Einiibung und Weisung 7 146

blofle Faktizitit hinaus ein 6kumenisches Ereignis darstellt, das nicht nur von
denen zur Kenntnis genommen und rezipiert werden sollte, die es unmittelbar und
zuerst angeht. In einer Zeit, in der das lihmende Schlagwort von der Stagna-
tion des Ukumenismus umgeht, konnen die Kommunititen in den Kirchen — bei
aller realistischen Einschdtzung ihrer Moglichkeiten und Grenzen® — mit ihrem
Zeugnis fiir das Evangelium und ihrem selbstlosen Dienst an den Menschen zu
ansteckend wirkenden Zeugen eines Christus hingegebenen Glaubens, der verge-
genwirtigten Christusliebe und der gelebten Hoffnung werden — in der Kirche fiir
die Welt. Johannes Halkenhdiuser

der geistlichen Gemeinschaften, die gegenseitige Bezogenheit von eschatologischer Zci-
chenhaftigkeit und diakonischer Verfiigbarkeit (Zeugnis und Dienst) u. a. m.
8 Vgl. 2.1.8: Die Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit.

EINUBUNG UND WEISUNG

,»50 bin ich dessen gewif}, daB nichts mich trennen kann . . «

Zeugnis einer Karfreitagserfahrung

Da ist es wieder, nichts in mir bleibt von ihm ausgenommen. Eine Welle hat mich
erfafit und iiberspiilt. Aus der Ungeschiitztheit des Schlafes, aus dem Un-Bewufi-
ten mufl sie aufgestiegen sein, eine Grund-Welle. Alles in mir ist ausgefiillt von
einem scharfen Leid, von etwas, das schlechthin unzumutbar ist. Ich bin nur
noch dieses Gefiihl. Erschrecken erfafit mich; es ist ein schwarzes Entsetzen.

Kommt diese Woge aus mir selbst oder von aufien? Aber was ist innen, was
ist auflen? Geht nicht eines in das andere iiber? Etwas, das ich bisher Nicht-,ich“
geheiflen habe, durchzieht mich, erfiillt mich, wird ,ich“-selbst.

Hat die Woge mich iiberfallen, bevor ich die ,Riistung des Geistes* anlegen
konnte? Bleibt meinem Willen, meinem Glauben, meinem Wissen und meinem
Gewufithaben nur keine Zeit zur Abwehr? Ich weiff nicht. Die dunkle Erfah-
rung, die mich erfiillt, die zum ,ich-selbst* zu werden droht, gebiert schon ein
Wort aus sich, worin es sich ausdriickt: ,,Alle Herrlichkeit kann dieses Leid nicht
aufwiegen . .., trotz des gegenteiligen Pauluswortes (Rém 8, 18). Nichts, auch
nicht die Erlosung der ganzen Welt kénnte mich jetzt dazu bringen, zu diesem
Leiden ja zu sagen, dieses zu leiden. Es ist das reine Nein des Leidens; und
ich finde keinen Ort, von dem aus ich etwas dndern kénnte. Versuche, meinen
Glauben, mein ,, Ja“ zu erfassen, gleiten ab, sinken hinab, kraftlos, wirkungslos,



Einiibung und Weisung 147

gelihmt, vernichtet. Das ist die Wahrheit des Augenblicks, die Wirklichkeit, die
mich tberschwemmt.

Ich scheine aus den Grenzen des Menschlichen hinausgefallen zu sein. Ich
weill: was ich oder ein anderer Mensch erkenne, die Liebe, die ich oder ein
anderer Mensch fiihle, menschlich geglaubter Glaube geniigen nicht. Sie sind
kein Gegengewicht, keine Gegenmacht zu meiner Erfahrung. Sie finden keinen
Ort in meinem Leid; da ist nur reiner Schmerz und ein totales Nein zu diesem
Schmerz. Uberhaupt, das Reden von Leid und Freude pafit nicht mehr hierhin.
Was da in mir geschieht, muf} einer anderen Dimension entstammen; kann es von
einer anderen Dimension aufgeldst, erlést werden? Mein Denken irrt umher in
der Wolke des Nichtwissens.

Ich fithle mich wie ein Opfer, ein Experimentierfeld dunkler Méachte. Aus mir
steigt die einzige mogliche Antwort, die Grund-Reaktion des Menschen, der von
Gott verlassen wird: das Nein; die Emporung; die Weigerung, sich mit all den
Trostreden, Erklarungen, Sinndeutungen, die die Menschen herumreichen, zu-
frieden zu geben. Aber was bin ich? Ein Tummelplatz fiir all dies Negative? Das
Krafifeld, von dem aus Negativitit, Empérung, Weigerung ausstrahlen? War ich
es eigentlich schon immer? Oder ist es mir durch unterirdische Kanile zugeflos-
sen? Hat sich hier nur das ,andere Gesetz in meinen Gliedern® geoffenbart?
Miissen wir alle erst ,offenbar® werden? Muf} die geheime Revolution, das totale
,Anti“ bei uns allen ins Bewufitsein treten? Bei mir ist es da, ganz, total, alles
erfiillend, alles in den Abgrund werfend!

Aber genau hier finde ich etwas anderes. Ob ich es fiihle, oder erfahre, oder
glaube, oder weifl — ich kann es nicht sagen. Aber Jesus Christus ist da; Er, der
Herr, hat mich nicht verlassen. Ich bin — zu meinem Erstaunen — nicht von ihm
getrennt. Ich kann nicht sagen, ob ich ihn liebe, an ihn glaube, ihm vertraue.
Aber er umfafit auch dieses Schreckliche. Wie, weif} ich nicht. Aber er ist bei mir
in der Hélle des Nein, im absolut Unzumutbaren. Er ist wie eine Nabelschnur,
die mich mit dem Ja, dem Leben, dem anderen, dem Nicht-Nein verbindet.

Das ist kein Gott, der Probleme 156st und Schwierigkeiten beseitigt. Die Fr-
fahrung, daf} er da ist, hat nichts Uberwiltigendes, nichts Grofies, nichts Greif-
bares an sich. Es ist nicht einmal die Erfahrung von Ndhe. Man kann sie hich-
stens negativ beschreiben: Es ist ein Nicht-ins-Nichts-Fallen. Und dann viel-
leicht tut sich ein dunkler Weg auf — ein Tor, eine Tir wird geahnt.

Fr ist bei mir — nicht nahe, nicht fern, aber er ist da —, weil er auch diese Dun-
kelheit umfafit, weil er niedergefahren ist zur Hoélle, zu allen Héllen dieser
Welt. Ich weifl es nicht, ich fishle es nicht, aber ich bin davon umfafit, gefafit von
ihm. Daf er mich fafit und daf ich ihn nicht loslasse, das ist wohl ein einziger,
untrennbarer Vorgang.

Gott, der Allmichtige, von dem das Glaubensbekenntnis weil}, thront auf
Sinai; fern, unfafibar, in verzehrendem Feuver. Von ihm miifite ich Gericht er-
warten; die Madht, die alles BSse verzehrt; Er miifite mein Nein zerschmettern,
und mich, der ich selbst dieses Nein bin, in den Feuersee stiirzen. Aber konnte ich
ihn auch jemals lieben? Liebte je ein miindiger Mensch den anderen, der mit
absoluter Macht iiber ihn herrscht?



Einiibung und Weisung 148

Doch da ist er, der gekreuzigte Gott! Gott sei Dank! (Welchen Gott meine
ich eigentlich damit?) Thm gegeniiber gibt es keinen Widerstand des Nein. Das
Nein schmilzt dahin, wenn Er aus dem reinen Bei-sich-Sein heraustritt und die
Strahlen seiner Liebe auf mich fallen. Wenn er mir ,erscheint. Wenn ich ihn
erkenne. Wenn er mich fragt: ,Liebst du mich?* Wenn er mich anredet: ,Ma-
riam, Du!“

Es beginnt in mir zu brennen; kaum merkbar, sanft, aber ich weifl es ganz
sicher, dafl daraus ein méichtiges Feuer werden wird.

Ich habe einmal getrdumt, daf ich mich von einem dunklen Strudel freiwillig
hinabreiflen lasse, von einem Strudel, der wie ein unterirdischer Strom auf einen
Mittelpunkt des Lichts zustrémt, mich ihm zutreibt — ihm, dem Mittelpunkt mei-
ner selbst und zugleich dem Mittelpunkt der Welt, auf Jesus Christus zu, dem
Grund der Schopfung, dem Herrn der Schopfung.

Der Heilige Geist, schreibt Paulus, ,erforscht die Tiefen der Gottheit®. Sicher
auch die Tiefen des Menschen, der sich der Gottheit geéffnet hat in Jesus Chri-
stus, im Sohn; es sind die Tiefen des Menschen vor Gott — vielleicht lebt er auch
in den Tiefen der Menschen, die ohne den Sohn, ohne Gott auskommen wollen?
Auch sie sind die Tiefen des Menschen vor Gott . . .

Ich weifl es von neuem, anders, besser (?) als zuvor: Nichts kann mich trennen
von der in Jesus Christus erschienenen Liebe Gottes. Ich konnte in den unter-
sten Grund meines Daseins hinabsinken, weil er da ist; ich konnte ihm die Tiefe
meines Herzens 6ffnen und darbringen, weil er bei mir blieb. Sein menschlich-
g6ttliches Ja umfafite mein menschliches Nein. In ihm will ich, werde ich bleiben.

Was ist mir eigentlich geschehen, als ich zu ahnen begann, dafl das totale Nein
in meiner Tiefe sich enthiillt zu einem vorbehaltlosen Ja? Als das Dunkel un-
durchdringliches Dunkel blieb, und ich doch wufite: Ich falle nicht in den Ab-
grund, ich falle in die Hinde Gottes? Es hat einer mich ergriffen, in dem das Fin-
stere auch ist, noch schrecklicher ist; in dem alles sich aber gedffnet hat in die
Ewigkeit, in die Liebe Gottes hinein; es hat einer mich ergriffen, Jesus Christus,
der ,Vorldufer meines Glaubens“. Aber er ist mein Weg, der zum Vater fihrt.
Ich bin bei ihm; er ist mein Weg, so konkret, so fithibar in seiner Karfreitags-
dunkelheit, wie es bisher unvorstellbar fiir mich war.

So bin ich dessen gewiff, dafl weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Gewalten, weder Gegenwirtiges noch Zukinftiges, noch Krifte, weder
Hohes noch Tiefes, noch irgendein anderes Geschopf uns zu scheiden ver-
mag von der Liebe Gottes, die erschienen ist in Christus Jesus unserem
Herr. Rom 8,38 f





