
Einübung und Weisung 146 

bloße Faktizität hinaus ein ökumenisches Ereignis darstellt, das nicht nur von 
denen zur Kenntnis genommen und rezipiert werden sollte, die es unmittelbar und 
zuerst angeht. In einer Zeit, in der das lähmende Schlagwort von der Stagna- 
tion des Ökumenismus umgeht, können die Kommunitäten in den Kirchen - bei 
aller realistischen Einschätzung ihrer Möglichkeiten und Grenzen8 - mit ihrem 
Zeugnis für das Evangelium und ihrem selbstlosen Dienst an den Menschen zu 
ansteckend wirkenden Zeugen eines Christus hingegebenen Glaubens, der verge- 
genwärtigten Christusliebe und der gelebten Hoffnung werden - in der Kirche für 
die Welt. Johannes Haikenhäuser 

der geistlichen Gemeinschaften, die gegenseitige Bezogenheit von eschatologischer Zei- 
chenhaftigkeit und diakonischer Verfügbarkeit (Zeugnis und Dienst) u. a. m. 
8 Vgl. 2.1.8: Die Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•So bin ich dessen gewiß, daß nichts mich trennen kann . . ." 

Zeugnis einer Karfreitagserfahrung 

Da ist es wieder, nichts in mir bleibt von ihm ausgenommen. Eine Welle hat mich 
erfaßt und überspült. Aus der Ungeschütztheit des Schlafes, aus dem Un-Bewuß- 
ten muß sie aufgestiegen sein, eine Grund-Welle. Alles in mir ist ausgefüllt von 
einem scharfen Leid, von etwas, das schlechthin unzumutbar ist. Ich bin nur 
noch dieses Gefühl. Erschrecken erfaßt mich; es ist ein schwarzes Entsetzen. 

Kommt diese Woge aus mir selbst oder von außen? Aber was ist innen, was 
ist außen? Geht nicht eines in das andere über? Etwas, das ich bisher Nicht-•ich!" 
geheißen habe, durchzieht mich, erfüllt mich, wird •ich"-selbst. 

Hat die Woge mich überfallen, bevor ich die •Rüstung des Geistes" anlegen 
konnte? Bleibt meinem Willen, meinem Glauben, meinem Wissen und meinem 
Gewußthaben nur keine Zeit zur Abwehr? Ich weiß nicht. Die dunkle Erfah- 
rung, die mich erfüllt, die zum •ich-selbst" zu werden droht, gebiert schon ein 
Wort aus sich, worin es sich ausdrückt: •Alle Herrlichkeit kann dieses Leid nicht 
aufwiegen...", trotz des gegenteiligen Pauluswortes (Rom 8, 18). Nichts, auch 
nicht die Erlösung der ganzen Welt könnte mich jetzt dazu bringen, zu diesem 
Leiden ja zu sagen, dieses zu leiden. Es ist das reine Nein des Leidens; und 
ich finde keinen Ort, von dem aus ich etwas ändern könnte. Versuche, meinen 
Glauben, mein •Ja" zu erfassen, gleiten ab, sinken hinab, kraftlos, wirkungslos, 



Einübung und Weisung 147 

gelähmt, vernichtet. Das ist die Wahrheit des Augenblicks, die Wirklichkeit, die 
mich überschwemmt. 

Ich scheine aus den Grenzen des Menschlichen hinausgefallen zu sein. Ich 
weiß: was ich oder ein anderer Mensch erkenne, die Liebe, die ich oder ein 
anderer Mensch fühle, menschlich geglaubter Glaube genügen nicht. Sie sind 
kein Gegengewicht, keine Gegenmacht zu meiner Erfahrung. Sie finden keinen 
Ort in meinem Leid; da ist nur reiner Schmerz und ein totales Nein zu diesem 
Schmerz. Überhaupt, das Reden von Leid und Freude paßt nicht mehr hierhin. 
Was da in mir geschieht, muß einer anderen Dimension entstammen; kann es von 
einer anderen Dimension aufgelöst, erlöst werden? Mein Denken irrt umher in 
der Wolke des Nichtwissens. 

Ich fühle mich wie ein Opfer, ein Experimentierfeld dunkler Mächte. Aus mir 
steigt die einzige mögliche Antwort, die Grund-Reaktion des Menschen, der von 
Gott verlassen wird: das Nein; die Empörung; die Weigerung, sich mit all den 
Trostreden, Erklärungen, Sinndeutungen, die die Menschen herumreichen, zu- 
frieden zu geben. Aber was bin ich? Ein Tummelplatz für all dies Negative? Das 
Kraftfeld, von dem aus Negativität, Empörung, Weigerung ausstrahlen? War ich 
es eigentlich schon immer? Oder ist es mir durch unterirdische Kanäle zugeflos- 
sen? Hat sich hier nur das •andere Gesetz in meinen Gliedern" geoffenbart? 
Müssen wir alle erst •offenbar" werden? Muß die geheime Revolution, das totale 
•Anti" bei uns allen ins Bewußtsein treten? Bei mir ist es da, ganz, total, alles 
erfüllend, alles in den Abgrund werfend! 

Aber genau hier finde ich etwas anderes. Ob ich es fühle, oder erfahre, oder 
glaube, oder weiß - ich kann es nicht sagen. Aber Jesus Christus ist da; Er, der 
Herr, hat mich nicht verlassen. Ich bin - zu meinem Erstaunen - nicht von ihm 
getrennt. Ich kann nicht sagen, ob ich ihn liebe, an ihn glaube, ihm vertraue. 
Aber er umfaßt auch dieses Schreckliche. Wie, weiß ich nicht. Aber er ist bei mir 
in der Hölle des Nein, im absolut Unzumutbaren. Er ist wie eine Nabelschnur, 
die mich mit dem Ja, dem Leben, dem anderen, dem Nicht-Nein verbindet. 

Das ist kein Gott, der Probleme löst und Schwierigkeiten beseitigt. Die Er- 
fahrung, daß er da ist, hat nichts Überwältigendes, nichts Großes, nichts Greif- 
bares an sich. Es ist nicht einmal die Erfahrung von Nähe. Man kann sie höch- 
stens negativ beschreiben: Es ist ein Nicht-ins-Nichts-Fallen. Und dann viel- 
leicht tut sich ein dunkler Weg auf - ein Tor, eine Tür wird geahnt. 

Er ist bei mir - nicht nahe, nicht fern, aber er ist da -, weil er auch diese Dun- 
kelheit umfaßt, weil er niedergefahren ist zur Hölle, zu allen Höllen dieser 
Welt. Ich weiß es nicht, ich fühle es nicht, aber ich bin davon umfaßt, gefaßt von 
ihm. Daß er mich faßt und daß ich ihn nicht loslasse, das ist wohl ein einziger, 

untrennbarer Vorgang. 
Gott, der Allmächtige, von dem das Glaubensbekenntnis weiß, thront auf 

Sinai; fern, unfaßbar, in verzehrendem Feuer. Von ihm müßte ich Gericht er- 
warten; die Macht, die alles Böse verzehrt; Er müßte mein Nein zerschmettern, 
und mich, der ich selbst dieses Nein bin, in den Feuersee stürzen. Aber könnte ich 
ihn auch jemals lieben? Liebte je ein mündiger Mensch den anderen, der mit 

absoluter Macht über ihn herrscht? 



Einübung und Weisung 148 

Doch da ist er, der gekreuzigte Gott! Gott sei Dank! (Welchen Gott meine 
ich eigentlich damit?) Ihm gegenüber gibt es keinen Widerstand des Nein. Das 
Nein schmilzt dahin, wenn Er aus dem reinen Bei-sich-Sein heraustritt und die 
Strahlen seiner Liebe auf mich fallen. Wenn er mir •erscheint". Wenn ich ihn 
erkenne. Wenn er mich fragt: •Liebst du mich?" Wenn er mich anredet: •Ma- 
riam,Du!" 

Es beginnt in mir zu brennen; kaum merkbar, sanft, aber ich weiß es ganz 
sicher, daß daraus ein mächtiges Feuer werden wird. 

Ich habe einmal geträumt, daß ich mich von einem dunklen Strudel freiwillig 
hinabreißen lasse, von einem Strudel, der wie ein unterirdischer Strom auf einen 
Mittelpunkt des Lichts zuströmt, mich ihm zutreibt - ihm, dem Mittelpunkt mei- 
ner selbst und zugleich dem Mittelpunkt der Welt, auf Jesus Christus zu, dem 
Grund der Schöpfung, dem Herrn der Schöpfung. 

Der Heilige Geist, schreibt Paulus, •erforscht die Tiefen der Gottheit". Sidier 
auch die Tiefen des Menschen, der sich der Gottheit geöffnet hat in Jesus Chri- 
stus, im Sohn; es sind die Tiefen des Menschen vor Gott - vielleicht lebt er auch 
in den Tiefen der Menschen, die ohne den Sohn, ohne Gott auskommen wollen? 
Auch sie sind die Tiefen des Menschen vor Gott... 

Ich weiß es von neuem, anders, besser (?) als zuvor: Nichts kann mich trennen 
von der in Jesus Christus erschienenen Liebe Gottes. Ich konnte in den unter- 
sten Grund meines Daseins hinabsinken, weil er da ist; ich konnte ihm die Tiefe 
meines Herzens öffnen und darbringen, weil er bei mir blieb. Sein menschlich- 
göttliches Ja umfaßte mein menschliches Nein. In ihm will ich, werde ich bleiben. 

Was ist mir eigentlich geschehen, als ich zu ahnen begann, daß das totale Nein 
in meiner Tiefe sich enthüllt zu einem vorbehaltlosen Ja? Als das Dunkel un- 
durchdringliches Dunkel blieb, und ich doch wußte: Ich falle nicht in den Ab- 
grund, ich falle in die Hände Gottes? Es hat einer mich ergriffen, in dem das Fin- 
stere auch ist, noch schrecklicher ist; in dem alles sich aber geöffnet hat in die 
Ewigkeit, in die Liebe Gottes hinein; es hat einer mich ergriffen, Jesus Christus, 
der •Vorläufer meines Glaubens". Aber er ist mein Weg, der zum Vater führt. 
Ich bin bei ihm; er ist mein Weg, so konkret, so fühlbar in seiner Karfreitags- 
dunkelheit, wie es bisher unvorstellbar für mich war. 

So bin ich dessen gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch 
Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch Kräfte, weder 
Hohes noch Tiefes, noch irgendein anderes Geschöpf uns zu scheiden ver- 
mag von der Liebe Gottes, die erschienen ist in Christus Jesus unserem 
Herrn. Rom 8, 38 f 




