
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Gott sprach zu Abraham. Die Geschich- 
te des biblischen Volkes und seines 
Glaubens. Text: Claus Westermann; 
Bild: Erich Lessing. Freiburg-Basel- 
Wien, Herder 1976. 152 S., geb. DM 
29,50. 

Dieser Bildband ist mit seinen über siebzig 
großformatigen Farbfotos eine reine Freu- 
de. Die Bilder lassen durch Landschaften 
und archäologische Monumental-und Klein- 
Zeugnisse die Welt des Alten Testaments 
lebendig werden. Der einleitende Text (7- 
48) führt in vornehmer, wissender Sprache 
ein in •Das Volk und seine Geschichte". 
Die exegetischen Fachkenntnisse versperren 
ganz und gar nicht die Gotteserfahrung des 
jüdischen Volkes, sondern machen sie auf 
dem Hintergrund der heiligen Texte erst 
greifbar und lebendig. Der zweite Teil •Der 
Mensch im Alten Testament" (Geschöpf, 
Leben, Arbeit, Gemeinschaft) ist ein Mei- 
sterwerk, das tiefer in die christliche Medi- 
tation einführt als manche gefühlvolle Vor- 
lagen: •Daß diese Lebensfreude (Jes 38, 
10 ff) unmittelbar im Gotteslob sich aus- 
spricht, daß sie im Gotteslob zu Wort 
kommt, das ist für das Menschenverständ- 
nis des Alten Testaments besonders cha- 
rakteristisch; Gotteslob ist zu Wort 
kommende Daseinsfreude". Die Bilder 
selbst sind von alttestamentlichen (und ei- 
nigen römischen) Kurztexten begleitet und 
öffnen wohl auch dem, der Palästina kennt, 
einen lebensnahen Zugang zur Welt der 
Offenbarung. Das verhältnismäßig preis- 
günstige Buch ist wie nur wenige als Ge- 
schenk geeignet. /• Sudbrack SJ 

Thüsing, Wilhelm: Herrlichkeit und 
Einheit. Eine Auslegung des Hoheprie- 
sterlichen Gebetes Jesu (Johannes 17). 
Münster, Verlag Aschendorff 1975. 117 
S., kart. DM 9,80. 

Es ist keine Anbiederung an Modeströmun- 
gen, wenn der Vf., Professor für das Neue 

Testament, die zweite Auflage seines Büdi- 
leins mit einem Hinweis auf die Meditation 
einleitet. Ohne wissenschaftlichen Apparat, 
in einfacher Sprache legt er Zeile um Zeile 
das Hohepriesterliche Gebet Jesu aus. 
Worte, Sätze, Bilder werden aufgeschlos- 
sen zur johanneischen •Sehweise"; dabei 
kommen das ganze Johannes-Evangelium 
und immer wieder auch andere neutesta- 
mentliche Schriften zur Sprache. Und so 
schälen sich die zentralen Vorstellungen 
heraus: Der Vater, Jesus, der Paraklet; 
Verherrlichung, Werk, Offenbarung, Lie- 
be; die Kirche, die Jünger, Fruchtbringen, 
Freude; die Welt, das Opfer, die Bitte, die 
Eucharistie. 

Wie Kreise schlingen sich um die eine 
Botschaft ständig neue Entfaltungen des 
Johannesevangeliums. Im Nachvollzug tut 
sich eine Welt auf, die nur schauend-ver- 
harrend mitvollzogen werden kann: Die 
Welt der Herrlichkeit des Sohnes in der 
Einheit mit dem Vater, die er uns Men- 
schen eröffnet. Schon die Schau von all die- 
sem ist Meditation; christlich wird sie im 
Glauben an den historischen Jesus von 
Nazaret, von dem das Evangelium all 
dies zu sagen wagt (110 f). 

Wer Sinn für die biblischen Werte hat, 
wer langsam, verharrend lesen und wer 
die mannigfachen Beziehungen mitvoll- 
ziehen kann, wird dies Büchlein hoch schät- 
zen. /. Sudbrack SJ 

Kahlefeld, Heinrich: Orientierung am 
Evangelium. Lectio brevis - Neue Fol- 
ge. Frankfurt, Knecht-Verlag 1976. 212 
S., Kart. DM 19,80. 

Schon der erste Band der Lectio brevis 
fand nicht bloß in privater Lektüre, son- 
dern auch bei mehreren Konventen im Le- 
seteil des Nachtchores Beachtung. Die hier 
vorliegende neue Folge, der der Vf. um 
der Verständlichkeit willen einen deutschen 
Titel gegeben hat, dient dem gleichen Ziel: 
Orientierung finden soll die Glaubensme- 
ditation, indem sie sich eng an die Schrift, 



Buchbesprechungen 153 

an ein Wort, einen Abschnitt, einen thema- 
tischen Komplex anschließt. •Umgekehrt 
muß das Interesse der Meditation bereits 
die Auswahl der Stellen leiten" (7). 

Nach einer kurzen Einführung in den 
heutigen Zeitgeist (•Man merkt, daß es mit 
dem Fortschritt eine schwierige Sache ist... 
Manche machen einen Versuch, sich doch 
noch einmal umzuhören, was die Christen 
zu sagen haben"), konzentriert sich K. auf 
das Thema Kirche. Sie ist •die Gemein- 
schaft, der es gegeben ist, den lebendigen 
Christus anzurufen, um auf Grund seiner 
Zusage seine Gegenwart zu erfahren" (18). 
Was auch immer dem Menschen von heute 
ein Leben in der Kirche problematisch er- 
scheinen läßt, im Lichte des NT zeigt K., 
daß und wie es möglich ist und Freude be- 
reitet: Gehorsam und Loyalität, geistiger 
Gottesdienst, Einheit, kleine Herde usw. 

Auch mit seinen Meditationen über die 
•Hierarchie der Wahrheiten* trifft der Vf. 
nicht bloß ein aktuelles, sondern wesentli- 
ches Anliegen des Ökumenismus-Dekretes: 
Man soll •nicht vergessen, daß es eine 
Rangordnung oder Hierarchie der Wahr- 
heiten innerhalb der katholischen Lehre 
gibt, je nach der verschiedenen Art ihres 
Zusammenhangs mit dem Fundament des 
christlichen Glaubens" (Kap. 2, Art. 11). 
Ob allerdings der Hinweis auf das maria- 
nische Dogma besonders glüddich ist, kann 
man mit guten Gründen bezweifeln. Be- 
rechtigt ist jedoch die Konzentration auf 
das Christusgeschehen der Passion und 
Verherrlichung Jesu und auf das Werk der 
rettenden Gnade in diesem Geschehen, dem 
die ausgewählten Textstellen dienen. 

Von besonderem Wert in der praktischen 
Seelsorge sind vermutlich die Betrachtun- 
gen zum Thema •Erfahrung" aus den Pau- 
lusbriefen, wenigstens solange wir selber 
mit solchen Erfahrungen rechnen. •Wir 
würden sie leichter entdecken, wenn wir 
uns nicht etwas Ekstatisches darunter vor- 
stellen, sondern die einfache, aber tief in 
unserem Wesen sich regende Bewegung auf 
Gott hin, im Gebet, im ruhigen Verweilen 
vor ihm, in der Würdigung seiner Liebe, 
die uns den Sohn gegeben hat" (112). Nicht 
weniger hilfreich und treffend sind weiter- 
hin die Ausführungen über •Schuld und 
Vergebung" sowie über •Jesu Verhältnis 
zu Gott", die in ein Meditationsgebet 
münden, denn:  •Dank und Lob soll von 

Herzen und aus dem bewundernden Geiste 
kommen" (207). Dabei dringt K. behutsam 
und kritisch, aber ohne viel zu spekulieren, 
zum Geheimnis Jesu vor, in dem der oft so 
fern erscheinende Gott greifbar nahe ge- 
kommen ist. 

Was hier vorliegt, ist der nicht immer 
bequeme aber gute •Weg der Mitte" zwi- 
schen den Gefahren einer rein historisch, 
jedoch nicht theologisch interessierten Exe- 
gese, die zu vieles brachliegen läßt, und 
einer bloß •erbaulichen" Lesung, die den 
biblischen Text nicht wirklich ernst 
nimmt. Mit Ausnahme einiger Briefe (z. 
B. Tim, Tit, Jak, Eph) kommt der Geist 
des NT präzise und überzeugend in zwar 
persönlichen, sich aber um das Ganze be- 
mühenden •Stichproben" zur Sprache. 

F. J. Steinmetz SJ 

Bacher, Otto: Die Johannesapokalypse. 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchge- 
sellschaft 1975 (Erträge der Forschung, 
Bd. 41). XVII/154 S., kart. DM 28,-. 

Diese vorzügliche Arbeitshilfe zum Verste- 
hen und Beurteilen des letzten Buches des 
Neuen Testaments verdient weite Verbrei- 
tung. Ein erster Teil (1-25) gibt einen Auf- 
riß durch die Auslegungsgeschichte der 
Apokalypse seit etwa 1700. Umfangreiche 
Materialkenntnis (aus über 1500 Publika- 
tionen ist eine Auswahl von 500 biblio- 
graphisch erfaßt, 123-154) hat sich in kla- 
ren und übersichtlichen Kurz-Beschreibun- 
gen niedergeschlagen (z. B. mit dem Lob 
der •katholischen, insbesondere jesuitischen 
Auslegungstradition" vor 1700). Die so- 
genannte weit- und kirchengeschichtliche 
Auslegung, die einzelne Züge der Apoka- 
lypse auf konkrete Gegenwarts- (oder bal- 
dig-zukünftige) Ereignisse auslegt (z. B. 
•die Nuklearphantasien des Naturwissen- 
schaftlers Bernhard Philberth, seit 1964 in 
zahllosen Auflagen", 122), ist aus der ernst- 
zunehmenden Diskussion verschwunden. 
Neben methodischen Alternativen geht es 
heute um Sichten wie folgende: Reli- 
gionsgeschichtliche Zurückverfolgung von 
Bildern und Vorstellungen ins Judentum 
oder in die heidnische Mythologie; eine ge- 
rade noch tragbare endgeschichtliche Exe- 
gese von Th. Zahn; zeitgeschichtliche Aus- 
blicke, daß also viele konkrete Angaben 



Buchbesprechungen 154 

des Buches sich auf Umstände der damali- 
gen geschichtlichen Umgebung beziehen. 
Ein kurzer Problem- und Aufgaben-Para- 
graph stellt besonders den eigentlich pro- 
phetischen Charakter heraus. 

Anhand von jeweils 7 (darunter zwei 
katholischen) prominenten Kommentatoren 
werden die zwölf Hauptprobleme der 
Kommentierung in Kurz-Berichterstattung 
skizziert     (26-120):    Autor,     Datierung, 

Lamm, Apokalyptische Reiter, Sonnenfrau, 
Tausendjähriges Reich, Himmlisches Jeru- 
salem. Trotz der Verschiedenheiten der 
Tendenzen zeigt sich eine bemerkenswert 
nüchterne Grundübereinstimmung in der 
Exegese. Der Vf. hat sich dankenswerter- 
weise befleißigt, seine eigene, jeweilige 
Meinung getrennt zu notieren. 

Ähnliche Arbeiten brauchen wir auch für 
andere biblische Bücher.        /. Sudbrack S] 

Theologie und Spiritualität 

Ratzinger, Joseph: Der Gott Jesu Chri- 
sti. Betrachtungen über den Dreieini- 
gen Gott. München, Kösel-Verlag 1976. 
93 S., Paperb. DM 9,80. 

Den hier vorgelegten •Betrachtungen" lie- 
gen Predigten (zum guten Teil Predigtrei- 
hen) zugrunde, die der Vf. in den darauf 
folgenden Jahren verschiedene Male in 
Exerzitienkursen verwendet hat; •dabei 
wurden sie zu der Einheit verschmolzen, 
in der sie hier erscheinen" (Vorwort). Als 
Grundanliegen steht hinter den Predigtbe- 
trachtungen das Bemühen, Theologie in 
Spiritualität zu übersetzen, zur persönli- 
chen Aneignung der Glaubenslehre anzu- 
leiten. 

Thematisch kreisen die •Betrachtungen" 
in drei Kapiteln um das unergründliche 
Geheimnis Gottes (des Gottes der Offen- 
barung), um den gott-geeinten Menschen 
Jesus Christus, sein Wesen und die Pha- 
sen seines Heilsweges, und - in einem kur- 
zen Abschnitt - um den Hl. Geist. Kenn- 
zeichnend für diese •Betrachtungen" ist 
die streng an die Glaubensformeln der 
Offenbarung und der Überlieferung sich 
haltende Interpretation, die ihrerseits, je 
nach Notwendigkeit, die Dogmengeschichte 
und die Exegese, aber auch ganz allgemein 
die Geistesgeschichte sowie die Religions- 
geschichte heranzieht, um die Glaubensfor- 
meln in philosophisch-theologischer Speku- 
lation zu vertiefen, sie aber auch von 
menschlichen Phänomenen und Erfahrun- 
gen her zu beleuchten und sie in ihren Kon- 
sequenzen für das Leben des einzelnen wie 
der Gesellschaft aufzuzeigen. Die sich dar- 
aus ergebende Spiritualität ist von der Ver- 
tikalen bestimmt, auf Gott als letztes Ziel 

des Menschen ausgerichtet, eröffnet aber 
ebenso den Blick auf die Horizontale, 
macht die Hinwendung zur Welt und zum 
Menschen nicht nur zur Pflicht, sondern erst 
fruchtbar. Diese Spiritualität hat einen be- 
tont geistigen Duktus, ist weiträumig und 
erschließt heilsgeschichtliche und theologi- 
sche Zusammenhänge. Oder, um sie noch 
einmal anders zu charakterisieren: sie steht 
am einen Ende jenes großen Bogens christ- 
lich-spiritueller Möglichkeiten, an deren 
anderem die vorrangig von der religiösen 
Erfahrung und dem Erleben her getragene 
Spiritualität angesiedelt ist, wie sie in der 
Meditations- oder auch charismatischen 
Bewegung zum Ausdrude kommt. Aus die- 
ser Spannung her gesehen ist die in diesem 
Büchlein sich artikulierende Spiritualität 
nur zu begrüßen. Sie stellt ein notwendig 
gewordenes Gegenstück zur Gefahr einsei- 
tiger Trends dar. F. Wulf SJ 

Sandfuchs, Wilhelm (Hrsg.): Ich glau- 
be. Vierzehn Betrachtungen zum Apo- 
stolischen Glaubensbekenntnis. Würz- 
burg, Echter Verlag 1975. 193 S., kart. 
DM 16,80. 

Die hier vorliegenden 14 •Betrachtungen" 
sind aus einer Sendereihe des Bayerischen 
Rundfunks hervorgegangen. Ihre Autoren 
sind zum größten Teil Theologieprofesso- 
ren, durchweg bekannte Namen, deren 
Schriften in der theol. Literatur eine be- 
deutende Rolle spielen, wie H. U. von Bal- 
thasar, K. Rahner, J. Ratzinger, R. Schnak- 
kenburg, um nur einige zu nennen. Die In- 
tention dieser Reihe ging dahin, das älteste 
der drei ökumenischen Glaubensbekennt- 



Buchbesprechungen 155 

nisse, das vor allem in der abendländischen 
Kirche gewachsen ist und auch von den Re- 
formationskirchen in ihre Bekenntnisschrif- 
ten aufgenommen wurde, in den Verständ- 
nishorizont unserer Zeit zu übersetzen und 
damit den Christen von heute wieder in 
tieferer Weise zugänglich zu machen. 
Gleiches ist in den letzten Jahren schon 
mehrfach geschehen (z. B. J. Ratzinger, 
Einführung in das Christentum, Vorlesun- 
gen über das Apostolische Glaubensbe- 
kenntnis, München 1968; P. Brunner, G. 
Friedrich, K. Lehmann, J. Ratzinger [also 
auf ökumenischer Basis], Veraltetes Glau- 
bensbekenntnis?, Regensburg 1968; W. 
Pannenberg, Das Glaubensbekenntnis, aus- 
gelegt und verantwortet vor den Fragen 
der Gegenwart, Hamburg 1972), aber der 
Rundfunk bot die Möglichkeit, von vorn- 
herein eine größere Hörerschaft zu errei- 
chen, und erforderte darum noch einmal 
mehr, sich allen verständlich zu machen. 
Daß dies gelungen ist, zeigte das große 
Echo, das eine Drucklegung der Sendefolge 
nahelegte. 

Trotz dieser Entstehungsgeschichte des 
Buches kann man nicht sagen, daß die 
Autoren in der Darlegung ihres jeweili- 
gen Artikels (der neunte Glaubensartikel 
wurde auf zwei Sendungen aufgeteilt, 
außerdem eine zusammenfassende Sendung 
am Schluß hinzugefügt; von daher die Zahl 
14) es den Hörern zu leicht gemacht und 
die (theologischen oder sprachlichen) Pro- 
bleme simplifiziert hätten. Sie verlangen 
zunächst immer eine strenge gedankliche 
Mitarbeit in der Aneignung des gemeinten 
Glaubensinhaltes; nur so ergibt sich dann 
ihre Bedeutung für das gelebte christliche 
Leben. Die darauf beruhende Spirituali- 
tät ist in der Glaubenserkenntnis begrün- 
det; das ist ihre Eigenart. Unmittelbarer 
das Leben des Menschen ganz persönlich be- 
treffend sind von der Natur der Sache her 
die vier letzten •Artikel": Gemeinschaft 
der Heiligen, Vergebung der Sünden, Auf- 
erstehung der Toten, und das ewige Leben. 
Sie zeichnen sich neben der Erklärung 
durch klare Unterscheidungen aus, knüpfen 
an die menschliche Erfahrung an und kön- 
nen (wie bei K. Rahner: Gemeinschaft der 
Heiligen) direkt in einen geistlichen Voll- 
zug übergehen. Der Sinn einer Bekennt- 
nisformel in der christlichen Überlieferung 
ist neben der Sicherstellung des alle Gläu- 

bigen verpflichtenden Glaubensinhaltes der 
Lobpreis Gottes und seiner Großtaten am 
Menschen. Er kommt am stärksten in den 
•Artikeln" zum Ausdruck, die über den 
dreifaltigen Gott handeln. 

Ein Buch, das man wegen seiner Klarheit 
und Verständlichkeit, seiner kritischen Of- 
fenheit, seiner Ausgewogenheit und seiner 
Treue zur Überlieferung nur empfehlen 
kann und das man nicht nur in den Hän- 
den vieler Gläubigen ganz allgemein, son- 
dern vor allem auch der Theologiestuden- 
ten und Seelsorger wissen möchte. 

F. Wulf SJ 

Rahner, Karl: Schriften zur Theologie. 
Band XII. Theologie aus Erfahrung 
des Geistes. Zürich-Einsiedeln-Köln, 

Benziger Verlag 1975, 622 S., geb. DM 

49-. 

Ähnlich wie im 3. und 7. Band sind die 
geistlichen Themen wiederum stark ver- 
treten - vielleicht ein Spiegelbild des über- 
all wachsenden Interesses an Gebet und 
Innerlichkeit. Doch mit den beiden frü- 
hen, endlich als ganze auch auf Deutsch 
veröffentlichten Aufsätzen über die •geist- 
lichen Sinne" bei Origenes und - wichtiger! 
- bei Bonaventura, beweist Rahner, daß 
er schon damals (1932/33) wußte, daß •je- 
de Wahrheit des christlichen Glaubens ei- 
nen Bezug auf die Spiritualität' des Chri- 
sten" (335) hat. Wegen seiner knappen 
Klarheit ist der Aufsatz •Mystische Erfah- 
rung und mystische Theologie" (428^138) 
besonders wichtig. Dort wird gewarnt, die 
Einheitserfahrung des Subjekts mit der 
Welt mit der Gotteserfahrung zu verwech- 
seln, die Überwindung des Egozentrismus 
in der Liebeserfahrung als Aufhören des 
Subjekts auszudeuten. •Mystische Erfah- 
rung kann den Bereich des Glaubens ... 
nicht hinter sich lassen mittels einer neuen 
Erfahrung" (432), mit der bedenkenswer- 
ten Schlußfolgerung: •Die spezifische Dif- 
ferenz solcher (mystischer Erfahrung) ... 
zur normalen Geist- (und Glaubens-)Er- 
fahrung des Christen (liegt) im naturalen 
Bereich des Menschen" (434), gehört also 
in die Psychologie hinein, wie K. Rahner 
ausdrücklich sagt. Wer die modernen Aus- 
wüchse auf dem Gebiet von Mystik und 
Meditation kennt, muß für die nüchternen 



Buchbesprechungen 156 

Ausführungen dankbar sein; aber er sollte 
sich zugleich auch Mut machen lassen, die 
eigenen psychologischen Anlagen im Ge- 
bet zu pflegen. 

Hervorzuheben sind die Überlegungen 
zum Verhältnis von •Kirchlichkeit und In- 
dividualität (innerhalb) der Frömmigkeit", 
die im Rahmen einer gleichfalls grundle- 
genden Studie über kirchliche und außer- 
kirchliche Religiosität stehen (582-593). 
Die Frage der Gotteserfahrung durchzieht 
fast alle Beiträge und wird mit den Be- 
griffen •kategoriaP und •transzendental" 
dargestellt. •Die absolute Radikalisierung 
unserer transzendentalen Bezogenheit auf 
Gott nennt der Gläubige den Geist Chri- 
sti" (595). Und diese Erfahrung fällt - wie 
aus Anlaß der charismatischen und enthu- 
siastischen Elemente des Christentums ge- 
zeigt wird - in ihrer Mitte mit der •exi- 
stentiellen Entscheidung" zusammen (52) 
und kann nur in einer Einheit von •Ra- 
tionalität und Emotionalität" bestehen 
(96-9). Themen der Kirche, der Christolo- 
gie, der dogmatischen Wahrheit, von Tod 
und Krankheit begleiten diesen roten Fa- 
den. 

Der Band vermittelt wiederum eine Fül- 
le von Einsichten und Anregungen. Zu fra- 
gen wäre allerdings, ob das Register eine 
echte Hilfe ist: wenn z. B. bei Verweiswör- 
tern (Mensch, Gott) ohne weitere Präzisie- 
rung auf etwa 260 Seiten von den nicht 
ganz 600 Seiten Text verwiesen wird, dann 
zieht man es doch vor, das ganze Buch noch 
einmal zu lesen - das aber wird sich sehr 
lohnen. /. Sudbrack SJ 

Hemmerle, Klaus: Vorspiel zur Theo- 
logie. Einübungen. Freiburg - Basel - 
Wien, Herder 1976. 159 S., kart. DM 
19,80. 

Wenn es darum geht, Theologie und Glau- 
be mit dem Leben und der menschlichen 
Erfahrung in Verbindung zu bringen, dann 
kann das entweder dadurch geschehen, daß 
die in der Theologie reflektierten Glau- 
bensaussagen in den Verstehens- und Er- 
fahrungshorizont des Menschen in seiner 
Zeit übersetzt werden, oder daß menschli- 
ches Denken und Tun, menschliche Erfah- 
rung und menschliches Verhalten (die 
Grundkräfte   des   Menschen)   auf  ihr  sie 

selbst übersteigendes Geheimnis hin offen- 
gehalten und -gemacht werden. Letzteres 
hat der Vf. in einer Vorlesungsreihe (1974/ 
75) für Studienanfänger der Theologie ver- 
sucht, und zwar in seiner sehr originellen 
Weise. 

Unter dem Grundbegriff des menschli- 
chen Daseins und Lebens als •Spiel" ent- 
wirft der Vf. eine ganze Anthropologie. 
Der Mensch ist von seinem Wesen her nicht 
nur einfach da, in sich geschlossen (sonst 
wäre er als Lebender tot, was in der Tat 
nicht selten in verschiedenem Grade zu- 
trifft), sondern immer in ein Geflecht von 
Beziehungen hineingestellt und von unab- 
weisbaren Kräften bewegt: er hat Interes- 
sen, es locken ihn Ziele, er will etwas ge- 
stalten, er muß über sich selbst und den 
Sinn seines Daseins, des Lebens, der Welt 
nachdenken und hat sich erst dann bzw. 
tritt erst dann in Beziehung zu anderem 
und anderen, wenn er seine Ziele, sein Da- 
seinsverständnis, letztlich sich selbst in der 
Sprache zu artikulieren vermag. Das alles 
ist nach dem Vf. ein •Spiel", ein sehr ern- 
stes Spiel, in dem es viele Mitspieler gibt. 
Wo das Leben in seinem Gang, seinen Er- 
eignissen und Begegnungen so aufgefaßt 
wird, da stellt sich als tiefste •Wahrheit 
des Spiels" das •Sich-Geben" heraus (70), 
stellt sich heraus, •daß viele Ursprünge sich 
einander geben, auf daß sich darin ein un- 
erzwingbares Glücken und Gelingen gebe" 
(71). Anders gesagt: wenn einer sich in sei- 
nem Tun und Lassen auf das •Spiel" des 
Lebens in seiner letzten Wahrheit einläßt, 
dann erfährt er Dasein und Leben als Ge- 
schenk und Gabe. Und eben hier besteht 
die Möglichkeit zum Überstieg über sich 
selbst, dann nämlich, wenn sich der •an- 
dere Geber" zeigt, sich kundtut, im Auf- 
gang des •Heiligen", jenes Raumes, in dem 
Gott wohnt. Im Erkennen des Geschenk- 
cbarakters menschlichen Daseins erkennt 
der Mensch zugleich, daß er sich selbst nicht 
vollenden kann, sondern von einem ande- 
ren, dem Anderen vollendet werden muß. 
Hat er einmal die Schwelle zum Heiligen 
im Glauben überschritten, dann entdeckt er, 
daß in dem großen Spiel des Lebens Gott 
nicht nur mitspielt, sondern dieses Spiel 
überhaupt in Gang gebracht hat, ja, als 
Dreipersönlicher dem Menschen Anteil ge- 
ben will an seinem innergöttlichen Spiel; 
dann entdeckt er, daß unser irdisches Spiel 



Buchbesprechungen 157 

zum Gleichnis wird des Spieles des drei- 
faltigen Gottes (149.) Will der Glaubende 
dieses Spiel mitspielen, dann vermag er das 
nur in der Nachfolge Jesu. - Rückschauend 
auf die •Grundspiele" des Lebens erhalten 
diese noch einmal einen neuen, tieferen 
Sinn und einen Glanz, in welchem der 
Glaubende sieht, wie sehr sich sein Dasein, 
sein Lebensgeschick und er sich selbst dem 
verdankt, der der große Geber alles Guten 
ist. 

Ein •geist"-reiches Buch, in dem man 
gern •mitspielt", auch dort, wo das 
•Sprachspiel" eine fast zu hohe Kunst er- 
reicht, ein Buch, das bei aller subjektiven 
Auswahl der Denkwege dennoch über- 
zeugt. Für den Nach-denklichen eine wirk- 
liche Hinführung zum Glauben, zur Theo- 
logie, die ihrerseits wieder ein helles Licht 
werfen auf die verschlungenen Wege und 
Geschicke dieses Lebens. F. Wulf SJ 

Bildmeditation 

Der lsenheimer Altar. Ein Begleitheft 
zu sieben Lichtbildserien mit insgesamt 
42 Dias nach Originalaufnahmen von 
E. Ohresser, Golmar. Text von Luden 
Sittler, Colmar. Freiburg i. Br., Ghri- 
stophorus-Verlag 1972. Textteil 24 S., 

DM 95,-. 

Die ältere Dia-Serie des Verlags zum lsen- 
heimer Altar gibt die Welt des Grüne- 
wald-Altars in Vollständigkeit wieder: 
Kreuzigung, Verkündigung, Auferstehung, 
Engelkonzert und Weihnachten, Antonius 
und Paulus, die jeweiligen Seitenfiguren, 
die Grablegung in der Predella und die 
Schnitzwerke, die vielleicht von Meister 
Nikolaus Hagenauer (um 1505) stammen. 
Die farbliche Qualität der Gesamtansichten 
und Ausschnitte scheint meist vorzüglich zu 
sein. Niemand wird sich der intensiven 
künstlerischen Aussage des spätgotischen 
Meisters entziehen können. Die lichtdurch- 
tränkte Wiedergabe auf der Leinwand 
wird die Leuchtkraft der Farben und Figu- 
ren noch steigern. 

Im Gegensatz zu der Dia-Serie von 1975 
(vgl. Grünewald, Kreuzigung, Bilder aus 
dem lsenheimer Altar, Dias, Informatio- 
nen, Auslegungen 1975; mit Texten, Ge- 
dichten, Anleitungen, Zusammenstellun- 
gen) bietet der beigegebene Text kein Ma- 
terial zur Meditation, sondern nach einer 
fünfseitigen, sachlichen Einführung (mit ei- 
ner Skizze des Altaraufbaus) kurze Be- 
schreibungen der Bilder und Bild-Aus- 
schnitte. Letztere scheinen mir nicht sehr 
hilfreich zu sein. Neben sachlichen Infor- 
mationen, die aber zum Teil rätselhaft blei- 

ben (ist der Sebastian nun doch kein Selbst- 
bildnis des Künstlers? Klarere Stellung- 
nahme würde dem Leser das Einfühlen er- 
leichtern), gibt es Falschinformationen: Der 
•originelle Einfall des Künstlers, daß er 
auch Johannes zum Kreuz stellt", ist nach 
Gertrud Schillers umfassender Darstellung 
(Ikonographie der christlichen Kunst, II) 
•nicht (von Grünewald) erfunden, aber er 
hat sie zu einer Bedeutung geführt, die sie 
in diesem Maße im Kreuzigungsbild bis da- 
hin nicht hatte" (vgl. z. B. die Kreuzigungs- 
szene in der Tauf kapelle von San Marco in 
Venedig [H.Jht.]). 

Auch manche Unterstreichung klingt eher 
nach Begeisterung als nach sachlicher Infor- 
mation {sehr bedeutsam, bedeutungsvoll 
wiederholt sich; und ständig wird hervor- 
gehoben, daß kein Künstler, keine andere 
Darstellung usw. vergleichbar seien). Ob 
man z. B. das Lächeln der Maria mit dem 
Kinde •dem Lächeln der Mona Lisa des 
Leonardo da Vinci vergleichen" (17) sollte? 
Mir scheint, die Bilder hätten einen besse- 
ren Text verdient: entweder im Stile von 
Meditationsanweisungen wie bei den Kreu- 
zigungsdias von 1975; oder eine ikonogra- 
phische Information, die Motivgeschichte, 
Bildgestaltung und Intention des Künstlers 
darlegte. Was hätte man z. B. an der Typo- 
logie des Lammes Gottes, die durch eine 
lange Geschichte hindurch gewachsen ist 
(ein Bindeglied zwischen dem Kreuz und 
dem Täufer), alles ablesen und zeigen 
können! Statt dessen erfahren wir nur das, 
was jeder normal gebildete Christ aus sich 
heraus auch erkennt: daß Johannes der 
Täufer dargestellt ist •mit dem symboli- 
schen Osterlamm, dessen Blut sich in den 



Buchbesprechungen 158 

Kelch ergießt", wobei dies als •sehr be- 
deutsam" unterstrichen wird. 

Aber dieser Mangel wird durch die Kraft 
der Bilder selbst wett gemacht. 

/. Sudbrack SJ 

Chagall, Marc: Botschaft der Bibel. 
Dias mit Bildinterpretationen von 
Christoph Goldmann. Freiburg i. Br., 
Ghristophorus-Verlag, und Gelnhau- 
sen/Berlin, Burckhardthaus-Verlag 
1976. 79 Textseiten, 24 Dias. DM 75,-. 

Vorliegende Dia-Serie scheint uns auf wei- 
te Strecken das Ideal einer Hilfe zur Bild- 
meditation erreicht zu haben. Wiedergege- 
ben werden 16 Ölgemälde (warum nicht 
auch das einzig noch fehlende Paradies- 
Bild?) des für eine Kapelle bei Vence kon- 
zipierten Zyklus (von der Erschaffung des 
Menschen bis Mose am Sinai) und 8 früher 
entstandene Aquarelle und Gouachen - 
hauptsächlich zur Mose-Geschichte. Die 
farbliche Qualität - besonders die der un- 
vergleichlich eindrucksvollen Ölgemälde - 
ist nach Vergleich mit der Buchausgabe 
(1971) vorzüglich. Auch dem nicht-vorge- 
bildeten Betrachter der Bilder zeigen sich 
typische Züge der jüdischen Spiritualität, 
der Chagall entstammt: Die Welt wird 
ganz und gar einbezogen in Frömmigkeit, 
ohne daß an der Transzendenz Gottes ge- 
rüttelt würde; Gott selbst wird überall 
sichtbar und erfahrbar, ohne daß jemals 
das Gebot von •Du sollst dir von mir kein 
Bild machen" übertreten würde. Die kri- 
stallin-rote Erdhaftigkeit, in der der En- 
gelbesuch bei Abraham sich abspiegelt, ist 
zugleich Himmel wie Erde, zugleich Gegen- 
wart wie Aufbruch; das Bild ist uns näher 
als die bekannte Ikone von Rubeljew, und 
zugleich scheint Gottes Jenseitigkeit noch 
deutlicher als dort ausgesagt zu sein. Die in 
einem ähnlichen Rot (mal zarter, mal bun- 
ter) gehaltenen fünf Bilder zum Hohenlied 
stehen - trotz ihrer bewußten Diesseitigkeit 
-der mystischen Deutung Bernhards von 
Clairvaux näher als der Philologie der mo- 
dernen Exegese. 

Die Hilfen des Religionspädagogen 
(Kassel, Göttingen) sind ausgezeichnet: Zu- 
erst aus einer guten Kenntnis des jüdischen 
Malers stammend; Chagall malt ja aus der 
Fülle seiner Erinnerungen heraus, die man 

kennen muß, um mit ihm fühlen zu kön- 
nen (die Hohelied-Bilder kommen in der 
Erklärung ihrer reichen Figuration etwas 
zu kurz). Weiterhin benutzt Goldmann Bi- 
bel und andere jüdische Literatur, um die 
Welt Chagalls hörbar zu machen. Und zum 
dritten wagt er es, eigene Intuitionen und 
naheliegende zeitnahe Überlegungen in 
den Text einzubringen, ohne die Grenze 
zur subjektiven Beliebigkeit zu überschrei- 
ten. 

Das alles ist klar und übersichtlich ge- 
sagt und wird am Schluß noch einmal für 
die Praxis aufgeschlüsselt. Ich habe keinen 
Zweifel, daß der teure Anschaffungspreis 
sich lohnt, nicht nur für den Katecheten, 
sondern auch für den, der einfach schauen 
und meditieren will. 

/. Sudbrack SJ 

Materialien zur Bildmeditation. Dias - 
Anregungen - Entwürfe. Hrsg.: Frie- 
demann Fichtl. Gekürzte Sonderaus- 
gabe. Freiburg i. Br., Christophorus- 
Verlag, und Gelnhausen/Berlin, Burck- 
hardthaus-Verlag 1973. 128 Textsei- 
ten, 36 Dias. DM 68,-. 

Die hier zusammengestellten Dias nebst 
den textlichen Hilfen haben sich zum gro- 
ßen Teil schon in der Praxis bewährt. Man 
findet somit viele bekannte Bilder wieder: 
Moderne wie Manessiers Auferstehung 
oder die Bettlerin und das Wiedersehen 
von Barlach; oder alte Kunstwerke wie die 
Abraham-Szene aus der Wiener Genesis 
oder den Seesturm aus dem Hitda-Codex 
(auf dem Dia falsch geschrieben). Die Wie- 
dergaben von Ölgemälden, Plastiken, 
Holzschnitten, Gefäßen stellen zum Teil 
einfachste geometrische Motive dar (wie 
der Holzschnitt von Herbert Seidel: Ad- 
vent; oder das Labyrinth aus dem Mittel- 
schiff der Kathedrale in Chartres) oder sind 
bunte, reichfigurierte Darstellungen wie 
Noldes Pfingsten und der Schutzmantel- 
Christus von Litzenburger. Manche Bilder 
überzeugen durch die Symbolkraft wie die 
Gußeisenplatte von Blasius Gerg, Gebun- 
dene Hände - Geballte Fäuste, manche 
durch ihre personale Humanität wie das 
Selbstbildnis des Taddeo di Bartolo (als 
hl. Thaddäus). Es gibt Bilder, die letzte 
Einfachheit aussprechen (wie die von Bours 



Buchbesprechungen 159 

einfühlend meditierten Goldgefäße aus Pe- 
ru), während andere ein intellektuelles 
Verstehen herausfordern wie Sieger Kö- 
ders Turm zu Babel. Von Walter Habdank 
ist ein vierbildriger Jona-Zyklus wieder- 
gegeben, und der Stuttgarter Psalter ist 
mit zwei Bildern vertreten. 

Die Vielfalt der Motivationen überzeugt, 
aber nicht alle Bilder haben eine zufrie- 
denstellende Farbqualität. Einige Farben, 
die in der Bildbeschreibung interpretiert 
werden, sind auf dem Dia nicht sichtbar 
(z. B. bei Maria aus Chagalls Christusfen- 
ster im Züricher Frauenmünster); die be- 
rühmte Steinszene der Erschaffung des 
Menschen von Santiago de Compostela ist 
in sehr schlechter Ausleuchtung wiederge- 
geben. Die praktischen Elemente der Kon- 
zentration, der Vertiefung, der Wiederho- 
lung, der Ruhe usw., die in •einige(n) 
Überlegungen zum Sinn und zur Praxis der 
Bildmeditation" (7-14, Friedemann Fichtl) 
betont werden, sollten nicht von einer mög- 
lichst vollendeten Reproduktion der Dias 
dispensieren. 

Entsprechende Forderungen sind auch an 
die Texte zu stellen. Helfend fand ich Karl 
Rottachs •Zum Beispiel: Christophorus" 
(Bild von Konrad Witz); eine kurze Bild- 
interpretation, die zugleich sachlich den 
Leser ins Bild hineinnimmt, und eine kurze 
Meditation, die mit einigen ausgewählten 
Zitaten und einer abschließenden Tolstoi- 
geschichte den Bildeindruck aktualisiert. 
Schön ist auch Theodor Buckstegens Medi- 
tation zu dem Simeon von Walter Hab- 
dank; das Motiv von Kind und Greis wird 
in die christologische Mitte hinein vertieft, 
und kurze Texte helfen, es noch einmal neu 
aufzunehmen. Die Meditation zur Heilung 
eines Aussätzigen (Codex Aureus, Echt.) ist 
in seiner Bildbetrachtung überflüssig (das 
erkennt jeder selbst), aber in seinen Impul- 
sen und Texten sehr sprechend. Bei den 
Meditationen zu alten Bildern, wie z. B. 

zu den Miniaturen des Stuttgarter Psalters, 
springen die Autoren oftmals zu schnell in 
das subjektive Gefühl hinein, statt bei der 
objektiven Bildaussage zu bleiben. Ob man 
das Violett bei der ölbergszene als Bedrük- 
kung, Depression deuten, und dann weiter- 
führen darf zur Passionsfarbe von Ver- 
wandlung, Selbsthingabe, Opfer? Die In- 
terpretation der Miniatur zu Ps 43 (War- 
um betrübst du mich meine Seele?) durch 
Anima und Animus, wobei der •aktivere 
Teil der Seele... auf recht wackeligen Bei- 
nen" steht, trägt C. G. Jungsche Psychologie 
in eine traditionsgebundene Miniatur hinein 
(statt dieses Bild selbst zu meditieren). Auch 
mit Aktualisierungen sollten Meditations- 
vorlagen vorsichtig sein. Die Feststellung, 
daß •von Abtreibung" auf der Madonna 
Chagalls •nicht die Rede ist", wird kaum 
zur Meditation helfen. Die übliche Spitze 
gegen die Theologen fehlt leider nicht, 
wenn ihnen zum Jona-Zyklus vorgeworfen 
wird, daß sie für diesen •Mythos gewöhn- 
lich keine Zeit" haben oder sogar •über ihn 
her(fallen) als über etwas ,Heidnisches'"; 
dies und daß dann in den 17 Seiten Text zu 
Jona das neutestamentliche •Zeichen des 
Jona" (Mt 12,39 ff; 16, 4; Lk 1,29 ff) nicht 
einmal der Erwähnung wert gefunden 
wird, kann wohl genügen. Hier geschieht 
das, was J. Scharfenberg, einer der führen- 
den Tiefenpsychologen und Theologen, 
•wilde" Exegese und Dogmatik genannt 
hat. 

Einer so vielfältigen Materialzusammen- 
stellung kann man nur Einzel-Urteile und 
-Einsichten gegenüberstellen. Als Zusam- 
menfassung muß gesagt werden, daß eine 
größere Sorgfalt - in vieler Hinsicht - für 
diese Sammelmappe wünschenswert gewe- 
sen wäre, daß aber bunte Mannigfaltigkeit 
des Gebotenen für jeden, der sich mit Me- 
ditation beschäftigt, wertvolle Anregungen 
und Hilfen gibt. /. Sudbrack S] 

Frömmigkeitsgeschichte 

Frank, Karl Suso: Grundzüge der Ge- 
schichte des christlichen Mönchtums. 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchge- 
sellschaft 1975, X/208 S., Kart. DM 
35,-. 

Das Wagnis des Freiburger Kirchenge- 
schichtlers, selbst Franziskaner, ist geglückt: 
auf engstem Raum die Grundzüge der Ge- 
schichte der christlichen Orden darzustel- 
len. Denn darum geht es, nicht nur um 



Buchbesprechungen 160 

das Mönchtum im strengen Sinne. Und dies 
ist auch sogleich eine These, der man zu- 
stimmen muß: daß nämlich die Einheit der 
christlichen geistlichen Gemeinschaften vor 
allen Unterschieden gesehen werden muß. 

Die ersten Kapitel sind besonders her- 
vorzuheben: Vom Ursprung des christlichen 
Mönchtums, wo Frank zeigt, daß dieser ein 
überaus vielfältiger ist und keineswegs auf 
den asketischen, neuplatonischen und damit 
eremitischen Einfluß des dritten/vierten 
Jahrhunderts reduziert werden darf. Auch 
die Frühformen des Mönchtums und seine 
Anfänge im lateinischen Abendland sind 
in Franks knapper übersichtlicher Art aus- 
gezeichnet dargestellt. Das Buch fährt fort 
mit der Vorherrschaft des Benediktiner- 
tums, den Neuen Orden des 11. und 12. 
Jhts., den Bettelorden und den Klöstern im 
späten Mittelalter: wie mir scheint, ausge- 
zeichnete Kapitel. Die nächsten über die 
Orden in Reformation und Gegenreforma- 
tion, über die weitere Geschichte in das 18., 
19. und 20. Jht. hinein sind nicht mehr so 
umfassend und zugleich übersichtlich. Aber 
das liegt auch am Stoff; der Autor mußte 
einen Kompromiß zwischen einer rein sta- 
tistischen Aufzählung und einer realitäts- 
fernen Aufzeigung großer Linien wählen. 
Das Schlußkapitel (mit guten Überblicken 
über moderne Anliegen) über die Orden 
heute klingt pessimistisch aus. Doch der 
letzte Satz ist richtig: •Kloster und Orden 
wachsen aus einer gläubigen Welt; sie le- 
ben für sie - aber sie können auch nur von 
ihr leben". Das Nachtragskapitel über das 
Mönchtum in den orthodoxen Kirchen ist 
notwendigerweise überaus kurz. 

Es geht um die Geschichte des Mönch- 
tums und nicht um die seiner Spiritualität. 
Das bedingt gelegentlich einseitige Akzen- 
te (Esnaults Deutung Luthers ist z. B. be- 
deutend tiefer als die des zitierten B. Loh- 
se; die Charakterisierung des Hesychasmus 
als •bizarre, mystische Theorie und kon- 
templative Praxis" wird ihm kaum gerecht 
werden; der völlige Ausfall des DictSpir 
verwundert). 

Man darf froh sein über diese deutsch- 
sprachige Gesamtdarstellung der geistli- 
chen Gemeinschaften der Kirche. Es gibt 
nichts Vergleichbares in der reichen Buch- 
produktion der letzten Jahrzehnte. 

/. Sudbrack SJ 

Steggink, Otger: Erfahrungen und 
Realismus bei Teresa von Avila und 
Johannes vom Kreuz. Düsseldorf, Pat- 
mos-Verlag 1976. 206 S., Kart. DM 
19,80. 

Endlich eine Arbeit, die es wagt, mit dem 
modernen Werkzeug des Historikers und 
auch des Psychologen an die beiden spani- 
schen Doctores Mystici heranzutreten. Der 
Karmelitenprofessor (Nijmegen) hat sich 
als Kenner der Geschichte ausgewiesen. So 
zeigt er im ersten Kapitel, daß die •Re- 
form "-Tätigkeit der großen Teresa eher 
ein •schöpferisches Gründungswerk" zu 
nennen ist, aufruhend zwar auf vielen alten 
Ansätzen, aber dann •im zwangsläufig vor- 
gegebenen Rahmen des zönobitischen Le- 
bens" eine •eremitisch-kontemplative Le- 
bensform" gründend und ihr ein klares 
dogmatisches Ziel gebend mit apostolischer 
Ausrichtung und ekklesiologischer Sinnge- 
bung. Johannes vom Kreuz (2. Kap.) wird 
als verwurzelt im karmelitischen Geist 
(trotz seiner frühen Hinneigung zum Kar- 
täuserleben) geschildert. Das 3. Kap. wagt 
eine Psychographie der großen Teresa: ex- 
travertiert, einfühlend, kommunikativ; und 
dabei nüchtern, den ganzen Menschen inte- 
grierend und deshalb auch ihren Freund 
Johannes kritisierend (was in Karmeliten- 
kreisen oft verharmlost wird). Das letzte 
Kapitel versucht eine theologische Einord- 
nung der Heiligen. Es scheint mir das 
schwächste von allem zu sein, da es ein ty- 
pisch •weibliches Lehramt der Erfahrung" 
konstruiert, im Gegensatz wohl zu dem 
anders gearteten männlichen Dozieren. 
Doch die Grundfrage nach Theologie und 
Erfahrung leuchtet gerade an der spani- 
schen Mystikerin auf. 

Man muß dankbar sein, daß ein Karme- 
litentheologe den Mut gefunden hat, die 
Lehre der großen Heiligen zu hinterfragen 
und von ihrem Leben her aufzuschlüsseln. 
Daß dieses Buch (eine Aufsatzsammlung 
und keine geschlossene Abhandlung) nur 
ein Meilenstein auf dem Weg zu einer 
größeren Synthese sein kann, und daß es 
in mancher Hinsicht verbesserungswürdig 
ist, sollte als Lob und Empfehlung gewür- 
digt werden. 

/. Sudbrack SJ 




