
Zwischen Babel und Pfingsten 
Albert Keller SJ, München 

•Am Abend des ersten Tages der Woche, als die Jünger aus Furcht vor den 
Juden hinter verschlossenen Türen versammelt waren . . .", so beginnt 
das Pfingstevangelium nach Johannes (19,20), das die Geistsendung 
anders als Lukas und die Apostelgeschichte beschreibt. Es zeichnet die 
Situation des Menschen vor Pfingsten: eine geschlossene Gesellschaft, auf 
sich konzentriert, ängstlich nach außen abgeschirmt, nur auf Selbstsicherung 
bedacht. In diese geduckte Versammlung bricht dann der Geist wie ein 
Feuersturm ein, und die verriegelten Türen springen vor ihm auf, denn er 
hat zuvor die Menschen aufgesprengt aus ihrer mutlosen, ratlosen Insich- 
gekehrtheit, so daß sie sich nun - ihrer Sendung gemäß - aufmachen, von 
diesem Geist getrieben, bis an die Enden der Erde. Und weil sie offene, 
vom Geist aufgeschlossene Boten sind, wird man verstehen, was sie zu 
sagen haben, wie man seine Muttersprache versteht. 

Wir Christen sind weithin noch nicht derart pfingstliche Menschen. 
Vielmehr leben wir zwischen Babel und Pfingsten. Babel, das heißt Wirr- 
warr - jedenfalls in der Deutung, die das 11. Kapitel der Genesis diesem 
hebräischen Namen für Babylon gibt. Und es erläutert ihn in einem 
Bericht, der die Urgeschichte der Menschheit abschließt, so: Die Menschen, 
die umherzogen, fanden eine Ebene, zum Siedeln geeignet. Und sie brann- 
ten Ziegel und mischten Mörtel und sagten zueinander: •Auf, wir wollen 
eine Stadt bauen, eine himmelhohe Burg. Damit machen wir uns einen 
Namen, und dann zerstreuen wir uns nicht weiter über die Erde." Gott 
aber, der dieses Unternehmen sah, sprach: •Auf, steigen wir hinab und 
verwirren wir dort ihre Sprache, daß keiner mehr die Sprache des anderen 
versteht." Darum nannte man die Stadt Babel (Wirrwarr), denn dort hat 
der Herr die Sprache aller Welt verwirrt, und von dort aus hat er die 
Menschen über die ganze Erde zerstreut. 

Im Turmbau von Babel sieht also der jahwistische Schriftsteller den 
Grund dafür, daß sich die Sprache der Menschheit aufsplitterte und die 
bleibenden Mißverständnisse begannen. Damit aber erweist er sich als 
überraschend scharfsichtig, nimmt man Babylon mit seinen gewaltigen 
Stadtmauern und dem fast 100 Meter hohen Stufenturm nur wie er, als 
Urbild der befestigten Stadt, als Monument des Menschen, der sich seß- 

haft macht. 
Jahrhunderttausende waren nämlich die Urmenschen als Jäger und 

Sammler umhergezogen, ohne bei dieser unsteten Lebensweise eine brei- 



Albert Keller 162 

tere und dauerhaftere Tradition entwickeln zu können. Erst als sie be- 
gannen, sich fest anzusiedeln, kam der Überlieferung eine neue Rolle zu, 
und es wurde möglich und auch notwendig, festgefügte eigenständige 
Sprachen zu entwickeln und sie schließlich auch in der Schrift festzulegen. 

Um diese historische Überlegung geht es jedoch dem Verfasser der 
Genesiserzählung kaum. Ihm kommt es vielmehr darauf an zu zeigen, 
aus welcher Geisteshaltung es herrührt, daß die Menschheit so zersplittert 
ist und unfähig, sich zu verstehen. Und er zeichnet die gleiche Mentalität, 
wie sie noch die vorpfingstliche Christengemeinde beeinflußt und die eben 
auch uns zwischen Babel und Pfingsten angesiedelt sein läßt, die Gesin- 
nung der verschlossenen Türen, der Türme und Mauern. 

Türme und Mauern, Stadtbefestigungen und Burgen baut man nämlich, 
um sich selbst zu behaupten und andere abzuwehren. Sie sind sichtbarer 
Ausdruck dafür, daß man sich selbstsicher •einen Namen machen möchte" 
und sich von den Mitmenschen distanziert. Wo man indes den eigenen 
Standpunkt nie in Frage stellen läßt, sondern auf ihm versteinert besteht, 
wo man den anderen sich geistig fernhält und jeden, der einem nahe- 
zutreten versucht, als Eindringling betrachtet, da zerfällt auch die gemein- 
same Sprache, und die Fähigkeit, einander zu verstehen, schwindet. 

Wir aber leben in einer Zeit des Mauerbaus, der Schutzwälle und Draht- 
zäune; und auch da sind die äußeren Schranken nur Ausdruck der geisti- 
gen Barrieren, die die Welt trennen, sie aufsplittern in feindliche Macht- 
blöcke, in sich befehdende politische Gruppen, einander nicht verstehende 
Generationen, in konkurrierende Interessenvertreter und sich gegenseitig 
mißtrauende Privatpersonen. Da herrscht die Devise •Von Dir laß ich mir 
nichts sagen" und die Überzeugung •Du hast mir nichts zu sagen", jeden- 
falls gegenüber Andersdenkenden - und jeder, der selbst denkt, ist ein 
Andersdenkender, weil er meine Gedanken eben nicht nur nachbetet. 

Uns sollte an diesen nachbabylonischen Verhältnissen vor allem be- 
unruhigen, daß sie keineswegs auf eine unchristliche Welt beschränkt 
erscheinen, sondern sich ebenso unter Christen und in der Kirche finden. 
Die Sprachverwirrung ist da sogar gefährlicher und die Unfähigkeit, einen 
zu verstehen, der anderer Meinung ist, noch hartnäckiger als sonstwo, denn 
zu leicht lassen sich hier Offenbarungswort und eigene Ansicht verquicken, 
so daß - freilich oft ohne daß man sich dessen bewußt wird - Gott als 
bequemer Schutzschild für die jeweilige Meinung herhalten muß, an der zu 
rütteln ja dann Blasphemie wäre; dabei gibt man nur - derb gesagt - 
den eigenen Vogel für den Heiligen Geist aus. Es ist ja Kennzeichen des 
Fanatikers - fanum heißt heilig - die eigene Ansicht als heilig zu verfechten 
und den Gegner folglich zu verketzern. 



Zwischen Babel und Pfingsten 163 

Da ist es dann paradox anzusehen, wie man diese asoziale Krankheit 
mit den gleichen Mitteln kurieren möchte, die sie doch gerade hervorrufen, 
nämlich mit dem Errichten von Denkmauern und geistigen Barrieren. 
Man sucht Mißverständnisse zu vermeiden, indem man Meinungen ver- 
bietet, jedenfalls für unzulässig und folglich für indiskutabel erklärt. Statt 
sich mit dem Gesagten auseinanderzusetzen, greift man den an, der es 
vorbringt. Gewiß kann und muß etwa die Kirche untersagen, daß einer in 
ihrem Namen auftritt und mit ihrer Autorität Lehren verkündet, die sich 
nicht aus dem in ihr überlieferten Glauben ergeben oder ihm sogar wider- 
sprechen. Davon ist aber der Versuch zu unterscheiden, den Glauben da- 
durch zu schützen, daß man die Ohren gegen die verstopft, die eine andere 
Überzeugung vertreten, weil man nun einmal - glücklicherweise, müßte 
man in diesem Fall sagen - nicht die Macht hat, ihnen das Maul zu 
stopfen. Wo man durch ein solches Vermauern abweichende Meinungen 
nicht aufkommen läßt, wo also alle nach Verordnung dasselbe sagen, 
mögen zwar Mißverständnisse ausgeschaltet sein, aber doch bloß um den 
Preis, daß es überhaupt nichts mehr zu verstehen gibt, weil niemand mehr 
dem anderen etwas zu sagen hat, was der sich nicht auch selbst sagen 
könnte. So züchtet man nur die Unfähigkeit, Fremdes zu verstehen, und 
dürfte sich dann nicht wundern, wenn man auch mit der eigenen Über- 
zeugung nur auf Unverständnis trifft. Wer deshalb über Meinungsvielfalt 
in der heutigen Kirche klagt und über die Verunsicherung im Glauben, die 
er daraus folgen sieht, der sollte sich mißtrauisch fragen, ob diese Klage 
wirklich seiner Sorge um den Glauben und nicht vielleicht seiner Angst 
und Bequemlichkeit entspringt. Bequemer ist es nämlich wohl, wenn in 
ungestörter Isoliertheit eine einheitliche Überzeugung unbestritten 
herrscht; bequem für die Obrigkeit, die eine durch dieses Meinungs- 
einerlei zur Auseinandersetzung unfähig gewordene Masse leichter zu 
gängeln hofft, wie etwa die Ostblockstaaten mit ihrem Verbot westlicher 
Zeitschriften augenfällig demonstrieren; bequemer aber auch für den 
Einzelnen, der selbstsicher auf seiner Meinung ausruhen kann, ohne die 
geistige Anstrengung, sich auf Fremdes einzustellen und so erst seine Mei- 
nung als eigene zu bewähren. Angst aber verrät dieser Versuch beständiger 
Abschirmung, weil man offenbar die durch derart geistige Mauern zu 
schützende Überzeugung für nicht stichhaltig hält oder jedenfalls jene, die 
sie vertreten, für unfähig, in einer offenen Auseinandersetzung zu be- 
stehen. Angst und Bequemlichkeit aber vertragen sich nicht mit christ- 
lichem Glauben. Wenn heute ein Lehnstuhlkatholizismus aufgeschreckt 
wird, weil er sich nicht weiter mit eintönigen Formeln in den Schlummer 
wiegen kann, sondern sich von einer andersartigen Welt bedrängt fühlt 
und ihr mit neuen Antworten zu begegnen hat, um die er sich erst bemü- 



Albert Keller 164 

hen muß, ist das kein Nachteil, sondern ein Gewinn für den Glauben, 
der weiß, daß der Buchstabe tötet, der Geist aber lebendig macht. 

Damit soll keinesfalls jener Mentalität das Wort geredet werden, die 
glaubt, die nachbabylonische Sprachverwirrung durch eine Regression 
bewältigen zu können, durch einen Rückfall ins vorbabylonische Nomaden- 
tum auf geistiger Ebene. Viele, die der geschlossenen Gesellschaft des baby- 
lonischen Mauerbaus eine anzuzielende offene Gesellschaft gegenüber- 
stellen, unterliegen diesem Anachronismus. Sie wollen den Dogmatismus, 
der nur eine Überzeugung zulassen möchte und sich daher gegen alle ande- 
ren verschließt, dadurch überwinden, daß sie alle Meinungen gleicher- 
maßen gelten lassen. Wenn aber jede Ansicht gleichviel gilt, ist sie 
schließlich gleichgültig. Der Fanatiker, der sich von niemand etwas sagen 
läßt, wird abgelöst durch den Blasierten, für den jeder alles sagen kann, 
weil ihm alles nichtssagend ist. Wer unter einer offenen Gesellschaft eine 
versteht, in der es verbindliche Wahrheit nicht gibt, noch geben darf 
und ebensowenig letzte Werte, der hat freilich ein geistiges Gelände vor 
Augen, auf dem sich keine Turmbauten engstirniger Rechthaberei mehr 
finden, die sonst der Verständigung wie Sperrwälle entgegenstehen, aber 
dafür hat er eine ödlandschaft ohne jeden Orientierungspunkt einge- 
tauscht, in der er sich selbst nicht zurechtzufinden vermag, geschweige denn 
den Standpunkt eines anderen zu verstehen in der Lage wäre. Diese 
sogenannte permissive Gesellschaft, die angeblich alles erlaubt, die in 
Wahrheit aber, weil ohne Richtmaß, unfähig ist, überhaupt über Erlaubt- 
heit und Wert zu befinden, verwirklicht treffend das Bild der Schrift 
von dem Haus, aus dem man zwar den bösen Geist rechthaberischer 
Starrköpfigkeit vertrieben hat, das nun aber gereinigt und gefegt bereit 
steht, damit der böse Geist mit sieben schlimmeren zurückkehrt und sich 
darin festsetzt. 

Das ist doch die eigentliche Gefahr einer Gesellschaft, in der jeder 
bloß seinen materiellen Interessen nachjagt, daß sie mit ihrer geistigen 
Öde, die hinter allem Wohlstand gähnt, die Menschen unbefriedigt läßt 
und so den Boden bereitet für den Einzug von Fanatikern aller Rich- 
tungen, die sich auf diese Unzufriedenheit stützen. Diese Öde zu beseiti- 
gen wäre daher wichtiger als alle Gesetzesverschärfungen, wollte man 
etwa von Fanatismus gelenkten Terroristen die Grundlage entziehen. 
Und solange er nichts außer diesem geistig indifferenten Allerlei bietet, 
wird der westliche Materialismus dem östlichen vielleicht materiell über- 
legen sein, geistig zieht er den kürzeren, weil dort ein Programm ver- 
kündet und ein allgemein anzustrebendes Ziel vorgestellt wird, für das 
man sich einsetzen kann, mag es noch so trügerisch sein. Der Westen lebt 
einen materialistischeren Materialismus, wenn er die Macht der Ideen 



Zwischen Babel und Pfingsten 165 

mißachtet, die der Kommunismus durchaus nicht verkennt, sondern ein- 
setzt. 

So scheinen wir vor eine das Verstehen gleichermaßen verhindernde 
Alternative gestellt: Entweder wir entscheiden uns für die geistige Nach- 
ahmung des vorbabylonischen Nomadentums, in dem es keine künstlichen 
Verstehenshindernisse, aber auch nichts zu verstehen gibt, weil die Men- 
schen einander nichts zu sagen haben, da sie traditions- und orientierungs- 
los der Floskel folgen: •Man sagt ja nichts, man redet ja bloß". Oder 
wir rechnen uns zur nachbabylonischen Epoche geschlossener Gesellschaf- 
ten, die hinter Isoliertürmen ihre Eigeninteressen abschirmen, ohne die 
Bereitschaft und folglich ohne die Fähigkeit, andere zu verstehen. 

Pfingsten ist jedoch der Ausbruch aus dieser Alternative. Der Geist 
duldet nicht, daß man den Glauben hinter Mauern einsperrt, die man 
aus Angst gebaut hat, im behaglichen frommen Dasein gestört zu werden, 
fälschlich für fromm gehalten, wenn es sich um andere nicht kümmert. 
Wer bloß für sich glaubt, ganz darauf bedacht, daß ihm nichts begegnet, 
was er nicht schon von Kindesbeinen kennt, vertrautes Latein und übliche 
Bilder, und sich nicht darum schert, wie er diesen Glauben anderen weiter- 
geben kann, der hat Pfingsten noch nicht an sich erfahren, dessen Glaube 
ist faul. Wer glaubt, ist gesandt; es wird Zeit, daß wir aus einem auf sich 
selbst bezogenen Versorgungskatholizismus aufgescheucht werden, der 
nicht bereit ist, über die Wände des privaten Kämmerleins oder die 
Mauern der Kirche hinauszugehen, geschweige bis an die Enden der Erde 
sich aufzumachen. Wir haben etwas zu sagen. Aber wir haben es anderer- 
seits nicht zu sagen als Fanatiker, die anderen ihre Überzeugung auf- 
nötigen und deren eigenes Denken mundtot machen wollen. Wer den 
Glauben im pfingstlichen Geist verkündet, der redet die Sprache des 
andern. Und allein wenn diesem aufgeht, daß da einer spricht, der weder 
seine Ideologie verbreiten noch die eigenen Interessen fördern möchte, 
der von sich wie Paulus sagen kann: •Nicht uns selbst verkünden wir" 
und •Wir sind nicht Herren über Euren Glauben, sondern Helfer zu Eurer 
Freude", wird auch das Gefängnis seines eigenen auf Selbstbehauptung 
und Fremdabwehr gebauten Standpunktes aufbrechen können, so daß ihm 
erst aufgeht, was seine ureigenste Sprache ist: die, in der es möglich ist, 
frei von Egoismus und Durchsetzungswillen Gottes große Taten zu ver- 
künden. Nur wenn wir diese Sprache lernen, schaffen wir den Ausweg aus 
dem Wirrwarr von Gleichgültigkeit und Dogmatismus, den Übergang 
von Babel zu Pfingsten, der sich auch heute bei uns ereignen will. 




