Engagiert im Engagement Gottes

Besinnung auf die Mitte

Heinz Schiirmann, Erfurt

»Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten® (1 Kor 1, 23)*

Vorbesinnung

1. Die Reformatoren haben uns fir alle Zeiten die beunruhigende Frage
hinterlassen: Was ist die Mitte der Heiligen Schrift (von der her sie aus-
zulegen ist) und damit die Mitte des christlichen Lebens (aus der jeder
Christ zu leben hat)? Die Frage nach der ,Mitte“ hat also von vornherein
einen objektiven und einen subjektiven Aspekt. Die Reformatoren kamen
zu dieser Fragestellung, weil sie die Antwort entdeckt hatten, nicht umge-
kehrt: Die Mitte ist das , Evangelium®. Das Evangelium ist aber die Froh-
botschaft vom eschatologischen Heil Gottes in Tod und Auferstehung Jesu,
ja schon in seinem Kommen (so kann man objektiv formulieren). Das Evan-
gelium ist die Rechtfertigung des Stunders aufgrund des Glaubens (so ver-
standen es die Reformatoren subjektiv in ihrer Situation, die Botschaft des
Paulus zentrierend, aber auch verengend).

Die Schrift mufl wesentlich als Heilsbotschaft verstanden werden. In je-
der Zeit und an jedem Ort will dieses ,,Evangelium® aber zeit- und situa-
tionsgemafl zur Sprache gebracht werden. Hineingesprochen in Zeit und
Weltsituation wird es aus Zeit und Welt je neu geboren — freilich nie in
»reiner”, weil nie in ganzheitlicher Gestalt.

2. Die Mitte der Schrift entdeckt nicht schon der Hérer oder Leser der
Schrift, der am Buchstaben hédngt (mit oder ohne Philologie und Linguistik)
und sie dazu noch (historisch-kritisch) verfremdet.

Schriftlesung ist ein Begegnungsvorgang, in dem sie zur viva vox (zum hier und jetzt ge-
sprochenen Wort Gottes) wird. Wer die Schrift meditativ liest, dem werden hier und da
Teilwahrheiten, sehr anregende und aufregende vielleicht, aufgehen, Wahrheiten, die
kommen und gehen. Wer bei solchem Lesen gelernt hat, die Schrift betend zu lesen,
ins Zwiegespridch zu nehmen, ins Frage- und Antwortspiel (wie wir solche .Zwie-
gespriche® aus dem Exerzitienbiichlein kennen), fiir den konnen manche Aussagen
der Schrift eine seltsam haftende Wertigkeit bekommen, die in einfachem Hinblick
immerdar angeschaut werden will. Wenn der Beter sich diesem Blick nicht entzieht, wenn
er sich ihm stellt, ihn wirken 148t in einem kontemplativen, passiven Geschehen, kann
auf die Dauer oder auch plétzlich eine ,Wahrheit* fiir ihn ganz persénlich zur beherr-

* Leitwort des Hochwiirdigsten Herrn Julius Kardinal Dépfner. — Zum Jahresgedichtnis
seines Heimganges am 24. 7. 1976 in personlicher Dankbarkeit.



Engagiert im Engagement Gottes 167

schenden ,Mitte“ werden: zor Mitte seines Lebens, in der er Gott, Welt und sich selbst
in einem ganz einfachen Blick versteht. Und was er dann aus der Schrift hort oder liest,
hért er nun mit dem ganz feinen Ohr wie von weither (und doch so laut wie die himm-
lischen Stimmen der Apokalypse), und er liest die Schrift nun in diesem ganz stillen Licht,
das sich mehr entzieht als gibt, das aber nun jeden Satz der Schrift neu verstindlich macht.
Eine solche kontemplativ geschenkte Wahrheit ist dann fiir ihn die Mitte — (objektiv) die
Mitte der Schrift und (subjektiv) die seines Denkens, Lebens, Handelns und Erleidens.

Was in einem ,einfachen Blick“ gefunden ist, wird dann schwer in
Worte zu fassen sein, enthilt aber doch so viel, daf} viele Biicher seine
Wahrheit nicht zu fassen vermogen. Wir finden eine derartige ,Mitte® bei
einzelnen und hinter spirituellen Bewegungen auch im groflen Dunkel
unserer Tage: bei der kleinen Therese (,der kleine Weg*), bei Charles
de Foucauld (,der letzte Platz mitten in der Welt“), bei Mutter Therese
von Kalkutta (,das Weitergeben®), beim Foccolare (,, Jesus in der Mitte®),
bei Karl Rahner (,,das sich liebend entbergende transzendentale Geheim-
nis“), bei Hans Urs von Balthasar (,die absteigende Liebe Gottes“), um
nur wenige Beispiele zu nennen. Meist ist die Aussage schon getriibt, wenn
der einfache Blick so vereinfacht — und damit verflacht — ins Wort gehoben
wird; noch mehr, wenn er in einer Besinnung dargelegt werden soll.

3. Nicht wenige Christen haben — bewuf}t, meist unbewufit — auch in unse-
ren Tagen nach einem Leben des Horens und Lesens, des Meditierens, Be-
tens und Hinblickens ,ihre“ Mitte gefunden; oder sie haben sich eine
solche zu eigen gemacht, wie sie ihnen in einer geistlichen Gemeinschaft
leibhaftig verkorpert begegnet ist. Fiir manche, vielleicht viele, wohl die
meisten Christen heute ist das Dunkel, das sie umgibt, selbst diese (oft un-
erkannte) Mitte, die sie nicht losldfit und freigibt, obgleich sie sich nicht
lichtet, die sie jedoch sanft und schmerzhaft zugleich beriihrt. Sie wissen
oder wissen es auch nicht, dafl es der , verlassene Jesus® ist, dessen Kreuzes-
dunkel sie mitleben. Weite Gebiete der Kirche leben heute diese dunkle
Kontemplation oder gar Passion kollektiv und doch in Vereinsamung. Es
will scheinen, es wiirde sich in diesem Dunkel etwas lichten, das einen Weg
in die Zukunft eréffnet — ein Licht, das hier und da so oder anders ge-
schaut wird.

Es bleibt natiirlich fraglich, ob die folgende ,Sicht“ etwas von dem zur
Sprache bringt, was sich aus unterschiedlichen Auflerungen unserer Tage
heraussehen und heraushéren 148t. Man wird hinter den Sétzen suchen
mussen, weil sie nicht der ,Anstrengung des Denkens® entstammen, die
ein dogmatisches Denken verlangen kann. ,Besinnungen“* diirfen als
performative Aussagen schon etwas ungeschiitzt reden.

* Manches von der hier vorgelegten vereinfachenden ,Skizze® kann man entfalteter
und abgestiitzt nachlesen in der ,Theologischen Meditation“ (erstmalig 1972) des Sam-



Heinz Schiirmann 168

Nach dieser Vorbesinnung zur eigentlichen Besinnung:

Das Engagement Jesu im Engagement Gottes

» Wie gelebt, so gestorben ...“ — das gilt manchmal, mit grofler Wahr-
scheinlichkeit aber vom Sterben Jesu, das wir uns eigentlich nur aus seinem
Leben nédher verstindlich machen konnen. Jesu Tod war in besonderer
Weise sein ,ureigener Tod*.

Eine urtiimliche Aussage der Passionsgeschichte iiber sein Sterben steht
vielleicht Mk 15, 37: ,, Jesus aber stief einen lauten Schrei aus und starb.”
Markus (14, 34) hebt diesen Schrei in etwa ins Wort: ,Mein Gott, mein
Gott, warum hast Du mich verlassen?“. Konnen wir dieses dunkle Ge-
schehen aus dem Leben Jesu — besonders aus seinem eigenen Verhalten
und seinen sittlichen Forderungen — erhellen? Das scheint méglich.

1. Jesu radikales Engagement

Der Mensch lebt — allen guten und dienstwilligen Bemithungen zum Trotz
—in einer tiefen Weise ,ichhaft“; er kreist — naturhaft und dariiber hinaus
sindhaft — um sich selbst. Aus der Wurzel seiner — ererbten und erworbe-
nen — geistigen ,Ichsucht® (cupiditas) spriefit die Habsucht, die ihrerseits
sich entfaltet in die Steuerungssysteme der Ehrsucht oder Genuflsucht.
Wenn uns dagegen an Jesus von Nazaret etwas auffillt, dann ist es grund-
legend und zunichst wohl dies: Wo wir Menschen unser ich-konzentrier-
tes Herz haben (Augustinus: das ,cor incurvatum in seipsum®), hat Jesus
anscheinend einen ,Hohlraum“ — was ungeschiitzt bildhaft gesprochen ist
(hier bedarf es der christologischen Reflexion). Er lebt nicht ,zentripetal®,
sondern ,zentrifugal“ als ,der Mensch fiir die anderen® (Dietrich Bon-
hoeffer), pro-existent, ,im Einsatz Gottes“ (Hans Urs von Balthasar),
engagiert vom Engagement Gottes.

a) Die Evangelien schildern uns Jesu Verhalten als das eines ,Dienen-
den“, unter dem Bild eines Tischdienstes, Lk 22, 27; vgl. auch Joh 13,
(1-11) 12-20; selbst noch beim Mahl der Endzeit ,wird er herumgehen
und (seine Knechte) bedienen®, Lk 12, 37. Es ist darum verniinftig, anzu-
nehmen, daf} Jesus auch am Ende , pro-existent® fiir die Stinder gestorben

melbindchens: Jesu ureigener Tod, Freiburg-Basel-Wien (Herder), 21976, S. 121-155,
(vgl. dort auch S. 16-65), iiberarbeitet inzwischen auf franzésisch erschienen, Paris 1977. —
In der hier vorliegenden Form gibt die ,Skizze* das Geriist von Besinnungen wieder,
die in Einkehrtagen und Exerzitien in den einzelnen ,Punkten® jeweils fiir eigene
Gebetszeiten vorgelegt und — bei Wahrung der skizzierten Grundstruktur und des Auf-
baus — an synoptischen, paulinischen oder johanneischen Texten meditativ ausgelotet wur-
den.



Engagiert im Engagement Gotles 169

ist, wie er lebend ihnen die Liebe Gottes zugetragen hat; dafl er sein Heils-
angebot sterbend durchgehalten hat (vgl. Mk 14, 25). Er ,ist gekommen,
... zu dienen“ (Mk 10, 45a) und — was spater urchristliche Eucharistie-
erfahrung sein wird (vgl. Mk 14, 22 ff par Mt; Lk 22, 19 f par 1 Kor 11,
23 ff) — am Ende ,sein Leben hinzugeben fir die vielen® (Mk 10, 45b);
vgl. Lk 23, 43: ,Heute noch wirst du mit mir im Paradies sein.“ Hier ist —
wohl im Osterlicht — mit groflem inneren Recht die pro-existente Lebens-
haltung Jesu hiniibergedehnt auf sein pro-existentes Sterben. Dabei mufl
diese pro-existente Haltung, dieses ,Ver-Halten“, durchaus nicht sich
kategorialer Theologumena bedient haben (wie ,Sithne“, ,Stellvertre-
tung®, ,Opfer®). Eine auf die Stinder, denen sein Auftrag galt, und ihr
Heil bezogene existentielle Grundhaltung sollte man Jesus im Angesicht
des Todes nicht absprechen. Der uralte, weit und tief ausholende Hymnus
Phil 2, 6 ff hat schon einen Halt am Verhalten Jesu, wenn er die Liebe
des Sohnes als eine sich entleerende (kendsis) und als eine ,,nieder-triach-
tige“ (tapeinosis) schildert, als eine ,arme Liebe“ (2 Kor 8, 9).

b) Als der letzte Diener aller kann Jesus sein eigenes proexistentes Ver-
halten zur Grundforderung machen (zum ,neuen Gebot“, formuliert
Johannes). ,Wenn einer Erster sein will, so sei er von allen der Letzte
und aller Diener“ (Mk 9, 35 parr). Denn ,, Du sollst deinen Néchsten lieben
wie dich selbst® (Mk 10, 81 parr). So gilt die goldene Regel: , Alles was
immer ihr wollt, dafl es euch die Menschen tun — also tut auch ihr ihnen®
(Mt 7, 12a par). Keine Kritik wird bezweifeln, dal wir in solchem Ver-
halten und dieser Forderung Jesus historisch glaubwiirdig beschrieben
haben.

Dieser Dienst Jesu und diese seine Dienstforderung hatte aber eine
doppelte Stofrichtung; sie zielt besonders auf die notleidenden Randsiedler
des Lebens, die Grenzbewohner der Gesellschaft, und die Stinder. Wenn
Jesus das nahende Gottesreich proklamiert und schon ,prasentiert”, meint
er bevorzugt dieses kosmische, gesellschaftliche und existentielle Heil.

(1) Die sich zu den Geringen herablassende Liebesforderung illustriert
exemplarisch die Erzdhlung vom Barmherzigen Samariter (10, 30~35);
auch die Anweisung ber die Einladung der Geringen (Lk 14, 12-14); vgl.
ferner viele Herrenworte (nur Mt 5,42 par; 18,23 f; 25, 831-46). Jesus
will Barmherzigkeit, weil dies die Art Gottesist (Lk 6, 36).

(2) Jesu Einsatz gilt aber besonders den Sindern, so dafl er verspottet
wird als , Freund der Siinder und Zsllner“ (Lk 7, 34), mit denen er zusam-
men zu Tische sitzt (Mk 2, 15 ff; Lk 15, 1 ff), in deren Haus er einkehrt (Lk
19, 1-10), die er an sich heranlafit (Lk 7, 86-47): ,Nicht die Gesunden
brauchen den Arzt, sondern die Kranken; nicht bin ich gekommen, Ge-



Heinz Schiirmann 170

rechte zu rufen, sondern Siinder.“ So handelt Jesus, weil er weifl, dafl Gott
zum Freudenmahl geladen hat (Lk 14, 15-24), weil er weiff, dafl die Tiir
offen steht (13, 24; vgl. 6, 9 f), weil er von der Freude Gottes erzihlen kann
iiber jeden Siunder, der sich bekehrt (Lk 15, 4-7. 8-10. 11-32), von der
Grofimut Gottes (Mt 20, 1-25).

Jesu radikales Engagement 14ft sich strichhaft so skizzieren:

--

—

2. Jesu reaktionsloses Engagiertsein

Der ,Jesus des Engagements“ hat mit viel Recht die Sympathie unserer
christlichen und nichtchristlichen Zeitgenossen. Selten wird dabei aber
bedacht, dafl die Liebe auf ihren Héhepunkt kommt, wo sie ihren Tief-
punkt erreicht: nicht in der radikalen Hingahe, sondern im reaktions-
losen Hinnehmen.

a) Auch in der kritischen Forschung wird kaum mehr bezweifelt, daf}
Jesus aufgrund seiner Verkiindigung immer eindeutiger mit seinem
Martyrertod rechnen mufite. Schon Jesu Basileiagleichnisse sagen, daf}
Heil komme trotz des MifRerfolges. Sein Heilsangebot hat die Maglich-
keit des Scheiterns in sich (s. u.). Wenn Jesus auch in der Offentlichkeit nicht
von der Heilsbedeutung seines Todes reden konnte — zumindest bildliche,
verdeckte Vorhersagen iber seinen zu erwartenden Tod waren auch hier
moglich. Von den ithm nachfolgenden Jingern scheint Jesus die Bereitschaft
zum Martyrerschicksal erwartet zu haben: ,, Wer nicht sein Kreuz tragt und
mir nachfolgt . .. (Lk 14, 27 parr). , Wer sein Leben retten will . . .« (Lk
17, 33 par). ,,Fuarchtet euch nicht vor denen, die den Leib téten kénnen . . .«
(Mt 10, 28).

Was Jesus von seinen Jiingern forderte, realisierte er selbst: Die Bereit-
schaft zum Martyrertod ist spatestens bei seinem gewagten Gang nach
Jerusalem, seiner Tempelaktion und bei seinem Abschiedsmahl deutlich;
der Zweifel daran war nicht verniinftige Kritik, sondern Skeptizismus.
Jesus bringt als der letzte ,Agent Gottes“, als der ,Reprisentant der
Gottesherrschaft® (s. u.), der Menschen Heil noch im Scheitern (vgl. Mk
10, 45).

b) Dafl Jesus reaktionslos duldend sein Martyrium angenommen hat,
darf aus seinen Forderungen der Feindesliebe geschlossen werden: ,Liebet
eure Feinde; tut Gutes denen, die euch hassen. Segnet, die euch verfluchen,
betet fiir die, welche euch schmdhen* (Lk 6, 27 f 32 85a—c). Jesus ver-



Engagiert im Engagement Gottes 171

langt, die andere Wange hinzuhalten und sich total ausnehmen zu lassen
(Lk 6, 29. 30). Solch reaktionsloses Hinnehmen zeigt erst, was Liebe ist.
Jesus nimmt das Bose an sein Herz und erdriickt es.

Nach Ostern hat man dieses reaktionslose Verhalten Jesu dann immer
tiefer im Lichte der Gottesknechtslieder verstanden (und es bleibt durch-
aus moglich, dafl Jesus sich selbst schon so verstanden hat): ,Er wurde
geplagt und niedergedriickt, aber er tat seinen Mund nicht auf“ (Jes 53, 7).
»Br trug die Siinden von vielen und trat fiir die Schuldigen ein“ (Jes
58, 120).

Wenn wir Jesu radikale und zugleich reaktionslose Liebe skizzieren
wollen, miissen wir in unsere Skizze eine Gegenbewegung einzeichnen:

3. Engagiert fir Gott

Bislang haben wir Jesu radikales Engagement und sein reaktionsloses
Engagiertsein nur in der Horizontalen verstanden ~ und damit Jesus eben
noch nicht verstanden. Wenn irgend etwas charakteristisch war fur die
Haltung Jesu, dann war es sein unerhortes und unvergleichliches Engage-
ment fir Gott.

a) DaB Jesu Verhalten von einer religionsgeschichtlich unvergleichlichen
Theozentrik bestimmt war und ein liebender Gehorsam die Seele all seines
Handelns und Erleidens bildete, braucht hier nicht aufgewiesen werden.
Dafl Gott Gott und absoluter Herr sei, ist das Grundverlangen, das letzt-
lich Jesu eschatologische Naherwartung bestimmt hat: dafl Gott doch
endlich herrschen mége und Konig sei. In letzter Stunde weiff Jesus, dafl
Gottes Basileia, das eschatologische Heil und darin seine Herrschaft trotz
seines Todes kommt, und daf er dann in vollendeter Weise Pascha feiern
und aus dem Weinbecher trinken wird beim himmlischen Mahl Lk 22,
15-18; Mk 14, 25). Jesu Gebet: ,Abba, Vater.. ., nicht was ich will, sondern
was Du willst (Mk 14, 36), hat von daher seine innere Wahrheit. Jesu
Lebenshingabe miindete inseine Todes-Hingabe. Die frithe Theologie weif§
dann um diese ,Dahingabe des Sohnes“ (Gal 2,20; Eph 5, 2. 25 u.s.), kennt
den ,Christus traditus“. In Jesus, so erkennt der nachésterliche Glaube,
erfiillte sich die Selbsttranszendierung von Geschichte und Kosmos auf
die absolute Transzendenz Gottes hin.

b) Jesus verkiindet die Ginzlichkeit fir Gott, die alle jiidische, ja sogar
alle alttestamentliche Gesetzlichkeit sprengt: vgl. die Antithesen: ,Zu den
Alten ist gesagt worden . . ., ich aber sage euch® (Mt 5). ,Gott lieben aus



Heinz Schitrmann 172

ganzem Herzen. . . und mit aller Kraft“ (Mk 12, 30 parr): Gottesdienst, der
nicht erlaubt, einem zweiten Herrn zu dienen wie dem Mammon (Mt 6, 24).
»Gebt Gott, was Gottes ist“ — das ist die grofle Parole (Mk 12, 17b parr).

Nur weil Jesus lebend und sterbend ,Gott liebte aus ganzem Herzen,
konnte er die Menschen lieben . wie sich selbst®. Er war ,der Mensch fiir
die andern®, weil er ,der Mensch fiir den Ganz-anderen“ war. Er lebte
pro-existent fir die Menschen, weil seine Pro-Existenz auf Gott hin sein
eigentliches Wesen war. Er war der Jesus des Engagements, weil er vor-
her fiir Gott engagiert war. Er lebte im Einsatz fiir die Armen und Sunder,
weil er im Einsatz Gottes lebte.

Unsere Strichskizze der Lebensrichtung Jesu war als gegenldufig hori-
zontale noch sehr unvollkommen konzipiert; wir missen sie vertikal durch-
kreuzen:

4. ...im Engagement Gottes

In Jesu Theozentrik, in seinem Engagement fiir Gott, konnte sich Ge-
schichte und Kosmos nur darum auf die absolute Transzendenz Gottes hin
transzendieren — weil der transzendente und absolute Gott sich in ihm
gnadiglich engagierte und wesenhaft prisentierte. Jesus war fiir Gott enga-
giert, weil er wurzelhaft aus dem Engagement Gottes lebte.

’

a) Wir konnen Jesus nicht verstehen, wenn wir nicht zuerst und letztlich
von dem reden, was der Mittelpunkt seiner Verkiindigung und seines
Verhaltens war: Er verkiindete und reprisentierte das nahende ‘Reich
Gottes — und das als ,die Fiille der Zeit* (Mk 1, 14 f). Jesus ist der letzt-
moégliche ,Agent” Gottes (R. Pesch) und Reprisentant seiner Basileia —
nach dem ,letzten Propheten“ Johannes. Er ist der eschatologische Prophet
in ,messianischem“Sinn (M. Hengel), das ,Gleichnis Gottes® (W. Schrage),
der ,absolute Heilbringer® (K. Rahner), der ,an Gottes Statt® (E. Fuchs)
handelt — und gewifl noch mehr als all das.

(1) Gottes Konigreich wurde in Jesu Verhalten und Wort prisent als
Gottes Heil und Vergebungsangebot — in Abhebung von der Verkiindi-
gung des Tdufers (bei dem die Basileia-Verkiindigung noch starker Ge-
richtspredigt und Umkehrforderung war). Was ,Propheten und Konige®
sehen und héren wollten, ist jetzt in den Machtzeichen und Worten Jesu



Engagiert im Engagement Gottes 173

zu sehen und zu héren (Lk 10, 24). So verkiindet Jesus nicht nur die Nahe
der Basileia, sondern bringt sie heran, wenn er ,mit dem Finger Gottes
Démonen austreibt (Lk 11, 20; vgl. 10, 9). Sein Wort ist schlechthin ent-
scheidend im Gericht (Lk 12, 8 f).

Jesus ist nur zu verstehen, wenn man sieht, dafl sich in ihm, seinen

Taten und Worten, Gott ,prasentiert”. Jesu Naherwartung besagt somit
nicht nur zeitliche, sondern grundsitzlicher noch wesenhafte ,Nahe“: dafl
Gott — in ihm — der Welt seinshaft und gnadenhaft nahe gekommen ist. So
ist das ,Reich Gottes® fiir Jesus das ,Reich des Vaters“: ,,Abba, es komme
Deine Konigsherrschaft (Lk 11, 2 par). Diese gnadenhafte ,Nahe® des
»Vaters“ présentiert sich in einziger Weise im ,Sohn“; sie ist der Welt
»nahe gekommen® im ,gekommenen Sohn“. So wird in der Verkiindigung
Jesu die Person des Verkiindigers und die verkiindete Sache eng zusam-
mengedacht werden miissen; eines ist nicht vom anderen zu trennen.
(2) Nun ist aber nicht zu verkennen, dafl in der genuinen Basileia-Ver-
kiindigung Jesu, wie sie vor allem in seinen Gleichnissen sichtbar wird,
keine eigentlich apokalyptische Ansage gemacht wird, sondern eine Kon-
trast-Verkiindigung geschieht. Die Basileia kommt ,trotzdem® — trotz
der Unscheinbarkeit der Verkiindigung Jesu, trotz seines geringen Er-
folges, trotz des Scheiterns des gottgesandten Verkiinders. Es ist mit dem
Konigtum Gottes wie mit einem ausgeworfenen Samen (Mk 4, 26-29),
gemischt unter Unkraut, von dem nur ein kleiner Teil aufgeht (Mk 4,
2b-9). Es ist mit ihm wie mit dem Senfkorn und Sauerteig, so klein und
wenig (Lk 13,18-21). Nur ,die Kleinen im Himmelreich scharen sich
um Jesus (Mt 11, 11). Offenbarung wird nur den ,Unmiindigen® (Lk 10,
21 par). Das Himmelreich ist so, daf} es — mag man das aktiv oder passiv
verstehen — ,Gewalt braucht oder erleidet® (Mt 11, 12-13), dafl es nicht
mit Spektakel kommt, sondern ,unter uns* verborgen (Lk 17, 20 f), so daf§
man an seine Nahe ,glauben® muf}, weil man sie ndmlich nicht sieht (Mk
1, 14 f; vgl. Lk 12, 54 ff; Mk 13, 28 f). Man muf} darauf gestoflen werden,
dafl man es sieht in den Taten (Lk 11, 20; vgl. 10, 9) und Worten (Lk 12,
8 f) Jesu.

Wenn Jesus also die Basileia ansagen und prisentieren muf, ist er einer,
der zum Miferfolg, mehr oder weniger zum Scheitern verurteilt ist. So
versteht man, dafl Jesus im Abendmahlssaal artikulieren kann, er wiirde
erst wieder Mahl halten jenseits seines totalen Zusammenbruchs, nach
dem Scheitern seines Heilsangebotes an Israel, nach dem eigenen Mar-
tyrertod — dann aber im Kénigreich Gottes (Lk 22, 15-8; Mk 14, 25). Der
* Schatten des Kreuzes liegt Giber seinem Leben, das Dunkel seiner Todes-
stunde steht an in seinen zweideutigen ,Zeichen®, die Verlassenheit des
Gekreuzigten spricht schon aus seiner Verkiindigung. Das nachdsterliche



Heinz Schiirmann 174

Kerygma weif dann: Als der ,gesandte Sohn* ist er der ,dahingegebene
Sohn“ (R6m 8, 32; vgl. Joh 8, 16).

Jesu totale , Pro-Existenz“ an Gott und den Nachsten ist also letztlich
nur verstindlich, wenn sich in ihr die Pro-Existenz Gottes prasentiert;
seine ,Hingabe“ erst, wenn er selbst ein ,Dahingegebener® war; sein
Engagement in der Horizontalen und Vertikalen nur, wenn er selbst vor-
erst engagiert war vom Engagement Gottes: sein Selbsttranszendieren nur
aus der herabsteigenden Selbsttranszendenz Gottes heraus; seine radikale
und reaktionslose Liebe nur, wenn er der ,geliebte Sohn* war (Lk 3, 22 u.
s.). Ihm konnte das cor incurvatum in seipsum (das ich-verkriimmte Herz)
nur fehlen, weil sein Herz ,ausgebohrt war von dem Gott, der sich in
ihn hinein ,entauflert” und ,entleert® hatte.

b) Vorstehend mag uns in etwa aufgegangen sein, wieso wir oben so
ungeschiitzt sagen konnten: Jesus hatte an der Stelle, wo wir Menschen
unser ,ichverkrimmtes Herz“ haben, das uns selbst, die menschliche
Gesellschaft und die Schopfung verdirbt, den ,Hohlraum®, durch den
Gottes Liebesengagement Jesu vertikales und transzendentales Liebes-
engagement beseelt — und zugleich der Welt eingestifiet hat. Diese Ein-
stiftung wirkt sich in den drei genannten Bereichen aus: im Menschen,
in der Gesellschaft und in der Welt als der Menschen Zu-Hause.

(1) Jesu proexistentes Leben und Sterben, sein Liebesengagement hat
zunichst und zu allertiefst eine anthropozentrische Zielrichtung. Wen das
Liebesengagement Gottes in der ,herabsteigenden“, sich entduflernden
und sich entleerenden Liebe Christi getroffen, wen der Geist Christi
erfafit hat, der ist in diesem schopferischen Engagement Gottes durch
Christus im Heiligen Geist neu geschaffen; er ist geheiligt in der Gnade
und selbst zum liebenden Engagement befahigt in der Horizontalen der
Nichsten- und Feindesliebe und in der Vertikalen der Gottesliebe und
des glaubigen Annehmens der Fiigungen Gottes. Die vierfache Lebens-
richtung Jesu pragt nun auch sein Leben. Der so Neugeschaffene wird
tiefer sehen, dafl er durch die Hingabe Jesu entsithnt und gereinigt ist
von seinen Siinden, wenn ihm in der Neuschopfung der Glaube geschenkt
ist.

(2) Jesu proexistentes Sterben hat, so sehr es zunachst den einzelnen trifft,
seine gesellschaflliche Auswirkung. Ist doch nicht der Einzelmensch,
sondern die solidarisch geeinte Menschheit das Ziel der Evolution, der
letzte Gedanke Gottes: die communio sanctorum. In unseren Tagen kommt
fir die Menschheit erstmalig — infolge der technischen Revolution —
die Moglichkeit der Einheit in Sicht, ein Prozef freilich unter Geburts-
wehen und groflen gesellschaftlichen Schmerzen.



Engagiert im Engagement Gottes 175

Zunichst fallen mehr die Divergenzen als die Konvergenzen auf dic Einheit hin in
die Augen: Zwei Weltkriege, der Antagonismus zwischen kontradiktorischen Macht-
und Wirtschaftssystemen, Weltrevolutionsparolen und Weltbeherrschungsbestrebungen
markieren das Ziel, das unterschiedliche Utopien gesellschaftlich ansmalen. Stichworte
wie atomare Zerstdrung, Umweltzerstérung und Umweltverschmutzung, Bevolkerungs-
explosion, weltweiter Hunger, geistige und biologische Manipulation des Menschen,
die Ausbeutung und Erschépfung der Rohstoffquellen nnd die abzusehende Grenze
des Fortschritts kennzeichnen die Situation. Uber allem erhebt sich die Sinnfrage in
der Stunde der ,Gottesfinsternis® (M. Buber), des , Verlustes Gottes“ (Pascal), des ,Todes
Gottes* (Hegel, Nietzsche), des ,Fehl Gottes® (Heidegger). Darin dann die immer
deutlicher werdende Befiirchtung, dafl der moralische Fortschritt mit dem technischen
nicht Schritt hilt und dafl die sittlichen Kréfte nicht reichen, die sich verselbstindigende
technisch-gesellschaftliche Kunstwelt des Menschen zu bindigen.

Helfen konnte da nur eine weltweite Bemithung, die nicht nur inspi-
riert ist von Ideologien, ausgestattet mit gesellschaftlichen Programmen
und begabt mit einem weltweiten Machtsystem — so sehr auch so etwas in
der Welt, in der wir nun einmal leben, notwendig sein mufl. Letztlich
helfen witrde nur eine Selbstlosigkeit, die sich in das aufsteigende Chaos
hineinopfern kénnte. Helfen konnte nur das Engagement Jesu in seiner
aufgewiesenen vierfachen Zielrichtung. Notwendig wire eine radikale wie
engagierte Revolution der Liebe, die im Gleichgewicht bleibt mit der
Fahigkeit zu reaktionslosem Erleiden, welches Gleichgewicht freilich nur
gelingen kann in der radikalen Theozentrik auf Gott hin, letztlich nur aus
dem Engagement Gottes, der Kraft der sich ,entduflernden® und ,ent-
leerenden® Pro-Existenz Jesu, welche der Geist Gottes selber ist. So ist der
pro-existente Jesus nicht nur ein moralisches Vorbild oder ein gesellschaft-
liches Programm, sondern ein einkalkulierbarer Machtfaktor. Nur wo
Gott ,herabsteigt” in die sich in vielen Ichhaftigkeiten behauptende, ich-
konzentrierte Welt, letztlich also nur durch eine Macht, die als Ohnmacht
in der Welt sich auswirkt, kann das Weltproblem geldst werden. Wir
glauben aber, dafl Gott in Jesus ,eingebrochen® ist: in absteigender Liebe
in ihm wirksam ist, in der Pro-Existenz Jesu sich pro-existent auswirkt,
sich engagiert im Engagement Jesu.

In Jesu pro-existentem Tod und seiner Auferstehung ist aber diese
eschatologische Kraft ,flissig® geworden: jener Schopfergeist, der die
Divergenzen der Gesellschaft zusammenbinden kénnte zur konvergieren-
den einen Menschheit. Vorerst kann das nur geschehen im Raum des
neuen Gottesvolkes, der Gemeinschaft im Heiligen Geist, welche die
Kirche ist, die freilich immer mehr eine ,Bruderschaft* sein mufite (1 Petr
2, 17). Als solche wire sie ,,in Christus gleichsam Sakrament, d. h. Zeichen
und Werkzeug fir die innigste Vereinigung mit Gott wie fir die Ein-
heit der ganzen Menschheit” (Vat. II, Lumen Gentium 1; Gaudium et spes
42, 9).



Heinz Schiirmann 176

(8) Jesu pro-existentes Leben und Sterben, sein Liebesengagement hatte
auch etwas mit dem Kosmos und seiner Evolution zu tun. Denn nur wenn
wir Gott als die allméichtige Liebe vorstellen, féhig selbst zur liebenden
»Selbstaufgabe®, ist es denkbar, dafl Gott eine kontingente, nicht-notwen-
dige Welt mit dem sich konstituierenden Kampf ums Dasein, mit Mit-Leid
und Tod ,tragt* und ,er-trigt*, dafl er einen der Moglichkeit nach Gott-
feindlichen fremden Willen er-tragt und am Ende gar die Siinde und Ver-
hirtung.

Evolution heifit Selbsttranszendenz von Stufe zu Stufe — heifit aber
auch, dafl das Niedrigere und Schwéchere vom Hoheren und Stirkeren
sverschlungen® (,gefressen®) wird (der ,pessimistische® Aspekt des Lei-
des) oder (anders gesehen): dafd es sich ,hineinopfern® muf} in die héhere
Gestalt (der ,optimistische“ Aspekt des Leides). Nur wenn es im dreifalti-
gen Gott Hingabe und Dahingabe gibt — so etwas scheint sich in dieser
aufsteigenden Linie der Evolution mit ihrem Vergehen und Hoherentwik-
keln zu spiegeln —, konnen Kosmos und Evolution gedacht werden: von
einem dynamischen ,concursus divinus® (Zusammenwirken Gottes) her.
Dieser aber ist nicht formal gentigend bestimmt, sondern bedarf der in-
haltlichen Fullung: die Schopfung wird getragen und erhalten durch die
»SelbstentduBerung® Gottes.

Die in Gott geeinte Menschheit, das ,neue Jerusalem® (Offb 21, 2 ff; 21,
9-22, 5) ist das Ziel der Evolution und der eigentlich gemeinte Inhalt ,,des
neuen Himmels und der neuen Erde“ (Offb 21, 1). Die Leuchte dieser
+Stadt“ aber ist dann das ,geschlachtete Lamm*® (Offb 21, 23), das auch
sein Tempel ist, der Ort der Gnadengegenwart Gottes (Offb 22, 22), sein
Eheweib (Offb 21, 9). Diese neue Gesellschaft lebt somit ganz aus den
Todeskraiften Christi.

Unsere oben begonnene Strichskizze der ,Ausrichtung® Jesu (die hier
leider nicht vierfarbig gesetzt werden kann) weist noch einen fundamen-
talen Mangel auf: Es fehlt ihr gerade die Eintragung, die allein erst die
Christusexistenz verstindlich macht, die allein erst aus einem ,, Jesuanis-
mus“ Christentum werden 1a88t. Wir miissen schon noch eine vierte Linie —
die absolut entscheidende — einzeichnen:

| |

. ————

i i



Engagiert im Engagement Gottes 177

Ausblick

Uberrascht stellen wir nun am Ende fest, daf die ,Skizze“ des Lebens
Jesu mit ihrer vierfachen Weisungsrichtung die Gestalt des Kreuzes ange-
nommen hat. Wir finden Jesus im Leben und im Tod ,gekreuzigt® — aus-
gespannt in die ,Gezweigtheit“ des horizontalen und vertikalen Enga-
giertseins und aktiven Engagements. Der Schnittpunkt dieses Kreuzes,
der ,Hohlraum®, die Leere des Herzens Jesu aber erlaubt uns einen Blick
auf das Engagement Gottes, auf Gott selbst. Im Kreuz schauen wir Gott
dreifaltig — im ,Nahblick® mitten unter uns und geheimnisvoll im
Fernblick.

1. ,Gott ist die Liebe“ (1 Joh 4, 8) und darum so frei, daf} er sich liebend
hingeben, sogar — wie jede Liebe, sich selbst ,aufgeben® kann. Gott ist
machtvolle Liebe, darin aber so michtig, dafl er in Liecbe ,ohnméichtig*
werden kann. Das ist schon eine kopernikanische Wende im Gottesbegriff,
eine Umwertung der antiken Philosophie — auch der uns (besonders von
der Aufkldrung her) vorgegebenen Gottesvorstellung. Nicht mehr wird
Gott als Substanz verstanden, die alle irdischen Seinsstufen als das hochste
Sein utbersteigt und als das absolute Sein transzendiert — natiirlich auch
das. Aber wenn Gott die Liebe ist, ist er damit ,Relation®, ,Sein fiir die
anderen“. Liebe aber hat ,Sym-pathie“, kann also mitleiden. Diese
sympathische Liebe Gottes leuchtet uns auf im Verhalten des Sohnes
Gottes, in seiner Menschwerdung und im Kreuz. Gott ist so sehr die Liebe,
daB er sich selbst ,entleeren“ und sich selbst ,entduflern®, ,herabsteigen®
kann (vgl. Phil 2, 6 ff), bis zur Menschwerdung, ja bis in den Tod und bis
in die Holle unserer Stiinde, wo der Vater den Sohn in die Gottverlassen-
heit ,dahingibt* und sich dieser aus der Gottverlassenheit dem Vater
»hingibt®.

In der Gottverlassenheit Jesu (Mk 15, 34) kostet Jesus nicht nur ,den Verlust Gottes®,
den ,Fehl Gottes“ bis zur Neige aus, in ihm creignet sich auch der ,Tod Gottes“ — in der
Kenosis (Entdnflerung) und Tapeindsis (Erniedrigung) des Sohnes das Mit-Leiden der
Liebe Gottes. Freilich ist es nicht so, dafl der Vater am Kreuze leidet. Wohl aber mufl
man sagen, dafl der Vater den Tod des geliebten Sohnes in der Liebe miterleidet. Eben
weil seine Liebe nicht a-pathisch, sondern nur sym-pathisierend gedacht werden kann.
Gott ,stirbt“ im Tode des Sohnes und hat darin sein hochstes Leben. ,So sehr hat Gott
die Welt geliebt, dafl er seinen eingeborenen Sohn dahingegeben hat“ (Joh 3, 16); so
kann man sagen mit Rém 8, 32: ,Wenn er sein eigenstes, seinen Sohn, nicht geschont

hat“, dann ist ihm das selber ,ans Herz“ gegangen, dann war er auch gegen sich selbst
»schonungslos®.

2. Hinter der dreifaltigen Selbsthingabe Gottes in der Heilsgeschichte
148t sich die innergéttliche trinitarische Selbsthingabe erahnen. Gottes

Entduflerung in Menschwerdung und Tod Jesu hat ihren Ermoglichungs-
grund in Gottes ewiger ,Entduerung®, seiner dreipersonlichen Hingabe.



Heinrich Schlier 178

Der Tod Jesu st als , Tod Gottes“ letztlich nur verstehbar von der inner-
trinitarischen Dahingabe des Sohnes durch den Vater und der innertrini-
tarischen ,Entduferung® und ,Hingabe“ des Sohnes, wobei die gegen-
seitige liebende Dahingabe der Geist Gottes ist, der diese unvorstellbare
Dynamik der Liebe zusammenhalt.

»3tat crux, dum volvitur mundus.” Die Welt vergeht vor dem Kreuz,
das uns Gott im Glauben sichtbar macht. Die Welt hat aber auch Bestand
im Kreuz, da die hingebende Selbstentauferung Gottes in Jesus der
tragende Grund ist, der sie iiber dem Nichts ihrer Ohnmacht und Siinde
hilt. Gottes licbende Selbstentduferung ist der Halt meiner Ohnmacht,
Gottes ,nieder-trachtiger” Abstieg unterfangt meine Stinde. Weil Gott sich
im gekreuzigten Leben Jesu, in seinem Leben, vor und nach seiner Kreuzi-
gung, so zeigt, kann ich lebend fiir ihn sterben und werde sterbend fiir
ihn leben.

Uber die christliche Freiheit

Heinrich Schlier, Bonn

Wir haben unserem Vortrag den Titel ,Uber die christliche Freiheit®
gegeben. Wir wollen also nicht iiber ,Die christliche Freibeit® schlechthin
sprechen. Dadurch ist dreierlei angedeutet, ndmlich einmal, dafl wir nicht
von ihr im allgemeinen reden wollen, zweitens auch nicht alle Schriften
des NT oder gar der Bibel im Ganzen bei unserem Thema beriicksichtigen,
sondern nur diejenigen, die Entscheidendes iiber die christliche Freiheit
aussagen wie die Briefe des Apostels Paulus, und drittens, dafl wir in
diesen Schriften nur die Hauptgesichtspunkte dessen, was christliche Frei-
heit ist, zur Sprache bringen.

I

Die Freiheit des Christen — das ist ein erstes, was wir zu erwdhnen haben
— setzt zunichst voraus, dafl wir und alle Menschen, gleich jener Hagar,
von der Gal 4, 21 spricht, in Unfreiheit leben. Paulus sieht uns eingesperrt





