
Engagiert im Engagement Gottes 

Besinnung auf die Mitte 

Heinz Schürmann, Erfurt 

•Wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten" (1 Kor 1, 23)* 

Vorbesinnung 

1. Die Reformatoren haben uns für alle Zeiten die beunruhigende Frage 
hinterlassen: Was ist die Mitte der Heiligen Schrift (von der her sie aus- 
zulegen ist) und damit die Mitte des christlichen Lebens (aus der jeder 
Christ zu leben hat)? Die Frage nach der •Mitte" hat also von vornherein 
einen objektiven und einen subjektiven Aspekt. Die Reformatoren kamen 
zu dieser Fragestellung, weil sie die Antwort entdeckt hatten, nicht umge- 
kehrt: Die Mitte ist das •Evangelium". Das Evangelium ist aber die Froh- 
botschaft vom eschatologischen Heil Gottes in Tod und Auferstehung Jesu, 
ja schon in seinem Kommen (so kann man objektiv formulieren). Das Evan- 
gelium ist die Rechtfertigung des Sünders aufgrund des Glaubens (so ver- 
standen es die Reformatoren subjektiv in ihrer Situation, die Botschaft des 
Paulus zentrierend, aber auch verengend). 

Die Schrift muß wesentlich als Heilsbotschaft verstanden werden. In je- 
der Zeit und an jedem Ort will dieses •Evangelium" aber zeit- und situa- 
tionsgemäß zur Sprache gebracht werden. Hineingesprochen in Zeit und 
Weltsituation wird es aus Zeit und Welt je neu geboren - freilich nie in 
•reiner", weil nie in ganzheitlicher Gestalt. 

2. Die Mitte der Schrift entdeckt nicht schon der Hörer oder Leser der 
Schrift, der am Buchstaben hängt (mit oder ohne Philologie und Linguistik) 
und sie dazu noch (historisch-kritisch) verfremdet. 

Schriftlesung ist ein Begegnungsvorgang, in dem sie zur viva vox (zum hier und jetzt ge- 
sprochenen Wort Gottes) wird. Wer die Schrift meditativ liest, dem werden hier und da 
Teilwahrheiten, sehr anregende und aufregende vielleicht, aufgehen, Wahrheiten, die 
kommen und gehen. Wer bei solchem Lesen gelernt hat, die Schrift betend zu lesen, 
ins Zwiegespräch zu nehmen, ins Frage- und Antwortspiel (wie wir solche •Zwie- 
gespräche" aus dem Exerzitienbüchlein kennen), für den können manche Aussagen 
der Schrift eine seltsam haftende Wertigkeit bekommen, die in einfachem Hinblick 
immerdar angeschaut werden will. Wenn der Beter sich diesem Blick nicht entzieht, wenn 
er sich ihm stellt, ihn wirken läßt in einem kontemplativen, passiven Geschehen, kann 
auf die Dauer oder auch plötzlich eine •Wahrheit" für ihn ganz persönlich zur beherr- 

* Leitwort des Hochwürdigsten Herrn Julius Kardinal Döpfner. - Zum Jahresgedächtnis 
seines Heimganges am 24. 7. 1976 in persönlicher Dankbarkeit. 



Engagiert im Engagement Gottes 167 

sehenden •Mitte" werden: zur Mitte seines Lebens, in der er Gott, Welt und sich selbst 
in einem ganz einfachen Blick versteht. Und was er dann aus der Schrift hört oder liest, 
hört er nun mit dem ganz feinen Ohr wie von weither (und doch so laut wie die himm- 
lischen Stimmen der Apokalypse), und er liest die Schrift nun in diesem ganz stillen Licht, 
das sich mehr entzieht als gibt, das aber nun jeden Satz der Schrift neu verständlich macht. 
Eine solche kontemplativ geschenkte Wahrheit ist dann für ihn die Mitte - (objektiv) die 
Mitte der Schrift und (subjektiv) die seines Denkens, Lebens, Handelns und Erleidens. 

Was in einem •einfachen Blick" gefunden ist, wird dann schwer in 
Worte zu fassen sein, enthält aber doch so viel, daß viele Bücher seine 
Wahrheit nicht zu fassen vermögen. Wir finden eine derartige •Mitte" bei 
einzelnen und hinter spirituellen Bewegungen auch im großen Dunkel 
unserer Tage: bei der kleinen Therese (•der kleine Weg"), bei Charles 
de Foucauld (•der letzte Platz mitten in der Welt"), bei Mutter Therese 
von Kalkutta (•das Weitergeben"), beim Foccolare (•Jesus in der Mitte"), 
bei Karl Rahner (•das sich liebend entbergende transzendentale Geheim- 
nis"), bei Hans Urs von Balthasar (•die absteigende Liebe Gottes"), um 
nur wenige Beispiele zu nennen. Meist ist die Aussage schon getrübt, wenn 
der einfache Blick so vereinfacht - und damit verflacht - ins Wort gehoben 
wird; noch mehr, wenn er in einer Besinnung dargelegt werden soll. 

3. Nicht wenige Christen haben - bewußt, meist unbewußt - auch in unse- 
ren Tagen nach einem Leben des Hörens und Lesens, des Meditierens, Be- 
tens und Hinblickens •ihre" Mitte gefunden; oder sie haben sich eine 
solche zu eigen gemacht, wie sie ihnen in einer geistlichen Gemeinschaft 
leibhaftig verkörpert begegnet ist. Für manche, vielleicht viele, wohl die 
meisten Christen heute ist das Dunkel, das sie umgibt, selbst diese (oft un- 
erkannte) Mitte, die sie nicht losläßt und freigibt, obgleich sie sich nicht 
lichtet, die sie jedoch sanft und schmerzhaft zugleich berührt. Sie wissen 
oder wissen es auch nicht, daß es der •verlassene Jesus" ist, dessen Kreuzes- 
dunkel sie mitleben. Weite Gebiete der Kirche leben heute diese dunkle 
Kontemplation oder gar Passion kollektiv und doch in Vereinsamung. Es 
will scheinen, es würde sich in diesem Dunkel etwas lichten, das einen Weg 
in die Zukunft eröffnet • ein Licht, das hier und da so oder anders ge- 
schaut wird. 

Es bleibt natürlich fraglich, ob die folgende •Sicht" etwas von dem zur 
Sprache bringt, was sich aus unterschiedlichen Äußerungen unserer Tage 
heraussehen und heraushören läßt. Man wird hinter den Sätzen suchen 
müssen, weil sie nicht der •Anstrengung des Denkens" entstammen, die 
ein dogmatisches Denken verlangen kann. •Besinnungen""' dürfen als 
performative Aussagen schon etwas ungeschützt reden. 

* Manches von der hier vorgelegten vereinfachenden •Skizze"  kann man entfalteter 
und abgestützt nachlesen in der •Theologischen Meditation" (erstmalig 1972) des Sam- 



Heinz Sdiürmann 168 

Nach dieser Vorbesinnung zur eigentlichen Besinnung: 

Das Engagement Jesu im Engagement Gottes 

•Wie gelebt, so gestorben ..." - das gilt manchmal, mit großer Wahr- 
scheinlichkeit aber vom Sterben Jesu, das wir uns eigentlich nur aus seinem 
Leben näher verständlich machen können. Jesu Tod war in besonderer 
Weise sein •ureigener Tod". 

Eine urtümliche Aussage der Passionsgeschichte über sein Sterben steht 
vielleicht Mk 15, 37: •Jesus aber stieß einen lauten Schrei aus und starb." 
Markus (14, 34) hebt diesen Schrei in etwa ins Wort: •Mein Gott, mein 
Gott, warum hast Du mich verlassen?". Können wir dieses dunkle Ge- 
schehen aus dem Leben Jesu - besonders aus seinem eigenen Verhalten 
und seinen sittlichen Forderungen - erhellen? Das scheint möglich. 

1. Jesu radikales Engagement 

Der Mensch lebt - allen guten und dienstwilligen Bemühungen zum Trotz 
- in einer tiefen Weise •ichhaft"; er kreist - naturhaft und darüber hinaus 
sündhaft - um sich selbst. Aus der Wurzel seiner - ererbten und erworbe- 
nen - geistigen •Ichsucht" (cupiditas) sprießt die Habsucht, die ihrerseits 
sich entfaltet in die Steuerungssysteme der Ehrsucht oder Genußsucht. 
Wenn uns dagegen an Jesus von Nazaret etwas auffällt, dann ist es grund- 
legend und zunächst wohl dies: Wo wir Menschen unser ich-konzentrier- 
tes Herz haben (Augustinus: das •cor incurvatum in seipsum"), hat Jesus 
anscheinend einen •Hohlraum" - was ungeschützt bildhaft gesprochen ist 
(hier bedarf es der christologischen Reflexion). Er lebt nicht •zentripetal", 
sondern •zentrifugal" als •der Mensch für die anderen" (Dietrich Bon- 
hoeffer), pro-existent, •im Einsatz Gottes" (Hans Urs von Balthasar), 
engagiert vom Engagement Gottes. 

a) Die Evangelien schildern uns Jesu Verhalten als das eines •Dienen- 
den", unter dem Bild eines Tischdienstes, Lk 22,27; vgl. auch Joh 13, 
(1-11) 12-20; selbst noch beim Mahl der Endzeit •wird er herumgehen 
und (seine Knechte) bedienen", Lk 12, 37. Es ist darum vernünftig, anzu- 
nehmen, daß Jesus auch am Ende •pro-existent" für die Sünder gestorben 

melbändchens: Jesu ureigener Tod, Freiburg-Basel-Wien (Herder), 21976, S. 121-155, 
(vgl. dort auch S. 16-65), überarbeitet inzwischen auf französisch erschienen, Paris 1977. - 
In der hier vorliegenden Form gibt die •Skizze" das Gerüst von Besinnungen wieder, 
die in Einkehrtagen und Exerzitien in den einzelnen •Punkten" jeweils für eigene 
Gebetszeiten vorgelegt und - bei Wahrung der skizzierten Grundstruktur und des Auf- 
baus - an synoptischen, paulinischen oder johanneischen Texten meditativ ausgelotet wur- 
den. 



Engagiert im Engagement Gottes 169 

ist, wie er lebend ihnen die Liebe Gottes zugetragen hat; daß er sein Heils- 
angebot sterbend durchgehalten hat (vgl. Mk 14, 25). Er •ist gekommen, 
... zu dienen" (Mk 10, 45a) und - was später urchristliche Eucharistie- 
erfahrung sein wird (vgl. Mk 14, 22 ff par Mt; Lk 22, 19 f par 1 Kor 11, 
23 ff) - am Ende •sein Leben hinzugeben für die vielen" (Mk 10, 45b); 
vgl. Lk 23, 43: •Heute noch wirst du mit mir im Paradies sein." Hier ist - 
wohl im Osterlicht - mit großem inneren Recht die pro-existente Lebens- 
haltung Jesu hinübergedehnt auf sein pro-existentes Sterben. Dabei muß 
diese pro-existente Haltung, dieses •Ver-Halten", durchaus nicht sich 
kategorialer Theologumena bedient haben (wie •Sühne", •Stellvertre- 
tung", •Opfer"). Eine auf die Sünder, denen sein Auftrag galt, und ihr 
Heil bezogene existentielle Grundhaltung sollte man Jesus im Angesicht 
des Todes nicht absprechen. Der uralte, weit und tief ausholende Hymnus 
Phil 2, 6 ff hat schon einen Halt am Verhalten Jesu, wenn er die Liebe 
des Sohnes als eine sich entleerende (kenösis) und als eine •nieder-träch- 
tige" (tapeinösis) schildert, als eine •arme Liebe" (2 Kor 8, 9). 

b) Als der letzte Diener aller kann Jesus sein eigenes proexistentes Ver- 
halten zur Grundforderung machen (zum •neuen Gebot", formuliert 
Johannes). •Wenn einer Erster sein will, so sei er von allen der Letzte 
und aller Diener" (Mk 9, 35 parr). Denn •Du sollst deinen Nächsten lieben 
wie dich selbst" (Mk 10, 31 parr). So gilt die goldene Regel: •Alles was 
immer ihr wollt, daß es euch die Menschen tun - also tut auch ihr ihnen" 
(Mt 7, 12a par). Keine Kritik wird bezweifeln, daß wir in solchem Ver- 
halten und dieser Forderung Jesus historisch glaubwürdig beschrieben 
haben. 

Dieser Dienst Jesu und diese seine Dienstforderung hatte aber eine 
doppelte Stoßrichtung; sie zielt besonders auf die notleidenden Randsiedler 
des Lebens, die Grenzbewohner der Gesellschaft, und die Sünder. Wenn 
Jesus das nahende Gottesreich proklamiert und schon •präsentiert", meint 
er bevorzugt dieses kosmische, gesellschaftliche und existentielle Heil. 

(1) Die sich zu den Geringen herablassende Liebesforderung illustriert 
exemplarisch die Erzählung vom Barmherzigen Samariter (10,30-35); 
auch die Anweisung über die Einladung der Geringen (Lk 14, 12-14); vgl. 
ferner viele Herrenworte (nur Mt 5,42 par; 18, 23 f; 25,31-46). Jesus 
will Barmherzigkeit, weil dies die Art Gottes ist (Lk 6, 36). 

(2) Jesu Einsatz gilt aber besonders den Sündern, so daß er verspottet 
wird als •Freund der Sünder und Zöllner" (Lk 7, 34), mit denen er zusam- 
men zu Tische sitzt (Mk 2, 15 ff; Lk 15, 1 ff), in deren Haus er einkehrt (Lk 
19, 1-10), die er an sich heranläßt (Lk 7,36-47): •Nicht die Gesunden 
brauchen den Arzt, sondern die Kranken; nicht bin ich gekommen, Ge- 



Heinz Schürmann 170 

rechte zu rufen, sondern Sünder." So handelt Jesus, weil er weiß, daß Gott 
zum Freudenmahl geladen hat (Lk 14, 15-24), weil er weiß, daß die Tür 
offen steht (13, 24; vgl. 6, 9 f), weil er von der Freude Gottes erzählen kann 
über jeden Sünder, der sich bekehrt (Lk 15,4-7. 8-10. 11-32), von der 
Großmut Gottes (Mt 20, 1-25). 

Jesu radikales Engagement läßt sich strichhaft so skizzieren: 

2. Jesu reaktionsloses Engagiertsein 

Der •Jesus des Engagements" hat mit viel Recht die Sympathie unserer 
christlichen und nichtchristlichen Zeitgenossen. Selten wird dabei aber 
bedacht, daß die Liebe auf ihren Höhepunkt kommt, wo sie ihren Tief- 
punkt erreicht: nicht in der radikalen Hingabe, sondern im reaktions- 
losen Hinnehmen. 

a) Auch in der kritischen Forschung wird kaum mehr bezweifelt, daß 
Jesus aufgrund seiner Verkündigung immer eindeutiger mit seinem 
Martyrertod rechnen mußte. Schon Jesu Basileiagleichnisse sagen, daß 
Heil komme trotz des Mißerfolges. Sein Heilsangebot hat die Möglich- 
keit des Scheiterns in sich (s. u.). Wenn Jesus auch in der Öffentlichkeit nicht 
von der Heilsbedeutung seines Todes reden konnte - zumindest bildliche, 
verdeckte Vorhersagen über seinen zu erwartenden Tod waren auch hier 
möglich. Von den ihm nachfolgenden Jüngern scheint Jesus die Bereitschaft 
zum Martyrerschicksal erwartet zu haben: •Wer nicht sein Kreuz trägt und 
mir nachfolgt..." (Lk 14, 27 parr). •Wer sein Leben retten will . . ." (Lk 
17, 33 par). •Fürchtet euch nicht vor denen, die den Leib töten können . . ." 
(Mt 10, 28). 

Was Jesus von seinen Jüngern forderte, realisierte er selbst: Die Bereit- 
schaft zum Martyrertod ist spätestens bei seinem gewagten Gang nach 
Jerusalem, seiner Tempelaktion und bei seinem Abschiedsmahl deutlich; 
der Zweifel daran war nicht vernünftige Kritik, sondern Skeptizismus. 
Jesus bringt als der letzte •Agent Gottes", als der •Repräsentant der 
Gottesherrschaft" (s. u.), der Menschen Heil noch im Scheitern (vgl. Mk 
10, 45). 

b) Daß Jesus reaktionslos duldend sein Martyrium angenommen hat, 
darf aus seinen Forderungen der Feindesliebe geschlossen werden: •Liebet 
eure Feinde; tut Gutes denen, die euch hassen. Segnet, die euch verfluchen, 
betet für die, welche euch schmähen" (Lk 6, 27 f 32 f 35a-c). Jesus ver- 



Engagiert im Engagement Gottes 171 

langt, die andere Wange hinzuhalten und sich total ausnehmen zu lassen 
(Lk 6, 29. 30). Solch reaktionsloses Hinnehmen zeigt erst, was Liebe ist. 
Jesus nimmt das Böse an sein Herz und erdrückt es. 

Nach Ostern hat man dieses reaktionslose Verhalten Jesu dann immer 
tiefer im Lichte der Gottesknechtslieder verstanden (und es bleibt durch- 
aus möglich, daß Jesus sich selbst schon so verstanden hat): •Er wurde 
geplagt und niedergedrückt, aber er tat seinen Mund nicht auf (Jes 53, 7). 
•Er trug die Sünden von vielen und trat für die Schuldigen ein" (Jes 
53, 12c). 

Wenn wir Jesu radikale und zugleich reaktionslose Liebe skizzieren 
wollen, müssen wir in unsere Skizze eine Gegenbewegung einzeichnen: 

3. Engagiert für Gott 

Bislang haben wir Jesu radikales Engagement und sein reaktionsloses 
Engagiertsein nur in der Horizontalen verstanden - und damit Jesus eben 
noch nicht verstanden. Wenn irgend etwas charakteristisch war für die 
Haltung Jesu, dann war es sein unerhörtes und unvergleichliches Engage- 
ment für Gott. 

a) Daß Jesu Verhalten von einer religionsgeschichtlich unvergleichlichen 
Theozentrik bestimmt war und ein liebender Gehorsam die Seele all seines 
Handelns und Erleidens bildete, braucht hier nicht aufgewiesen werden. 
Daß Gott Gott und absoluter Herr sei, ist das Grundverlangen, das letzt- 
lich Jesu eschatologische Naherwartung bestimmt hat: daß Gott doch 
endlich herrschen möge und König sei. In letzter Stunde weiß Jesus, daß 
Gottes Basileia, das eschatologische Heil und darin seine Herrschaft trotz 
seines Todes kommt, und daß er dann in vollendeter Weise Pascha feiern 
und aus dem Weinbecher trinken wird beim himmlischen Mahl ,Lk 22, 
15-18; Mk 14, 25). Jesu Gebet: •Abba, Vater..., nicht was ich will, sondern 
was Du willst" (Mk 14, 36), hat von daher seine innere Wahrheit. Jesu 
Lebenshingabe mündete in seine Todes-Hingabe. Die frühe Theologie weiß 
dann um diese •Dahingabe des Sohnes" (Gal 2,20; Eph 5, 2. 25 u. s.), kennt 
den •Christus traditus". In Jesus, so erkennt der nachösterliche Glaube, 
erfüllte sich die Selbsttranszendierung von Geschichte und Kosmos auf 
die absolute Transzendenz Gottes hin. 

b) Jesus verkündet die Gänzlichkeit für Gott, die alle jüdische, ja sogar 
alle alttestamentliche Gesetzlichkeit sprengt: vgl. die Antithesen: •Zu den 
Alten ist gesagt worden ..., ich aber sage euch" (Mt 5). •Gott lieben aus 



Heinz Schürmann 172 

ganzem Herzen. .. und mit aller Kraft" (Mk 12, 30 parr): Gottesdienst, der 
nicht erlaubt, einem zweiten Herrn zu dienen wie dem Mammon (Mt 6, 24). 
•Gebt Gott, was Gottes ist" - das ist die große Parole (Mk 12, 17b parr). 

Nur weil Jesus lebend und sterbend •Gott liebte aus ganzem Herzen", 
konnte er die Menschen lieben •wie sich selbst". Er war •der Mensch für 
die andern", weil er •der Mensch für den Ganz-anderen" war. Er lebte 
pro-existent für die Menschen, weil seine Pro-Existenz auf Gott hin sein 
eigentliches Wesen war. Er war der Jesus des Engagements, weil er vor- 
her für Gott engagiert war. Er lebte im Einsatz für die Armen und Sünder, 
weil er im Einsatz Gottes lebte. 

Unsere Strichskizze der Lebensrichtung Jesu war als gegenläufig hori- 
zontale noch sehr unvollkommen konzipiert; wir müssen sie vertikal durch- 
kreuzen: 

4. ... im Engagement Gottes 

In Jesu Theozentrik, in seinem Engagement für Gott, konnte sich Ge- 
schichte und Kosmos nur darum auf die absolute Transzendenz Gottes hin 
transzendieren - weil der transzendente und absolute Gott sich in ihm 
gnädiglich engagierte und wesenhaft präsentierte. Jesus war für Gott enga- 
giert, weil er wurzelhaft aus dem Engagement Gottes lebte. 

a) Wir können Jesus nicht verstehen, wenn wir nicht zuerst und letztlich 
von dem reden, was der Mittelpunkt seiner Verkündigung und seines 
Verhaltens war: Er verkündete und repräsentierte das nahende Reich 
Gottes - und das als •die Fülle der Zeit" (Mk 1, 14 f). Jesus ist der letzt- 
mögliche •Agent" Gottes (R. Pesch) und Repräsentant seiner Basileia - 
nach dem •letzten Propheten" Johannes. Er ist der eschatologische Prophet 
in •messianischem"Sinn (M. Hengel), das •Gleichnis Gottes" (W. Schräge), 
der •absolute Heilbringer" (K. Rahner), der •an Gottes Statt" (E. Fuchs) 
handelt - und gewiß noch mehr als all das. 
(1) Gottes Königreich wurde in Jesu Verhalten und Wort präsent als 
Gottes Heil und Vergebungsangebot • in Abhebung von der Verkündi- 
gung des Täufers (bei dem die Basileia-Verkündigung noch stärker Ge- 
richtspredigt und Umkehrforderung war). Was •Propheten und Könige" 
sehen und hören wollten, ist jetzt in den Machtzeichen und Worten Jesu 



Engagiert im Engagement Gottes 173 

zu sehen und zu hören (Lk 10, 24). So verkündet Jesus nicht nur die Nähe 
der Basileia, sondern bringt sie heran, wenn er •mit dem Finger Gottes 
Dämonen austreibt" (Lk 11, 20; vgl. 10, 9). Sein Wort ist schlechthin ent- 
scheidend im Gericht (Lk 12, 8 f). 

Jesus ist nur zu verstehen, wenn man sieht, daß sich in ihm, seinen 
Taten und Worten, Gott •präsentiert". Jesu Naherwartung besagt somit 
nicht nur zeitliche, sondern grundsätzlicher noch wesenhafte •Nähe": daß 
Gott - in ihm - der Welt seinshaft und gnadenhaft nahe gekommen ist. So 
ist das •Reich Gottes" für Jesus das •Reich des Vaters": •Abba, es komme 
Deine Königsherrschaft" (Lk 11, 2 par). Diese gnadenhafte •Nähe" des 
•Vaters" präsentiert sich in einziger Weise im •Sohn"; sie ist der Welt 
•nahe gekommen" im •gekommenen Sohn". So wird in der Verkündigung 
Jesu die Person des Verkündigers und die verkündete Sache eng zusam- 
mengedacht werden müssen; eines ist nicht vom anderen zu trennen. 
(2) Nun ist aber nicht zu verkennen, daß in der genuinen Basileia-Ver- 
kündigung Jesu, wie sie vor allem in seinen Gleichnissen sichtbar wird, 
keine eigentlich apokalyptische Ansage gemacht wird, sondern eine Kon- 
trast-Verkündigung geschieht. Die Basileia kommt •trotzdem" - trotz 
der Unscheinbarkeit der Verkündigung Jesu, trotz seines geringen Er- 
folges, trotz des Scheiterns des gottgesandten Verkünders. Es ist mit dem 
Königtum Gottes wie mit einem ausgeworfenen Samen (Mk 4, 26-29), 
gemischt unter Unkraut, von dem nur ein kleiner Teil aufgeht (Mk 4, 
2b-9). Es ist mit ihm wie mit dem Senfkorn und Sauerteig, so klein und 
wenig (Lk 13, 18-21). Nur •die Kleinen im Himmelreich" scharen sich 
um Jesus (Mt 11, 11). Offenbarung wird nur den •Unmündigen" (Lk 10, 
21 par). Das Himmelreich ist so, daß es - mag man das aktiv oder passiv 
verstehen - •Gewalt braucht oder erleidet" (Mt 11, 12•13), daß es nicht 
mit Spektakel kommt, sondern •unter uns" verborgen (Lk 17, 20 f), so daß 
man an seine Nähe •glauben" muß, weil man sie nämlich nicht sieht (Mk 
1, 14 f; vgl. Lk 12, 54 ff; Mk 13, 28 f). Man muß darauf gestoßen werden, 
daß man es sieht in den Taten (Lk 11, 20; vgl. 10, 9) und Worten (Lk 12, 
8 f) Jesu. 

Wenn Jesus also die Basileia ansagen und präsentieren muß, ist er einer, 
der zum Mißerfolg, mehr oder weniger zum Scheitern verurteilt ist. So 
versteht man, daß Jesus im Abendmahlssaal artikulieren kann, er würde 
erst wieder Mahl halten jenseits seines totalen Zusammenbruchs, nach 
dem Scheitern seines Heilsangebotes an Israel, nach dem eigenen Mar- 
tyrertod - dann aber im Königreich Gottes (Lk 22, 15-8; Mk 14, 25). Der 
Schatten des Kreuzes liegt über seinem Leben, das Dunkel seiner Todes- 
stunde steht an in seinen zweideutigen •Zeichen", die Verlassenheit des 
Gekreuzigten spricht schon aus seiner Verkündigung. Das nachösterliche 



Heinz Schürmann 174 

Kerygma weiß dann: Als der •gesandte Sohn" ist er der •dahingegebene 
Sohn" (Rom 8, 32; vgl. Joh 3, 16). 

Jesu totale •Pro-Existenz" an Gott und den Nächsten ist also letztlich 
nur verständlich, wenn sich in ihr die Pro-Existenz Gottes präsentiert; 
seine •Hingabe" erst, wenn er selbst ein •Dahingegebener" war; sein 
Engagement in der Horizontalen und Vertikalen nur, wenn er selbst vor- 
erst engagiert war vom Engagement Gottes: sein Selbsttranszendieren nur 
aus der herabsteigenden Selbsttranszendenz Gottes heraus; seine radikale 
und reaktionslose Liebe nur, wenn er der •geliebte Sohn" war (Lk 3, 22 u. 
s.). Ihm konnte das cor incurvatum in seipsum (das ich-verkrümmte Herz) 
nur fehlen, weil sein Herz •ausgebohrt" war von dem Gott, der sich in 
ihn hinein •entäußert" und •entleert" hatte. 

b) Vorstehend mag uns in etwa aufgegangen sein, wieso wir oben so 
ungeschützt sagen konnten: Jesus hatte an der Stelle, wo wir Menschen 
unser •ichverkrümmtes Herz" haben, das uns selbst, die menschliche 
Gesellschaft und die Schöpfung verdirbt, den •Hohlraum", durch den 
Gottes Liebesengagement Jesu vertikales und transzendentales Liebes- 
engagement beseelt - und zugleich der Welt eingestiftet hat. Diese Ein- 
Stiftung wirkt sich in den drei genannten Bereichen aus: im Menschen, 
in der Gesellschaft und in der Welt als der Menschen Zu-Hause. 
(1) Jesu proexistentes Leben und Sterben, sein Liebesengagement hat 
zunächst und zu allertiefst eine anthropozentrische Zielrichtung. Wen das 
Liebesengagement Gottes in der •herabsteigenden", sich entäußernden 
und sich entleerenden Liebe Christi getroffen, wen der Geist Christi 
erfaßt hat, der ist in diesem schöpferischen Engagement Gottes durch 
Christus im Heiligen Geist neu geschaffen; er ist geheiligt in der Gnade 
und selbst zum liebenden Engagement befähigt in der Horizontalen der 
Nächsten- und Feindesliebe und in der Vertikalen der Gottesliebe und 
des gläubigen Annehmens der Fügungen Gottes. Die vierfache Lebens- 
richtung Jesu prägt nun auch sein Leben. Der so Neugeschaffene wird 
tiefer sehen, daß er durch die Hingabe Jesu entsühnt und gereinigt ist 
von seinen Sünden, wenn ihm in der Neuschöpfung der Glaube geschenkt 
ist. 
(2) Jesu proexistentes Sterben hat, so sehr es zunächst den einzelnen trifft, 
seine gesellschaftliche Auswirkung. Ist doch nicht der Einzelmensch, 
sondern die solidarisch geeinte Menschheit das Ziel der Evolution, der 
letzte Gedanke Gottes: die communio sanctorum. In unseren Tagen kommt 
für die Menschheit erstmalig - infolge der technischen Revolution • 
die Möglichkeit der Einheit in Sicht, ein Prozeß freilich unter Geburts- 
wehen und großen gesellschaftlichen Schmerzen. 



Engagiert im Engagement Gottes 175 

Zunächst fallen mehr die Divergenzen als die Konvergenzen auf die Einheit hin in 
die Augen: Zwei Weltkriege, der Antagonismus zwischen kontradiktorischen Macht- 
und Wirtschaftssystemen, Weltrevolutionsparolen und Weltbeherrschungsbestrebungen 
markieren das Ziel, das unterschiedliche Utopien gesellschaftlich ausmalen. Stichworte 
wie atomare Zerstörung, Umweltzerstörung und Umweltverschmutzung, Bevölkerungs- 
explosion, weltweiter Hunger, geistige und biologische Manipulation des Menschen, 
die Ausbeutung und Erschöpfung der Rohstoffquellen und die abzusehende Grenze 
des Fortschritts kennzeichnen die Situation. Über allem erhebt sich die Sinnfrage in 
der Stunde der •Gottesfinsternis" (M. Buber), des •Verlustes Gottes" (Pascal), des •Todes 
Gottes" (Hegel, Nietzsche), des •Fehl Gottes" (Heidegger). Darin dann die immer 
deutlicher werdende Befürchtung, daß der moralische Fortschritt mit dem technischen 
nicht Schritt hält und daß die sittlichen Kräfte nicht reichen, die sich verselbständigende 
technisch-gesellschaftliche Kunstwelt des Menschen zu bändigen. 

Helfen könnte da nur eine weltweite Bemühung, die nicht nur inspi- 
riert ist von Ideologien, ausgestattet mit gesellschaftlichen Programmen 
und begabt mit einem weltweiten Machtsystem - so sehr auch so etwas in 
der Welt, in der wir nun einmal leben, notwendig sein muß. Letztlich 
helfen würde nur eine Selbstlosigkeit, die sich in das aufsteigende Chaos 
hineinopfern könnte. Helfen könnte nur das Engagement Jesu in seiner 
aufgewiesenen vierfachen Zielrichtung. Notwendig wäre eine radikale wie 
engagierte Revolution der Liebe, die im Gleichgewicht bleibt mit der 
Fähigkeit zu reaktionslosem Erleiden, welches Gleichgewicht freilich nur 
gelingen kann in der radikalen Theozentrik auf Gott hin, letztlich nur aus 
dem Engagement Gottes, der Kraft der sich •entäußernden" und •ent- 
leerenden" Pro-Existenz Jesu, welche der Geist Gottes selber ist. So ist der 
pro-existente Jesus nicht nur ein moralisches Vorbild oder ein gesellschaft- 
liches Programm, sondern ein einkalkulierbarer Machtfaktor. Nur wo 
Gott •herabsteigt" in die sich in vielen Ichhaftigkeiten behauptende, ich- 
konzentrierte Welt, letztlich also nur durch eine Macht, die als Ohnmacht 
in der Welt sich auswirkt, kann das Weltproblem gelöst werden. Wir 
glauben aber, daß Gott in Jesus •eingebrochen" ist: in absteigender Liebe 
in ihm wirksam ist, in der Pro-Existenz Jesu sich pro-existent auswirkt, 
sich engagiert im Engagement Jesu. 

In Jesu pro-existentem Tod und seiner Auferstehung ist aber diese 
eschatologische Kraft •flüssig" geworden: jener Schöpf ergeist, der die 
Divergenzen der Gesellschaft zusammenbinden könnte zur konvergieren- 
den einen Menschheit. Vorerst kann das nur geschehen im Raum des 
neuen Gottesvolkes, der Gemeinschaft im Heiligen Geist, welche die 
Kirche ist, die freilich immer mehr eine •Bruderschaft" sein müßte (1 Petr 
2, 17). Als solche wäre sie •in Christus gleichsam Sakrament, d. h. Zeichen 
und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Ein- 
heit der ganzen Menschheit" (Vat. II, Lumen Gentium 1; Gaudium et spes 
42, 3). 



Heinz Schürmann 176 

(3) Jesu pro-existentes Leben und Sterben, sein Liebesengagement hatte 
auch etwas mit dem Kosmos und seiner Evolution zu tun. Denn nur wenn 
wir Gott als die allmächtige Liebe vorstellen, fähig selbst zur liebenden 
•Selbstaufgabe", ist es denkbar, daß Gott eine kontingente, nicht-notwen- 
dige Welt mit dem sich konstituierenden Kampf ums Dasein, mit Mit-Leid 
und Tod •trägt" und •er-trägt", daß er einen der Möglichkeit nach Gott- 
feindlichen fremden Willen er-trägt und am Ende gar die Sünde und Ver- 
härtung. 

Evolution heißt Selbsttranszendenz von Stufe zu Stufe - heißt aber 
auch, daß das Niedrigere und Schwächere vom Höheren und Stärkeren 
•verschlungen" (•gefressen") wird (der •pessimistische" Aspekt des Lei- 
des) oder (anders gesehen): daß es sich •hineinopfern" muß in die höhere 
Gestalt (der •optimistische" Aspekt des Leides). Nur wenn es im dreifalti- 
gen Gott Hingabe und Dahingabe gibt - so etwas scheint sich in dieser 
aufsteigenden Linie der Evolution mit ihrem Vergehen und Höherentwik- 
keln zu spiegeln -, können Kosmos und Evolution gedacht werden: von 
einem dynamischen •concursus divinus" (Zusammenwirken Gottes) her. 
Dieser aber ist nicht formal genügend bestimmt, sondern bedarf der in- 
haltlichen Füllung: die Schöpfung wird getragen und erhalten durch die 
•Selbstentäußerung" Gottes. 

Die in Gott geeinte Menschheit, das •neue Jerusalem" (Offb 21, 2 ff; 21, 
9-22, 5) ist das Ziel der Evolution und der eigentlich gemeinte Inhalt •des 
neuen Himmels und der neuen Erde" (Offb 21, 1). Die Leuchte dieser 
•Stadt" aber ist dann das •geschlachtete Lamm" (Offb 21, 23), das auch 
sein Tempel ist, der Ort der Gnadengegenwart Gottes (Offb 22, 22), sein 
Eheweib (Offb 21, 9). Diese neue Gesellschaft lebt somit ganz aus den 
Todeskräften Christi. 

Unsere oben begonnene Strichskizze der •Ausrichtung" Jesu (die hier 
leider nicht vierfarbig gesetzt werden kann) weist noch einen fundamen- 
talen Mangel auf: Es fehlt ihr gerade die Eintragung, die allein erst die 
Christusexistenz verständlich macht, die allein erst aus einem •Jesuanis- 
mus" Christentum werden läßt. Wir müssen schon noch eine vierte Linie - 
die absolut entscheidende - einzeichnen: 

*x-•- 



Engagiert im Engagement Gottes 177 

Ausblick 

Überrascht stellen wir nun am Ende fest, daß die •Skizze" des Lebens 
Jesu mit ihrer vierfachen Weisungsrichtung die Gestalt des Kreuzes ange- 
nommen hat. Wir finden Jesus im Leben und im Tod •gekreuzigt" - aus- 
gespannt in die •Gezweigtheit" des horizontalen und vertikalen Enga- 
giertseins und aktiven Engagements. Der Schnittpunkt dieses Kreuzes, 
der •Hohlraum", die Leere des Herzens Jesu aber erlaubt uns einen Blick 
auf das Engagement Gottes, auf Gott selbst. Im Kreuz schauen wir Gott 
dreifaltig - im •Nahblick" mitten unter uns und geheimnisvoll im 
Fernblick. 

1. •Gott ist die Liebe" (1 Joh 4, 8) und darum so frei, daß er sich liebend 
hingeben, sogar - wie jede Liebe, sich selbst •aufgeben" kann. Gott ist 
machtvolle Liebe, darin aber so mächtig, daß er in Liebe •ohnmächtig" 
werden kann. Das ist schon eine kopernikanische Wende im Gottesbegriff, 
eine Umwertung der antiken Philosophie - auch der uns (besonders von 
der Aufklärung her) vorgegebenen Gottesvorstellung. Nicht mehr wird 
Gott als Substanz verstanden, die alle irdischen Seinsstufen als das höchste 
Sein übersteigt und als das absolute Sein transzendiert • natürlich auch 
das. Aber wenn Gott die Liebe ist, ist er damit •Relation", •Sein für die 
anderen". Liebe aber hat •Sym-pathie", kann also mitleiden. Diese 
sympathische Liebe Gottes leuchtet uns auf im Verhalten des Sohnes 
Gottes, in seiner Menschwerdung und im Kreuz. Gott ist so sehr die Liebe, 
daß er sich selbst •entleeren" und sich selbst •entäußern", •herabsteigen" 
kann (vgl. Phil 2, 6 ff), bis zur Menschwerdung, ja bis in den Tod und bis 
in die Hölle unserer Sünde, wo der Vater den Sohn in die Gottverlassen- 
heit •dahingibt" und sich dieser aus der Gottverlassenheit dem Vater 
•hingibt". 

In der Gottverlassenheit Jesu (Mk 15, 34) kostet Jesus nicht nur •den Verlust Gottes", 
den •Fehl Gottes" bis zur Neige aus, in ihm ereignet sich auch der •Tod Gottes" - in der 
Kenösis (Entäußerung) und Tapeinösis (Erniedrigung) des Sohnes das Mit-Leiden der 
Liebe Gottes. Freilich ist es nicht so, daß der Vater am Kreuze leidet. Wohl aber muß 
man sagen, daß der Vater den Tod des geliebten Sohnes in der Liebe miterleidet. Eben 
weil seine Liebe nicht a-pathisch, sondern nur sym-pathisierend gedacht werden kann. 
Gott •stirbt" im Tode des Sohnes und hat darin sein höchstes Leben. •So sehr hat Gott 
die Welt geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn dahingegeben hat" (Joh 3, 16); so 
kann man sagen mit Rom 8, 32: •Wenn er sein eigenstes, seinen Sohn, nicht geschont 
hat", dann ist ihm das selber •ans Herz" gegangen, dann war er auch gegen sich selbst 
•schonungslos". 

2. Hinter der dreifaltigen Selbsthingabe Gottes in der Heilsgeschichte 
läßt sich die innergöttliche trinitarische Selbsthingabe erahnen. Gottes 
Entäußerung in Menschwerdung und Tod Jesu hat ihren Ermöglichungs- 
grund in Gottes ewiger •Entäußerung", seiner dreipersönlichen Hingabe. 



Heinrich Schlier 178 

Der Tod Jesu ist als •Tod Gottes" letztlich nur verstellbar von der inner- 
trinitarischen Dahingabe des Sohnes durch den Vater und der innertrini- 
tarischen •Entäußerung" und •Hingabe" des Sohnes, wobei die gegen- 
seitige liebende Dahingabe der Geist Gottes ist, der diese unvorstellbare 
Dynamik der Liebe zusammenhält. 

•Stat crux, dum volvitur mundus." Die Welt vergeht vor dem Kreuz, 
das uns Gott im Glauben sichtbar macht. Die Welt hat aber auch Bestand 
im Kreuz, da die hingebende Selbstentäußerung Gottes in Jesus der 
tragende Grund ist, der sie über dem Nichts ihrer Ohnmacht und Sünde 
hält. Gottes liebende Selbstentäußerung ist der Halt meiner Ohnmacht, 
Gottes •nieder-trächtiger" Abstieg unterfängt meine Sünde. Weil Gott sich 
im gekreuzigten Leben Jesu, in seinem Leben, vor und nach seiner Kreuzi- 
gung, so zeigt, kann ich lebend für ihn sterben und werde sterbend für 
ihn leben. 

Über die christliche Freiheit 
Heinrich Schlier, Bonn 

Wir haben unserem Vortrag den Titel •Über die christliche Freiheit" 
gegeben. Wir wollen also nicht über •Die christliche Freiheit" schlechthin 
sprechen. Dadurch ist dreierlei angedeutet, nämlich einmal, daß wir nicht 
von ihr im allgemeinen reden wollen, zweitens auch nicht alle Schriften 
des NT oder gar der Bibel im Ganzen bei unserem Thema berücksichtigen, 
sondern nur diejenigen, die Entscheidendes über die christliche Freiheit 
aussagen wie die Briefe des Apostels Paulus, und drittens, daß wir in 
diesen Schriften nur die Hauptgesichtspunkte dessen, was christliche Frei- 
heit ist, zur Sprache bringen. 

I. 

Die Freiheit des Christen - das ist ein erstes, was wir zu erwähnen haben 
- setzt zunächst voraus, daß wir und alle Menschen, gleich jener Hagar, 
von der Gal 4, 21 spricht, in Unfreiheit leben. Paulus sieht uns eingesperrt 




