Heinrich Schlier 178

Der Tod Jesu ist als , Tod Gottes“ letztlich nur verstehbar von der inner-
trinitarischen Dahingabe des Sohnes durch den Vater und der innertrini-
tarischen ,Entduflerung® und ,Hingabe“ des Sohnes, wobei die gegen-
seitige liebende Dahingabe der Geist Gottes ist, der diese unvorstellbare
Dynamik der Liebe zusammenhalt.

»otat crux, dum volvitur mundus.“ Die Welt vergeht vor dem Kreuz,
das uns Gott im Glauben sichtbar macht. Die Welt hat aber auch Bestand
im Kreuz, da die hingebende Selbstentduflerung Gottes in Jesus der
tragende Grund ist, der sie iiber dem Nichts ihrer Ohnmacht und Siinde
halt. Gottes liebende Selbstentduflerung ist der Halt meiner Ohnmacht,
Gottes ,nieder-trachtiger” Abstieg unterfingt meine Siinde. Weil Gott sich
im gekreuzigten Leben Jesu, in seinem Leben, vor und nach seiner Kreuzi-
gung, so zeigt, kann ich lebend fiir ihn sterben und werde sterbend fiir

ihn leben.

Uber die christliche Freiheit

Heinrich Schlier, Bonn

Wir haben unserem Vortrag den Titel ,Uber die christliche Freiheit”
gegeben. Wir wollen also nicht iiber ,Die christliche Freiheit“ schlechthin
sprechen. Dadurdh ist dreierlei angedeutet, ndmlich einmal, dafl wir nicht
von ihr im allgemeinen reden wollen, zweitens auch nicht alle Schriften
des NT oder gar der Bibel im Ganzen bei unserem Thema berticksichtigen,
sondern nur diejenigen, die Entscheidendes uiber die christliche Freiheit
aussagen wie die Briefe des Apostels Paulus, und drittens, daff wir in
diesen Schriften nur die Hauptgesichtspunkte dessen, was christliche Frei-
heit ist, zur Sprache bringen.

I

Die Freiheit des Christen — das ist ein erstes, was wir zu erwidhnen haben
~— setzt zundchst voraus, dafl wir und alle Menschen, gleich jener Hagar,
von der Gal 4, 21 spricht, in Unfreiheit leben. Paulus sieht uns eingesperrt



Uber die christliche Freiheit 179

in ein Gefangnis, Gal 3, 23; Rom 7, 6, wir sind ,Sklaven® und unser Leben
ist ein Sklavendienst, vgl. z. B. Rom 6, 14{f.; 7, 14; Gal 4, 8f. 24; 5, 1, aus
dem wir uns nicht befreien kénnen.

Ur-spriinglich freilich, und das meint: vom unverlierbaren gegenwar-
tigen Ursprung her, ist der Mensch nach des Apostels Uberzeugung, die
er aber kaum thematisch zur Sprache bringt, frei. Sein Leben ist urspriing-
lich in die Freiheit frei gegeben. Er ist ja Geschopf Gottes. Und das heifdt:
ihm ist der Freiheitsraum des Lebens aufgetan und der Lebensraum der
Freiheit zur Verantwortung von Gott zugedacht. Er empfangt das Leben
und lebt es als empfangenes in der dem Schopfungswort Gottes ent-
sprechenden Ant-wort der Freiheit. Das Geschopf lebt es in der Ehre,
die es Gott als dem Schopfer erweist, und im Dank, vgl. Rom 1, 21, und
darin ist die Freiheit gegeben. Es ver-dankt sich verehrend Gott und
das meint, es verdankt ithm seinen Freiheitsraum und die Freiheit, ithn
frei zu erfahren.

In diesen Dank, in dem die Gabe der Freiheit des Lebens und des Lebens
der Freiheit gelebt wird, ist auch die verantwortete Hingabe eingeschlos-
sen. Das Geschopf ist als solches zur Freiheit hervorgerufen und in sie
hineingerufen, und d. h. dafl es zum Schépfer und zum Geschaffenen
hingerufen wird. Es ist aufgerufen und angerufen von dem Schépfer und
fir ihn und das Geschaffene. Die urspringliche Freiheit, die als Gabe
des Lebens vollzogen, in der Verherrlichung Gottes und im Dank ver-
antwortet wird, ist zugleich gebunden und verwiesen an den Schopfer
und das Geschaffene. Sie ist eine in diesem Sinn begrenzte oder eine fiir
ihre Grenzen offene und bereite Freiheit. Der Dank, in dem der Mensch
sich in seiner urspriinglichen Freibeit auf- und offenhilt, schliefit seine
Gebundenheit an Gott ein.

In solcher Freiheit des Geschopfes kommt der Mensch nach Paulus aber
nicht mehr vor. Das ist ein fiir den Apostel bestiirzendes Faktum. Mit dem
Ausruf: ,Ich ungliickseliger Mensch ...!" endet die Erlauterung des
menschlichen Daseins in Rom 7, 24. Nicht als ob die urspriingliche Freiheit
total vernichtet wire. Dem widerspricht schon die Tatsache, dafl der
Mensch, wie er vorkommt, ein tiefes Verlangen nach der urspriinglichen
Freiheit hat, wie wir sehen werden, und mit ihm die gesamte Schopfung,
Rom 8, 19. Er hat auch immer noch formale Entscheidungsfreiheit, welche
die fundamentale Freiheit voraussetzt. Aber die urspriingliche Freiheit
kann durch den geschichtlichen Menschen nicht mehr als solche realisiert
werden. Denn damit dafl der Mensch in seiner Geschichte aus einem
ritselhaften und unheimlichen Antrieb immer schon sein gesamtes Leben
nicht mehr Gott, sondern sich selbst verdanken will, vollzieht er auch
die Freiheit nicht mehr als verantwortete Gabe, sondern als Leistung.



Heinrich Schlier 180

So wie der Mensch in der Geschichte vor-kommt, versteht und praktiziert
er aus einem unerkladrlichen, aber realen Un-Dank die Freiheit als eigen-
michtige und eigen-siichtige. Der Freiheitsraum, der ihm durch den
Ruf des Schopfers eroffnet ist, ist wie der Mensch meint, ein grundsatzlich
von thm selbst erschlossener, der Freiheitsvollzug ist nun ein eigenwilli-
ger, weil an Stelle der Freiheitsannahme eine Freiheitsleistung steht.
Damit ist aber auch die Ausrichtung auf Gott und seine Schépfung gestort.
Sie ist jetzt immer schon Freiheit fiir mich, sie ist als eigenméchtige immer
auch schon eigensiichtige. So lebt der Mensch, wie er vor-kommt, immer
schon in einem grundlegenden Mifiverstindnis und Mifibrauch der ur-
springlichen Freiheit. Er lebt in seiner eigen-méachtigen und eigen-siichti-
gen Freiheit, in der Freiheit von der Freiheit, in der Unfreiheit, die als
Freiheit erscheint. Man kann auch sagen: er lebt in einer sich selber ver-
sagenden Freiheit.

Daf} das keine Theorie ist, sondern eine Aussage iiber die Wirklichkeit
des geschichtlichen Menschen, wird an einem Problem deutich, das, wie
manche theologische Probleme weithin, selbst in der Theologie, nur mehr
eine geringe Rolle spielt, weil es angeblich nicht konkret ist, obwohl es
jeden Menschen und somit alle Gemeinschaft vom innersten her trifft, nim-
lich am Problem des Gesetzes und der Sinde. Fiir Paulus ist das Gesetz
zundchst das jiidische als der fixierte und ausgepridgte Anspruch Gottes an
den Menschen. Von ihm her kann dann auch das Gesetz der Heiden, das
diese von ithrem Herzen her durch das Gewissen kennen, gesehen werden,
vgl. Rom 2, 14 f. Wir konnen also sagen: Paulus 1dfit das Problem der
Freiheit an dem Ort sich entfalten, wo das menschliche Leben vor die An-
forderungen des Gebotes Gottes gestellt wird. Das sind freilich nicht immer
direkte Anforderungen des ausdriicklichen Gebotes Gottes. Das kann auch,
und ist es allermeist, jener vielfiltige, sich wandelnde, aktuelle, dabei oft
auch verdeckte Anspruch sein, den die Menschen als einzelne oder als
Gesellschaft, und den auch die Verhaltnisse und Situationen an den
Menschen erheben. Es kann sogar der Anspruch sein, den die Dinge an
mich stellen. Aber was geschieht nach dem Apostel auf diesen Anruf von
seiten des Angerufenen hin? Was geschicht auf das Gesetz hin? Er, der
Mensdch, ist jedenfalls angerufen und weifl sich auch allermeist angefor-
dert, mag er sich noch so sehr gegen solchen Anruf verschlieflen oder gegen
solche Forderung gleichgiiltig und ,neutral” verhalten. Er erfdhrt diesen
Ruf als einen Appell an die Freiheit seiner Entscheidung und darin an
die Freiheit seiner Freiheit. Doch wie beantwortet er nach Paulus diesen
Appell? So — und das wird Rom 7, 7 ff. dargelegt —, dafl sein Begehren,
genauer: sein , Aussein-auf-sich-selbst-fir-sich-selbst® erwedkt wird. Pau-
lus sagt Rom 7, 7 f.: ,Ich hitte die Siinde nicht erfahren, wenn nicht durch



Uber die christliche Freiheit 181

das Gesetz. Denn ich hitte das Begehren nicht erfahren, wenn das Gesetz
nicht gesagt hitte: Du sollst nicht begehren. Es nahm aber die Siinde die
Gelegenheit wahr und verschaffte mir durch das Gebot lauter Begehren®.
Der Anspruch, der an den Menschen ergeht, ruft also eine Freiheit hervor,
die im Begehren den Menschen auf sich selbst aus-sein 1afit. Er ruft eine
eigenmichtige und eigen-siichtige Freiheit hervor. Er lockt nicht mehr
die urspriingliche Freiheit heraus, die die Freiheit als Gabe fiir Gott und
den anderen Menschen realisiert, sondern die immer schon durch den
Menschen — ihm selbst zugute — und von ihm geleistete Freiheit. Und so
kann man sagen: indem das Gesetz (in seinem mich angehenden An-
spruch) an meine Freiheit appellierte, bringt es meine urspriingliche und
eigentliche Freiheit zu Fall.

Dieses Aussein auf mich selbst und fiir mich selbst, das der Anspruch
des Gesetzes erweckt, gilt in jeder Hinsicht. Es erweist sich konkret auf
zweicrlei Weise. Entweder wird nach Paulus der an mich ergehende
Anspruch abgewiesen und ich erfiillle das Gesetz nicht. Oder — und es
gibt fiir den Apostel nur dieses Oder — ich gehe auf den Anspruch des
Gesetzes ein, und erfiille das Gebot, aber zur geheimen oder offenbaren
Erfiillung meiner selbst in meiner Eigen-leistung. Einfacher gesagt: ent-
weder handle ich in der Antwort auf den an mich ergehenden Anspruch
ungerecht oder ich handle selbstgerecht, entweder erfiille ich den gerechten
Anspruch nicht oder nur zum Schein. Ich enthiille jedenfalls meine Selbst-
sucht. Dabei ist fiir den Apostel die selbst-gerechte Erfiilllung des Gebotes
die gefihrlichere; denn sie ist die verborgenere Nicht-Gerechtigkeit. Sie
verdeckt die in ihr sich vollziehende ecigenmichtige und eigensiichtige
Freiheit viel dichter als die offene Ungerechtigkeit. Doch im Lichte Jesu
Christi bleibt kein Winkel des menschlichen Herzens undurchleuchtet.
So sieht Paulus, wie die geschenkte und als Geschenk vollzogene Freiheit
des Geschopfes unter der Hand des geschichtlichen Vorkommens sich in
das Belieben der Un-gerechtigkeit oder Selbst-gerechtigkeit wandelt. Das
schlieflt nicht aus, dal es unter den Menschen, wie sie vorkommen, nicht
auch hie und da selbst-loses Handeln gibt und man nicht nur weifi, son-
dern auch ,tut“, ,was wahr, was ehrbar, was gerecht, was rein, was lie-
benswert, was anziehend ist“, Phil 4, 8. Aber das ist im Sinn des Apostels
nur ein gelegentliches Aufleuchten der urspriinglichen Freiheit inmitten
der allgemeinen Unfreiheit, ein Nachklang der Geschopflichkeit inmitten
eines Lebens, das sie in seinem Vollzug bestreitet.

Die Unheimlichkeit der usurpierten Freiheit zeigt sich noch in etwas
anderem. Jener Appell an meine immer schon selbst-siichtige Freiheit
bindet mich nicht nur, ungerecht oder selbstgerecht, im Denken, Wollen
und Handeln, von innen her, an mich selber, sondern auch an meine Welt



Heinrich Schlier 182

als eine mir dem Einzelnen iiberlegene und gebietende Macht. So wie ich
mich selbst in der pervertierten Freiheit der Siinde auf das Gebot hin so
oder so als eigenmichtige Gréfle erhebe, so steht in ihr auch die Welt in
Geschichte und Natur als mafigebende Macht auf, vgl. z. B. Gal 4, 1ff. 8 ff.;
Kol 2, 6 ff. 20 ff. Die elementaren Krifte des Kosmos, denen ich mich etwa
wie die Galater als Géttern unterwerfe, oder die ich, nachdem sie als
Géotter entthront sind, zu bewiltigen und zu beherrschen versuche, zwin-
gen mich gerade dadurch in ihren Bann. Der Zeitgeist, der sich vor allem
in einer eigentiimlichen Grundstimmung Auflert und zu beherrschenden
Ideologien verdichtet, bindet mich, ob ich ihm zu widerstehen versuche
oder, was meist der Fall ist, mich ihm anpasse und unterwerfe, an seine
Machtigkeit und bringt so nicht nur meine urspriingliche Freiheit, sondern
mit ihr zusammen oft auch meine formale Entscheidungsfreiheit zum Er-
liegen. Aber beachten wir auch dies: es wird nicht nur die eigene Person
des Menschen — durch seine selbstgefillige Freiheit und deren eigensiich-
tige Intentionen — ihrem eigentlichen Wesen entfremdet, es wird auch
nicht nur die Welt im Zuge der fundamentalen Selbst-herrlichkeit dem
Menschen zum Gefingnis entfremdet, es wird auch das Gesetz zur Un-
heilsmacht. Das Gesetz wird ja der Antrieb zu eigenmichtiger und cigen-
siichtiger Freiheit und erweist sich als solches als eine dimonische Grofie,
vgl. Gal 3, 19. Das gilt von jeglicher Art von Gesetz, sei es vom religiosen,
sel es vom moralischen, sei es vom gesellschaftlich-sozialen, sei es vom
Gesetz der sogenannten Entwicklung oder des Fortschrittes oder von
irgendeinem der vielen Gesetze, an deren Allmacht und Giite der Mensch
so bereitwillig glaubt und an dessen Erfiillung er so gern das Heil ge-
bunden sicht. Aber jeder Versuch des Menschen, durch Beugung unter das
Weltgesetz, bzw. durch Anerkennung des vermeinlich erkannten Welt-
gesetzes die Freiheit aufzurichten, scheitert. Der Verfiigungsbereich des
Menschen wird dadurch erweitert; aber Konflikt und Selbstzerstorung
werden dadurch nicht ,paralysiert, im Gegenteil: sie werden dadurch
ausgelost.

Sich selber und seiner eigenméchtigen und eigensiichtigen Freiheit
iiberlassen, seiner fundamental mifiverstandenen und mifbrauchten Frei-
heit anheimgegeben, verstirkt der Mensch solche faktische Unfreiheit
immer von neuem dadurch, dafl er die darin liegende Téduschung nicht
durchschaut. Der geschichtliche Mensch meint stindig, er konne im Vollzug
seiner usurpierten Freiheit das Leben verwirklichen. Aber, sagt Paulus:
»die Siinde“ — in welcher sich ja die eigen-willige Freiheit vollzieht —
»tduschte mich durch das Gebot .. .“, Rém 7, 11. Wer auf das Gebot mit
Ungerechtigkeit oder Selbst-gerechtigkeit reagiert — das aber ist die all-
gemein menschliche Reaktion — meint, er gewonne oder bewahre darin



Uber die christliche Freiheit 183

sein Leben. Wer sich z. B. kritisch iiber den anderen Menschen erhebt —
,jeder, der richtet“, Rom 2, 1 —, dabeti sich selber gegeniiber unkritisch ist,
meint auf solche Weise die Wahrheit zu fordern. In Wirklichkeit zer-
stort die darin liegende Selbst-sucht die menschliche Gemeinschaft und
verdunkelt die Wahrheit. Mit dem fundamentalen Un-Dank des Men-
schen, der Ursprung und Ausweis der Usurpation der Freiheit ist, verlor
das Herz des Menschen, das die bestimmende Mitte seines Wesens ist, Licht
und Einsicht und wurden, wie es Rom 1, 21 heifit, ,seine Erwagungen
eitel“. Sein Denken traf nicht mehr auf die offenbare und giiltige Wirk-
lichkeit, sondern nur noch auf einen Schein. Es ver-eitelt sie in seinem
Vollzug. ,Sie sagen, sie seien weise und sind Toren geworden®, heifit
es in diesem Zusammenhang Rom 1, 22. ,Sie vertauschten die Wahrheit
Gottes mit der Liige®, heifit es Rom 1,25. Zur selbst-méachtigen und
selbst-siichtigen Freiheit gehort die Lige. Sie ist Selbst-tduschung. Alle
Freiheit, in der der Mensch sich selbst behaupten, selbst sichern, selbst
fordern, selbst rithmen, selbst verherrlichen will, ist immer mit der Illu-
sion verbunden, sich selber und die Welt darin zu gewinnen. Doch diese
Freiheit macht nicht frei und wahr. Sie ist nur Freiheit zur Un-freiheit
und Un-wahrheit.

Letztlich bindet sich in ihr der Mensch an den Tod. Im Grunde ist nach
Paulus die Siinde — und das ist ja die eigen-machtige und eigen-siichtige
Freiheit im Vollzug — auf den Tod aus. Gemeint ist der Tod, der der
eigentliche Tod ist, weil er endgiiltig von Gott trennt, und dessen Zeichen
und Prototyp fiir den Menschen der leibliche Tod ist. Die Siinde hat ihn,
die endgiiltige Zerstorung des Geschopfes, vor Augen und tendiert zu ihm
hin, vgl. z.B. R6m 6, 21; 8, 6. Sie treibt ihn an, 1 Kor 15, 56. Sie will ithn. Sie
triagt sich auch den Tod ein, Rém 6, 21. Sie erntet ihn als ihre Frucht, Rom
7, 5; Gal 6, 8. Sie kommt in ihm zur Herrschaft, Rom 5, 17. 21. Thre Macht
erfiillt sich und enthillt sich im Tod. Die Freiheit, in der der Mensch auf
sich selber und fiir sich selbst aus ist, vernichtet das fir Gott und den
Naichsten offene Leben, das das Leben schlechthin ist. Sie will es in die
eigene Hand nehmen. Damit aber zerbricht sie es. Solcher Todessinn und
solche Todeskraft der Siinde hat, abgesehen von ihrer Ungerechtigkeit
und Selbstgerechtigkeit, schon manche Vor- und Anzeichen, z. B. die
verhiillte, aber reale Entpersonalisierung und Formalisierung des mensch-
lichen Lebens, die Nivellierung aller Mafistibe, das Dahinschwinden
jeder Autoritit, der unausweichliche Umschlag der eigenmachtigen Frei-
heit in die Willkiir der Tyrannis, wie man schon bei Plato nachlesen kann
(Plato, Polit. VIIL, 10ff. 555 A ff.; 698 Aff.; Nomoi IT1 14 ff. 6981.) u. a. m.
Insgesamt aber mag man an die unaufhérliche und allgemeine physische,
seelische und geistige Zerstérung denken, wie sie die Geschichte verwest,



Heinrich Schlier 184

und gegen die Gott seine urspriingliche Schopfung oft nur mithsam durch-
halt.

So schen wir bis jetzt: nach dem Apostel Paulus vollzieht der Mensch
als Geschopf die ihm mit seinem Geschaffensein von Gott gewihrte Frei-
heit in der freien Bindung an Gott und seine Schépfung. Er ehrt Gott
und dankt ihm; das ist seine urspriingliche Freiheit. Darin ist er ja von
sich weg und zugleich zu Gott und zu sich hin. Und darin ist er er selbst.
Aber so wie er in der Geschichte vorkommt, hat er immer schon die ihm
gewahrte Freiheit als die seine in die Hand genommen. Das erweist sich
in seiner Antwort auf den ihn stindig direkt oder indirekt angehenden
Anspruch Gottes. Das Gebot entzindet ihm nur ein Aus-sein auf sich
selbst und fiir sich selbst in der Weise der Ungerechtigkeit oder Selbst-
gerechtigkeit. Freiheit ist fir den Menschen, wie er vor-kommt, immer
schon eigen-machtige und eigen-siichtige Freiheit fiir sich selbst, in der
er freilich nie zu sich kommt. Sie bringt ihm nie ein, was er erwartet.
Sie 1}t ihn vielmehr in ihrem tduschenden Vollzug an sich selbst, an die
Welt und ihre Michte durch das Gesetz verfallen und letztlich an den
enttauschenden Tod. Es ist klar, dafl sich der Mensch aus dieser Unfrei-
heit nicht befreien kann. Befreien und d. h. retten kann den Menschen
nur die Entbindung neuer Freiheit.

II.

Diese Befreiung oder Rettung ist geschehen. Nach dem Apostel Paulus
hat Gott seine Freiheit noch einmal und endgiiltig gewshrt, und zwar
mitten in der Unfreiheit und fir die Unfreien — in Jesus Christus. ,Fiir
die Freiheit hat uns Christus freigemacht®, ruft Paulus den galatischen
Christen zu, Gal 5, 1. Diese Freiheit kommt nicht mehr aus der Schépfung,
wiewohl deren Freiheit schon darauf verwies. Sie kommt von weit her
und ist uns doch sehr nahegekommen. Sie kommt aus der Ewigkeit Gottes
selbst her und ist die Erfillung unserer Erwdhlung und Bestimmung
durch Gott und seine Licbe zur ,,Sohnschaft“, vgl. Rém 8,28 f.; Eph 1, 4 {.
3,11 u. a. Sie kommt ,durch Jesus Christus“ und d. h. sie ist ,die Gabe
der Gnade in dem einen Menschen Jesus Christus®, Rom 5, 15. Als
solche ist sie das reine Gewdhren von Gottes Gerechtigkeit, Treue und
Wabhrheit, vgl. Rom 3, 1 ff. 21 ff. Damit ist sie das Uniuiberbietbare und
Unitiberholbare, das AbschlieBende und Endgultige. Der Deus Creator,
der durch sein Schépfungswort seiner Schopfung unverfigbare Freiheit
verfiigt, enthiillt sich jetzt als der Deus Salvator, der inmitten des Ver-
hangnisses der Unfreiheit der eigen-willigen Menschengeschichte noch
einmal und nun far diese Zeit abschliefend Freiheit setzt.



Uber die christliche Fretheit 185

Das geschieht, kann man sagen, durch die Freiheit Jesu Christi selbst.
Paulus kennt diesen Begriff nicht, aber er kennt die Sache. Denn far
ihn ist Christus der Freie schlechthin, ,der Sohn“ inmitten der Sklaven,
die durch ihn aber ,Sohne“ werden konnen, Rém 8,29; 1 Kor 1, 9; Gal
4,4 u. a. Begegnet man ihm, so begegnet man dem Menschen, der immer
schon frei ist, weil er sich immer schon in seinem Tun und Leiden freige-
geben hat und die Freiheit frei bilt. In dem von Paulus Gibernommenen
Christuslied, Phil 2, 5 ff., wird Christus dahin charakterisiert, dafl er
sein gottgleiches Sein nicht fiir sich in Anspruch nimmt und es gerade so
bewahrt. Das aber erweist sich darin, dafl er sich im Gehorsam gegen
Gott den Menschen bis zum Tod hingibt. Sein Opfer ist seine Freiheit,
die ihn und uns frei macht. Auch Rom 15, 8. 7 kommt diese Freiheit des
sich Freigebens fiir Gott und die Menschen zur Sprache. LAuch Christus
lebte nicht sich zu Gefallen, sondern (es ist) wie geschrieben steht: die
Schméhungen derer, die dich (Gott) schmihen, sind auf mich gefallen®.
_Nechmt einander an, wie auch Christus uns angenommen hat zur Ehre
Gottes“. Jesus lebte nicht sich zu Gefallen oder zugute. Er suchte nicht
sich selbst oder das Seine. Er gab sich vielmehr frei fir Gott. Seine Frei-
heit war Gehorsam gegen Gott und Hingabe an ihn bis zu dem, daf} er
die Lasterungen, die Gott galten, aus dem Mund und der Hand der
Menschen auf sich nahm und darunter am Kreuz starb. Er tberlief§ sich
und seine Freiheit Gott, er nahm die ihm von Gott zugeteilte an, und so
war er frei fiir die Menschen. ,Er nahm sie an“ in ihren ,Schmahungen®,
den todlichen Auswirkungen ihrer selbst-siichtigen Freiheit, die durch
das Gesetz erweckt waren. Er hielt sie aus, nahm sie ihnen damit ab und
lieB sie in der Freiheit seiner Hingabe in seinem Tod begraben werden.
So erwies sich seine Freiheit, die eine von sich absehende, hingebende
Freiheit und Offenheit fiir Gott ist, als Freiheit fiir die Menschen, die
von dieser Freiheit leben. Sie erwies sich m.a.W. als die Freiheit der Liebe.
In ihr gewéhrte Christus Jesus sich den Menschen, um sie darin zu bergen
und ihnen die Selbstsucht ihrer Freiheit abzunchmen. Indem er ihnen
vergab — denn nichts anderes ist diese seine Hingabe —, gab er ihnen die
neue Freiheit, zog er sie in seine Freiheit hinein. Damit ist an diesem
Ort der Welt, am Kreuz Christi, die Freiheit als Gabe wieder erstanden.
Hier an diesem Ort ist fir uns als in unserem neuen Lebensraum, in
Christus, die Freiheitsdimension aufgetan, und Freiheit fiir uns erreichbar
geworden. Hier kann nun die Freiheit, in der wir uns selbst suchen, zu
Ende sein. Hier ist sie zu Ende und abgetan. Der Sklave ist freigekauft,
vgl. 1 Kor 6, 20; 7, 23; Gal 3, 13: 4, 5. Das Diktat des Gesetzes als blofler
Forderung und Leistung ist dahin. Die Illusion des Heils aus eigener
Freiheit ist erloschen. Die sichere Beute ist dem Tod entrissen und das



Heinrich Schlier 186

Leben als Gabe gewahrt. Nun erfahrt in der Freiheit Christi der Mensch,
daf er in ihr angenommen ist und nicht mehr an sich fixiert, sondern an
den Crucifixus und von ihm her die Gabe seiner Freiheit als die seine
empfangt.

Denn Jesus Christus eroffnet sich im Geist. Dieser ist nach dem Apostel
die Macht und die Kraft der Selbstvergegenwartigung Jesu Christi. In
der Kraft des Geistes hat Gott Jesus Christus von den Toten erwedkt,
Rom 8, 11, im Geist herrscht der von den Toten Erweckte, 2 Kor 3, 17;
13, 4, und zwar so, daf er und durch ihn uns in die Freiheit seiner Freiheit
hineinzieht und mit Freiheit begabt. Die ,im Geist® sind, sind ,in Chri-
stus“, Rom 8, 9. 1. Wenn der Geist ,in uns® ist, ist Christus ,,in uns®“, Rom
8, 9b. 10. 11. So vermacht der Geist uns auch die Freiheit als die uns be-
stimmende Lebensdimension und -kraft. Rom 8, 2 kann es heiflen: ,Denn
das Gesetz des Geistes und des Lebens in Jesus Christus hat dich freige-
macht von dem Gesetz der Siinde und des Todes“. Stinde und Tod, die
Selbstverfallenheit des Menschen bis zur letzten Konsequenz, sind das
Gesetz, nach dem er in der Geschichte immer schon angetreten ist und
dem er treu bleibt im Durchsetzen seiner eigenmdchtigen und eigenstich-
tigen Freiheit. Aber ,in Christus“ kann er von neuem antreten im Er-
greifen der von Jesus Christus am Kreuz erwiesenen und dargebotenen
Freiheit, die der Geist Uberwaltigend offenbar macht und nach uns aus-
greifen l1afit. So kann der Apostel sagen: ,Wo der Geist des Herrn ist, da
ist Freiheit“, 2 Kor 8, 17, da weht die Freiheit Jesu Christi, welche seine
uns tragende Liebe ist, in unser Herz.

Der Geist aber 1483t sie erfahren durch Wort und Zeichen. Das apostoli-
sche Wort in aller seiner Mannigfaltigkeit ist des Geistes Wort und Be-
lehrung, 1 Kor 2, 10 ff., und erweist des Geistes Macht, 1 Kor 2, 4 {. Des
Apostels Dienst ist des Geistes Dienst, der lebendig macht, weil er die
Freiheit Christi eréffnet, 2 Kor 3, 4 ff. Er steht dem tédlichen Dienst des
Gesetzes, der bloflen Forderung, die die selbstsiichtige und selbstmdchtige
Freiheit im Menschen entziindet, entgegen. Das apostolische Wort bis in
alle Entfaltungen hinein im Wort der Kirche ist der konkrete Ruf des
Geistes, der Anruf und Zuruf und Aufruf der Freiheit Christi zu sich
selbst. ,Ihr aber, Bruder, seid zur Freiheit gerufen .. .“, Gal 5, 13. Und
in diesem Ruf steht nun die Welt. So oft wir ihn tiberhéren, so bereit wir
ihn verfalschen, mit so leichter Hand wir ihn mit anderen Rufen ver-
tauschen, so sehr wir ihn unterbinden wollen, er dringt immer wieder
durch, und seine Wahrheit, cben die geschenkte Freiheit, bricht immer
wieder hervor und findet immer wieder in Wort und Tat Fiirsprecher, so
wie damals in Galatien der Apostel sclbst die Freiheit Christi gegen die
Scheinfreiheit eines damonischen Gesetzes, in dem das Heil liegen sollte,



Uber die christliche Freiheit 187

verteidigte. In diesem Ruf steht die Welt heute wie vor fast zweitausend
Jahren, in ihm hat sie endgiiltig das immerwahrende An-Gebot der Frei-
heit, die frei macht.

Der Geist eroffnet uns die Freiheit Christi aber auch in wirksamen Zei-
chen, vor allem in der Taufe und der Eucharistie. Davon kénnen wir jetzt
nicht mehr reden. Nur die eine Frage miissen wir uns angesichts etwa von
Rém 6,1 ff. und 7,1ff.; Gal 3,26 ff. stellen: Wissen wir noch, daf} wir
durch die Taufe in der Kraft des Geistes auf die Freiheit als Gabe Christi
versiegelt sind? Wissen wir noch, dafl wir deshalb als Getaufte schon von
der wiedergeschenkten und wiedergewonnenen Freiheit herkommen und
also unsere Freiheit, die doch immer nur Freiheit zur Unfreiheit ist, dahin-
geben kénnen und miissen? Wissen wir noch, daff wir durch die Taufe,
die uns Christus und seinem Tod iibereignet, von neuem im offenen Be-
reich der Freiheit, weil seiner Hingabe leben? Wissen wir noch, dafl bei
der Unfreiheit unserer eigenwilligen Freiheit zu verharren, ein Ana-
chronismus ist? Ziehen wir auch die Konsequenzen aus diesem einfachen
und iiberwéltigenden Sachverhalt?

III.

Doch wir miissen noch eines erortern, namlich dies, wie wir solche Freiheit
Jesu Christi ergreifen und auf welche Weise wir sie als die unsere er-
weisen kénnen, ohne daf sie eigen-michtige und eigen-siichtige Freiheit
wird. Die Antwort des Apostels konnen wir kurz dahin zusammenfassen:
das geschicht, wie er selbst sagt, in Glaube, Liebe und Hoffnung. Der
Glaube ist fiir Paulus ein Hoéren des Evangeliums Gottes, dem man ge-
horsam wird. Dieses ist ja ,eine Macht Gottes zur Rettung fiir jeden,
der glaubt . . .“, Rém 1, 16. Den Ruf: ,Christus hat uns freigemacht® und
alles, was dieser Ruf enthilt, im glaubenden Gehorsam anerkennen, das ist
der erste Schritt zur Freibeit, vgl. z. B. Rém 6, 17; 10, 16. Man kann aber
auch sagen — und beides ist dasselbe —: die erste Bewegung in dic Frei-
heit ist das ,sich hinwenden zum Geist’, vgl. 2 Kor 3, 16 {., das ,sich auf den
Geist einlassen und von ihm gefiihrt werden‘, Rom 8, 14, das ,den Geist, der
die von Christus uns erworbene und geschenkte Freiheit erschliefit, fir
unser Leben mafigebend sein lassen’, Rom 8, 4.

In solchem anerkennenden Héren des Evangeliums Gottes und Jesu
Christi und in solcher Hinwendung zum Geist vollzieht der Glaubende
die Ubergabe seiner selbst im Denken, Wollen und Handeln an den Chri-
stus, der in seiner Freibeit, in seinem Fir-uns-sein, uns unsere Freiheit
gewahrt, nimlich die, dafl auch wir uns nun Gott und dem Nachsten hin-
geben. Damit ereignet sich im Glauben die Ablésung von uns selbst und
der Durchbruch durch die Befangenheit unserer eigen-machtigen und



Heinrich Schlier 188

eigen-siichtigen Freiheit. Im Glauben, in dem ich mich freigebe und Gott
in Jesus Christus hingebe, gelingt mir der Schritt, nein, der Sprung in die
Freiheit als der Gabe Gottes, in die glaub-wiirdige Freiheit Jesu Christi,
die sich im Geist aufgetan hat und als offene mich durch das Evangelium
bedrangt und verlockt. Im Glauben ereignet es sich, dafl ich nicht nur immer
mich und das Meine will und so in meiner scheinbaren Freiheit mich und
das Meine verspiele. Im Glauben wird es Wirklichkeit, dafl ich als die
Freiheit nicht nur die meine gebrauche und so zur Unfreiheit werden
lasse, sondern sie als die mir von Gott eroffnete liebe und als Freiheit
frei lasse.

In solcher Ablésung von mir selbst im Glauben ist es dann méglich,
daf ich inmitten téglicher Sorgen sorg-los bin. Ich weifl ja mein Leben
allem zuvor in der Freiheit Christi, in seiner Hinneigung zu mir, besorgt.
Ich weiB ja im Glauben, daf ich mir nicht mehr selber gehére, 1 Kor 3, 23;
6, 19, und also nicht mehr mir selber lebe, sondern Christus, 2 Kor 5, 14 {.,
so daf ich selbst im Sterben nicht mehr einsam bin und einsam mich be-
haupten mufl, Rom 14, 7 ff. In solcher innersten Abwendung von mir
selbst und vertranenden Zuwendung zum Herrn wird es méglich in aller
Unbeimlichkeit des Lebens ohne Angst zu sein. ,1hr habt nicht wieder den
Geist von Sklaven empfangen, der sich fiirchtet, sondern ihr habt den
Geist von Séhnen empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater“, Rém
8,151.; Gal 4, 6 {. Im Geist, der uns Christi Freiheit zuweht, wissen wir
uns adoptiert zum Vertrauen, das sich immer wieder gegen alle Angste
durchsetzt, vgl. Phil 2, 12; 2 Kor 7, 5 u. a., und sich im Gebet des Geistes,
das dann auch meines ist, ausspricht, vgl. Phil 4, 6: ,Sorgt euch um nichts,
sondern bringt in allem betend und flehend eure Bitten mit Dank vor
Gott®. Der Gegensatz zur Sorge und Angst, die unser Leben begleiten,
ist das Beten, Flehen und Danken. Es erweist ja, wenn wir wissen, was
wir beten sollen, dafl wir frei sind und offen zu ihm hin.

Vor allem kann ich in der Freiheit des Glaubens, d. h. in der Bindung
an Christus, der uns in der Vergebung die Freiheit schenkt, auf jeglichen
Selbstruhm verzichten, der sich auf meine vermeintlichen oder wirklichen
moralischen Leistungen und Vorziige stiitzt, und sich unfehlbar mit der
selbst-siichtigen Freiheit einstellt, bzw. diese dokumentiert. Paulus hafit
dieses ,Rithmen®, wie er es nennt, weil in ihm der Mensch vom eigenen
Ansehen lebt und nicht vom Ansehen Gottes. Der Selbst-ruhm ist jene
Selbst-erbauung, in der sich die eigenmichtige Freiheit scheinbar das Le-
ben aufbaut, in Wahrheit aber niederreifit und zerstort, vgl. Rém 2, 17. 23;
5,2.11;1 Kor 1, 29; 8, 21; 4, 7 uv. a.

Aber die im Glauben erfahrene Freiheit Jesu Christi macht mich auch
frei von der Welt. Die nichste Welt sind wir selbst. So ist die Freiheit, in



Uber die christliche Freiheit 189

der wir im Glauben stehen, auch Freiheit von jeder Form der ,Epithymia®,
des Begehrens, d. h. des selbstsiichtigen Ausseins auf uns selbst fir uns
selbst. Es gibt nichts Neues in der Welt. Gerade mit dem ungeordneten
Begehren war in Korinth, aber auch sonst, vgl. 2 Petr 2,19, die Parole
der Freiheit verbunden, vgl. 1 Kor 5, 1-13; 6, 1220 u. a. In diesem Zu-
sammenhang prigten die dortigen Enthusiasten das Wort: , Alles ist mir
erlaubt®, 1 Kor 6, 12; vgl. 10, 23. Der Apostel aber fiigt sofort hinzu: , Aber
nicht alles ist niitzlich®, ndmlich zum Heil. Denn die Freiheit, die sich alles
erlaubt, ist keine Freiheit, sondern ein sklavisches Verfallensein an mich
selbst, vgl. 1 Kor 6, 12. ,Denn wovon einer iiberwaltigt wird, dessen Sklave
ist er geworden®, heifit es in solchem Zusammenhang, 2 Petr 2, 19 b. Solche
Freiheit ist m.a.W. grundsitzlich und praktisch Scheinfreiheit. Sie ist
Tilusion. Sie ist ja eine der vielen, sozusagen banalen Aus-schweifungen
des Lebens in das — Nichts.

Unsere Welt sind aber auch die anderen Menschen. Wer zur Freiheit
Jesu Christi gerufen ist, ist auch von ihnen und ihrem Treiben frei und
zwar im Grunde seines Lebens. Die Freiheit, die sich in Jesus Christus
geborgen weifl, 146}t uns auch frei sein von der Freiheit, die uns die Men-
schen geben konnen. Den Sklaven, die ruhig Sklaven bleiben sollen, auch
wenn sie Freigelassene werden kénnen, ruft Paulus zu: ,1hr seid teuer
erkauft, werdet nicht Sklaven der Menschen!“, 1 Kor 7, 23, namlich da-
durch, daf ihr von ihnen Freiheit erwartet und verlangt. Das nennt ein
Exeget ,kleinbiirgerlich“. In Wahrheit ibersteigt es alles Biirgerliche,
grofies oder kleines. Es zeigt nur, wie die Freiheit in Christus alle mensch-
liche Freiheit und Unfreiheit transzendiert und uns gerade dadurch wirk-
lich frei sein 1aft. Damit ist nicht gesagt, dafl die Gesellschaft dem Sklaven
oder dem Sklavenihnlichen in ihr die biirgerliche Freiheit verweigern
soll, im Gegenteil. Auch sie soll in der Erkenntnis der wirklichen Freiheit
in Christus diese Gabe allen gewihren. Aber es ist gesagt, daf die Freiheit
in Jesus Christus und also die Freiheit schlechthin nicht davon abhingt,
ob mir Freiheit von den Menschen gewihrt wird. Deshalb ist auch eine
Identifizierung biirgerlicher oder revolutiondrer Freiheit mit christlicher
Freiheit absurd. ,,In Jesus Christus“ — und das meint in seinem uns be-
stimmenden Herrschaftsbereich — ,ist weder Sklave noch Freier”, heifit
es Gal 3, 28; Kol 3, 11. Aber jedes Durchsetzen der Freiheit fir mich oder
nach meiner selbstsiichtigen Intention fiir andere liefert mich der Unfrei-
heit aus.

Die Welt begegnet endlich auch in ihren Goéttern und Machten, vgl.
Rom 8,38f.;1 Kor 8,1 ff.; Gal 4, 1 ff. u. a. Wer im Glauben die Freiheit
gewinnt, weifl, dafl es keine ,Gotter” gibt, sondern nur Gott, den Vater.
Es gibt immer nur, das aber oft in hohem Mafi, wie Paulus sagt, ,soge-



Heinrich Schlier 190

nannte Gotter®. Sie haben fast uniiberwindliche Macht iiber die einzelnen
Menschen. Aber sie haben sie nur, weil man sie ihnen gibt. Sie fallt zu-
sammen, sobald der Glaube ihre Nichtigkeit durchschaut und der Glau-
bende, geborgen in der Freiheit Christi, ihrer nicht mehr bedarf und sie
nicht mehr verehrt. Die ,Gétter”, die sozusagen Entfaltungen ,des Gottes
dieses Aons“ sind, wandeln sich. Durch den Glauben an Christus wurde die
Welt entgéttlicht, sie wurde ,weltliche Welt“. Aber es ist naiv anzuneh-
men, dafl es nun keine Gotter mehr gibt. Gerade ,die weltliche Welt*
erhebt sich als Gegengott und zwingt ihre Glaubigen in den Staub. Noch
nie gab es soviel Glauben an die Welt wie im Zeitalter der ,weltlichen
Welt®. Schritt fiir Schritt drangt sie sich vor, und auf allen Gebieten und
mit allen Mitteln redet sie uns das Weltliche ein und den Glauben aus
und bietet ihr Bild zum Anbeten an. Aber Gott spottet auch dieses Gottes
der ,weltlichen Welt“. Und die, welche etwas von der Freiheit Christi
wissen, erkennen, dafy auch die Welt als Gott zu den , Nichtsen® gehort.

So sehen wir: Die Freiheit des Glaubens, die in Christus gegeben und
im Geist zugédngig wird, hat dies Kennzeichen: sie hilt Distanz zur Welt,
die wir selber, die anderen Menschen und die Midhte sind. Diese Distanz
ist nicht Gleichgiiltigkeit oder auch Scheu vor dem Risiko, sondern eine
solche, die der Realitit des Anbruchs einer neuen Weltsituation, weil der
neuen und radikalen Freiheit in Christus Jesus, Rechnung trigt. Mitten
in die Weltzeit hinein, die Freiheit, ikre Freiheit, in der mannigfaltigsten
Weise anbietet oder erkdmpft, ist die Freiheit getreten, die als das Ende
jeder menschlichen Freiheit einen neuen Anfang, Gottes Freiheit setzt.
Damit ist die Zeit angebrochen, von der der Apostel 1 Kor 7,29-31
spricht: ,Briider, die Zeit ist zusammengerafft. Darum seien die, welche
eine Frau haben, als hitten sie keine, und die da weinen, als weinten sie
nicht, und die sich freuen, als freuten sie sich nicht, und die von der Welt
Gebrauch machen, als gebrauchten sie sie nicht. Denn das Schema dieser
Welt ist im Vergehen“. Solche Distanz von der Welt, die in Trénen sich
freut, ist ein Kennzeichen der Freiheit des Glaubens.

Aber das ist nur die eine Seite der Freiheit des Glaubens. Ja sie wire
iiberhaupt kein Freiheitserweis, wenn es bei ihr allein bliebe. Die andere
Seite ist die: dafl die sich von der Welt distanzierende Freiheit, die ja
nichts von ihr und fiir sich will, den anderen Menschen Freiheit eroffnen
kann. Allein die Freiheit, in der ich von meinem selbstsiichtigen Begehren,
von der Gunst der Menschen, von den Drohungen und Versprechungen der
Gétter frei bin, allein die Freiheit, in der ich nicht meine Freiheit suche
und so mich immer wieder in Unfreiheit verstricke, kann auch dem ande-
ren Menschen den Freiheitsraum und Freiheitsvollzug erméglichen. Allein
der in Jesus Christus Freie liebt. Allein die Liebe schafft Freiheit. Allein



Uber die christliche Freiheit 191

die Liebe ist der energische Vollzug der Freiheit. ,lhr seid zur Freiheit
gerufen, Briider, nur lafit die Freiheit nicht zum Antrieb (oder zur Gele-
genheit) fiir das Fleisch (das eigene selbstsiichtige Dasein) werden, son-
dern dient einander in Liebe“, Gal 5, 18. Die Liebe entspringt und ent-
spricht der Freiheit, und man hilt sich in der Freiheit auf, man erweist sie,
wenn man den Nichsten liebt. Die Liebe allein, und also das im Glauben
erwachte Freisein von mir selbst, sieht iiberhaupt den Menschen erst un-
befangen und in seiner eigentlichen Verfassung. Sie allein, die Agape,
durchschaut auch die Verhiltnisse und Situationen ohne Illusionen. Allein
sie ist, gemaR der Freiheit, deren Exponent sie ist, offen und bereit fiir die
Wahrheit und Gerechtigkeit der Dinge. Allein sie ist sachlich. Sie ge-
braucht z. B. den anderen Menschen, dem sie helfen will, nicht als Vor-
wand fiir den eigenen Nutzen oder Ruhm oder den Glanz der eigenen
Theorie und Utopie, sie beruhigt auch mit ihrem Verhalten nicht ihr eige-
nes Gewissen, sondern ist in Wahrheit um hz und um nichts anderes
besorgt, auch nicht um die Durchsetzung irgendeiner gesellschaftlichen
oder politischen Heilsdoktrin. Sie allein gibt ja auch etwas, ndmlich den
Liebenden selbst. Sie behilt nichts zuriick, sondern gewéhrt ungeteilt und
ganz. Sie allein fordert nicht ohne zu geben und weist doch auf den rech-
ten Weg, sie allein richtet nicht und urteilt doch gerecht. Allein in ihrer
Freiheit, die ja die im Glauben empfangene und ergriffene Freiheit Jesu
Christi ist, lebt der Mensch nicht mehr ,sich zu Gefallen“, sondern dem
anderen zum Nutzen, ,zum Guten®, ,zur Erbauung“, Rom 15, 2. Sie lafit
den Menschen zum ,Diener aller werden, soweit es der Herr erlaubt und
weil er es fordert, 1 Kor 9, 19 ff. Sie allein 148t auch die Arbeit und Miihe
fir das offentliche Wohl zum ungeheuchelten und gerechten Dienst
werden. Und so ist sie fiir die Einrichtung gerechter Wirklichkeit zuletzt
ausschlaggebend und keineswegs der personliche Eifer. Allein sie dient
der Gemeinschaft auch konkret, da sie es mit dem unangenehm Nichsten
und nicht nur mit dem angenehm Fernen zu tun haben will. Sie allein, die
frei ist von dem die Selbstsucht provozierenden Gesetz der blofien For-
derung, erfiillt ,das Gesetz Christi“, Gal 6, 2, und tibernimmt seine Frei-
heit im Absehen von sich selbst. Sie ailein hat deshalb auch ,Parrhesia®,
wie Paulus mit einem alten politischen und dann human-philosophischen
Wort der Griechen die Freiheit und den Freimut der Freigabe des Glau-
bens in der Liebe nennt.

Diese Freiheit, die in der Liebe waltet, erweist sich vor allem auch darin,
daf sie sich aus Liebe begrenzen 1dfit. In der Freiheit Christi hat nach
dem Apostel Paulus der Christ das Recht und die Macht, die Exusia, am
Opfermahl fiir die Gotter teilzunehmen. Die Gétter sind ja ,Nichtse®
und ,die Erde ist des Herrn und ihre Fille“, 1 Kor 10, 26. Nur eine



Heinrich Schlier 192

Grenze fir diese erstaunliche Freiheit gibt es: wenn durch mein freies
Verhalten das Gewissen — und dazu das falsch orientierte Gewissen! — des
Bruders beunruhigt oder gar verletzt wird. Dann gebietet die Liebe in
ihrer Freiheit der Freiheit, auf sich zu verzichten. Die echte Freiheit erweist
sich zuletzt auch im Verzicht auf die Freiheit aus Liebe, vgl. 1 Kor 10,23 .,
wofiir auch der Apostel selbst ein Beispiel ist, 1 Kor 9. Die falsche Frei-
heit der in der korinthischen Gemeinde und dann in der Kirche immer wie-
der auftretenden Doktrindre und Fanatiker will die Freiheit auf alle Félle
durchsetzen, sie will die grenzenlose Freiheit. Sie will sie vielleicht nicht
nur fiir sich, sondern auch fir die anderen. Aber sie verrit ihre Unfreiheit
darin, daf} es ihr nebensichlich ist, ob sie auch dem ,Schwachen®, wie
Paulus eine andere Gruppe im Rom nennt, gut tut. Mag er fallen fir die
Freiheit, meinen die Starken. Die echte Freiheit 1dfit sich aus Liebe begren-
zen, aus der Liebe, die Freiheit ist.

Audh in einem anderen Sinn ldft sich die Freiheit in Christus begrenzen.
Die Charismen, die ,Geistesgaben”, sind Gaben und Zeichen der Freiheit
in Christus und die Gemeinde soll ihnen Raum geben. Aber zugleich sol-
len ste sich in Freiheit den Amtern, die Christus eingesetzt hat, aus Frei-
heit unterordnen, so sehr diese ihnen auch zu widersprechen scheinen. Die
Charismen sind ja nicht fir die Charismatiker da, sondern ,zum Nutzen®
d. h. ,zur Erbauung® der Kirche, deren ordnende Gabe die Amter sind.
Es gehort zu den Charismatikern als den Trdgern der Gaben der Freiheit
des Geistes, aus Liebe sich in die Ordnung der gottesdienstiichen Ver-
sammlung einzufiigen und die Entscheidungs- und Ordnungsautoritit des
apostolischen Amtes anzuerkennen, vgl. 1 Kor 14, 26-40. Echter Enthusias-
mus hat immer die Freiheit, sich begrenzen zu lassen durch den Nutzen
des Ganzen und, um des Ganzen willen, durch das dafir verantwortliche
Amt. Denn auch seine Freiheit ist die Freiheit der Liebe. Es gilt in jedem
Sinn, was Paulus 1 Kor 10, 32 f. sagt: ,Gebt keinen Anstof}, weder den
Juden noch den Griechen noch der Gemeinde Gottes, wie auch ich in allen
Dingen allen zu Gefallen lebe, indem ich nicht meinen Nutzen, sondern
den der vielen suche, damit sie gerettet werden“. So spricht die neue
Freiheit in Jesus Christus!

Noch ein Letztes. Die Freiheit lebt auch in der Hoffnung, und zwar in
der Hoffnung auf sich selber. Die Freiheit ist, wie wir gewohnt sind zu
sagen, ein eschatologisches Phanomen, ein Phdnomen der in Jesus Christus
schon vor ihr Ende gestellten und stehenden Zeit, das einmal offenbar
wird. Sie ist in der Selbsthingabe Jesu Christi in die Welt eingebrochen
und wird im Geist zugdngig. Im Glauben ergreift sie den Menschen und
ergreift der Mensch sie, und in der Liebe wird sie zeichenhaft wirksam.
Aber als solche ist sie — ,in den irdischen Gefaflen”, 2 Kor 4, 7, und ,in



Uber die christliche Freiheit 193

unserer irdischen Zeltbehausung“, 2 Kor 5, 1 — erst vorlaufig und verhiillt
da, abgesehen davon, dafl sie auch noch stets angefochten ist und wir stets
aufgefordert werden miissen, in ihr zu ,stehen®, Gal 5, 1b. Im Glauben,
der in der Liebe am Werk ist, wie Paulus Gal 5, 6 sagt, ist ihre Doxa, d. i.
der erschreckende und tréstliche Glanz der Macht ihrer Wahrheit, noch
nicht zu schauen. Aber gerade das 14fit uns die offenbare Freiheit nun auch
erwarten, und den, der in ihr steht, nach ihr seufzen und auf sie hoffen.
Wir wissen von ihr. Der Geist hat sie uns im Evangelium zugerufen. Wir
haben ihre Stimme im Glauben vernommen und ihr Atem weht in den
Werken der Liebe. Gerade das 1aBt uns immer wieder nach ihr aus-
schauen. ,Auch wir, die wir die Erstlingsgabe, den Geist, haben, auch wir
seufzen und warten auf die Sobnschaft, die Erlésung des Leibes®, Rom
8, 28. Damit aber warten wir auf die vollkommene Freiheit.

Doch warten nicht nur die auf sie, welche den Geist haben. Auf sie
warten letztlich alle Menschen samt der Kreatur. Auch sie haben das Ver-
langen nach der urspriinglichen Freiheit, die als Freiheit in Christus offen-
bar werden wird, nicht verloren. Zeugnis dessen ist nicht nur, dafl alle
jeweils errungene menschliche Freiheit nach immer neu zu erringender
ausschaut, sondern vor allem auch die von Paulus vermerkte Tatsache,
daf} die menschliche Geschichte, die von Wehen zu Wehen eilt, von Stoh-
nen und Klagen begleitet wird. Warum eigentlich? Es gébe weder
Schmerz noch Leiden, weder Tridnen noch Trauer, wenn die Menschen
und die Kreatur nicht ihre Befreiung in der wahren Freiheit und dem von
Gott her offenen Leben ersehnten. Aber wird sie je erfahren? Gewift, die
Menschen werden sie nicht finden als Ergebnis eines immanenten Natur-
prozesses. Sie werden sie auch nicht finden als Resultat ihrer geschichtlichen
Entwidklung, auch nicht als Frucht ihrer psychischen und geistigen Erup-
tionen, ihrer Revolutionen. Dies alles tauscht nur Freiheit vor. Aber die
Freiheit wird gefunden werden bei der Schar derer, die sie kraft des Gei-
stes im Glauben gehiitet haben, in der Liebe zu spiiren gaben, und in der
Hoffnung unerschiittert wachhielten. Sie wird gefunden werden bei den
»Sohnen“. Von ihnen her und mit ithnen wird sie auch ausbrechen iiber alle
Kreaturen, wann es Gott will. Welche Verantwortung liegt auf den Chri-
sten, Huter der Freiheit aller Kreatur fiir diesen Augenblick zu sein! Aber
wenn fir diesen Augenblick, dann doch schon auch fiir jeden Augenblidk,
fir den nachsten, — fir den jetzigen Augenblick!





