
Heinrich Schlier 178 

Der Tod Jesu ist als •Tod Gottes" letztlich nur verstellbar von der inner- 
trinitarischen Dahingabe des Sohnes durch den Vater und der innertrini- 
tarischen •Entäußerung" und •Hingabe" des Sohnes, wobei die gegen- 
seitige liebende Dahingabe der Geist Gottes ist, der diese unvorstellbare 
Dynamik der Liebe zusammenhält. 

•Stat crux, dum volvitur mundus." Die Welt vergeht vor dem Kreuz, 
das uns Gott im Glauben sichtbar macht. Die Welt hat aber auch Bestand 
im Kreuz, da die hingebende Selbstentäußerung Gottes in Jesus der 
tragende Grund ist, der sie über dem Nichts ihrer Ohnmacht und Sünde 
hält. Gottes liebende Selbstentäußerung ist der Halt meiner Ohnmacht, 
Gottes •nieder-trächtiger" Abstieg unterfängt meine Sünde. Weil Gott sich 
im gekreuzigten Leben Jesu, in seinem Leben, vor und nach seiner Kreuzi- 
gung, so zeigt, kann ich lebend für ihn sterben und werde sterbend für 
ihn leben. 

Über die christliche Freiheit 
Heinrich Schlier, Bonn 

Wir haben unserem Vortrag den Titel •Über die christliche Freiheit" 
gegeben. Wir wollen also nicht über •Die christliche Freiheit" schlechthin 
sprechen. Dadurch ist dreierlei angedeutet, nämlich einmal, daß wir nicht 
von ihr im allgemeinen reden wollen, zweitens auch nicht alle Schriften 
des NT oder gar der Bibel im Ganzen bei unserem Thema berücksichtigen, 
sondern nur diejenigen, die Entscheidendes über die christliche Freiheit 
aussagen wie die Briefe des Apostels Paulus, und drittens, daß wir in 
diesen Schriften nur die Hauptgesichtspunkte dessen, was christliche Frei- 
heit ist, zur Sprache bringen. 

I. 

Die Freiheit des Christen - das ist ein erstes, was wir zu erwähnen haben 
- setzt zunächst voraus, daß wir und alle Menschen, gleich jener Hagar, 
von der Gal 4, 21 spricht, in Unfreiheit leben. Paulus sieht uns eingesperrt 



Über die christliche Freiheit 179 

in ein Gefängnis, Gal 3, 23; Rom 7, 6, wir sind •Sklaven" und unser Leben 
ist ein Sklavendienst, vgl. z. B. Rom 6, 14ff.; 7, 14; Gal 4, 8f. 24; 5, 1, aus 
dem wir uns nicht befreien können. 

Ur-sprünglidi freilich, und das meint: vom unverlierbaren gegenwär- 
tigen Ursprung her, ist der Mensch nach des Apostels Überzeugung, die 
er aber kaum thematisch zur Sprache bringt, frei. Sein Leben ist ursprüng- 
lich in die Freiheit frei gegeben. Er ist ja Geschöpf Gottes. Und das heißt: 
ihm ist der Freiheitsraum des Lebens aufgetan und der Lebensraum der 
Freiheit zur Verantwortung von Gott zugedacht. Er empfängt das Leben 
und lebt es als empfangenes in der dem Schöpfungswort Gottes ent- 
sprechenden Ant-wort der Freiheit. Das Geschöpf lebt es in der Ehre, 
die es Gott als dem Schöpfer erweist, und im Dank, vgl. Rom 1, 21, und 
darin ist die Freiheit gegeben. Es ver-dankt sich verehrend Gott und 
das meint, es verdankt ihm seinen Freiheitsraum und die Freiheit, ihn 
frei zu erfahren. 

In diesen Dank, in dem die Gabe der Freiheit des Lebens und des Lebens 
der Freiheit gelebt wird, ist auch die verantwortete Hingabe eingeschlos- 
sen. Das Geschöpf ist als solches zur Freiheit hervorgerufen und in sie 
hineingerufen, und d. h. daß es zum Schöpfer und zum Geschaffenen 
hingerufen wird. Es ist aufgerufen und angerufen von dem Schöpfer und 
für ihn und das Geschaffene. Die ursprüngliche Freiheit, die als Gabe 
des Lebens vollzogen, in der Verherrlichung Gottes und im Dank ver- 
antwortet wird, ist zugleich gebunden und verwiesen an den Schöpfer 
und das Geschaffene. Sie ist eine in diesem Sinn begrenzte oder eine für 
ihre Grenzen offene und bereite Freiheit. Der Dank, in dem der Mensch 
sich in seiner ursprünglichen Freiheit auf- und offenhält, schließt seine 
Gebundenheit an Gott ein. 

In solcher Freiheit des Geschöpfes kommt der Mensch nach Paulus aber 
nicht mehr vor. Das ist ein für den Apostel bestürzendes Faktum. Mit dem 
Ausruf: •Ich unglückseliger Mensch . ..!" endet die Erläuterung des 
menschlichen Daseins in Rom 7, 24. Nicht als ob die ursprüngliche Freiheit 
total vernichtet wäre. Dem widerspricht schon die Tatsache, daß der 
Mensch, wie er vorkommt, ein tiefes Verlangen nach der ursprünglichen 
Freiheit hat, wie wir sehen werden, und mit ihm die gesamte Schöpfung, 
Rom 8, 19. Er hat auch immer noch formale Entscheidungsfreiheit, welche 
die fundamentale Freiheit voraussetzt. Aber die ursprüngliche Freiheit 
kann durch den geschichtlichen Menschen nicht mehr als solche realisiert 
werden. Denn damit daß der Mensch in seiner Geschichte aus einem 
rätselhaften und unheimlichen Antrieb immer schon sein gesamtes Leben 
nicht mehr Gott, sondern sich selbst verdanken will, vollzieht er auch 
die Freiheit nicht mehr als verantwortete Gabe, sondern als Leistung. 



Heinrich Schlier 180 

So wie der Mensch in der Geschichte vor-kommt, versteht und praktiziert 
er aus einem unerklärlichen, aber realen Un-Dank die Freiheit als eigen- 
mächtige und eigen-süchtige. Der Freiheitsraum, der ihm durch den 
Ruf des Schöpfers eröffnet ist, ist wie der Mensch meint, ein grundsätzlich 
von ihm selbst erschlossener, der Freiheitsvollzug ist nun ein eigenwilli- 
ger, weil an Stelle der Freiheitsannahme eine Freiheitsleistung steht. 
Damit ist aber auch die Ausrichtung auf Gott und seine Schöpfung gestört. 
Sie ist jetzt immer schon Freiheit für mich, sie ist als eigenmächtige immer 
auch schon eigensüchtige. So lebt der Mensch, wie er vor-kommt, immer 
schon in einem grundlegenden Mißverständnis und Mißbrauch der ur- 
sprünglichen Freiheit. Er lebt in seiner eigen-mächtigen und eigen-süchti- 
gen Freiheit, in der Freiheit von der Freiheit, in der Unfreiheit, die als 
Freiheit erscheint. Man kann auch sagen: er lebt in einer sich selber ver- 
sagenden Freiheit. 

Daß das keine Theorie ist, sondern eine Aussage über die Wirklichkeit 
des geschichtlichen Menschen, wird an einem Problem deutich, das, wie 
manche theologische Probleme weithin, selbst in der Theologie, nur mehr 
eine geringe Rolle spielt, weil es angeblich nicht konkret ist, obwohl es 
jeden Menschen und somit alle Gemeinschaft vom innersten her trifft, näm- 
lich am Problem des Gesetzes und der Sünde. Für Paulus ist das Gesetz 
zunächst das jüdische als der fixierte und ausgeprägte Anspruch Gottes an 
den Menschen. Von ihm her kann dann auch das Gesetz der Heiden, das 
diese von ihrem Herzen her durch das Gewissen kennen, gesehen werden, 
vgl. Rom 2, 14 f. Wir können also sagen: Paulus läßt das Problem der 
Freiheit an dem Ort sich entfalten, wo das menschliche Leben vor die An- 
forderungen des Gebotes Gottes gestellt wird. Das sind freilich nicht immer 
direkte Anforderungen des ausdrücklichen Gebotes Gottes. Das kann auch, 
und ist es allermeist, jener vielfältige, sich wandelnde, aktuelle, dabei oft 
auch verdeckte Anspruch sein, den die Menschen als einzelne oder als 
Gesellschaft, und den auch die Verhältnisse und Situationen an den 
Menschen erheben. Es kann sogar der Anspruch sein, den die Dinge an 
mich stellen. Aber was geschieht nach dem Apostel auf diesen Anruf von 
Seiten des Angerufenen hin? Was geschieht auf das Gesetz hin? Er, der 
Mensch, ist jedenfalls angerufen und weiß sich auch allermeist angefor- 
dert, mag er sich noch so sehr gegen solchen Anruf verschließen oder gegen 
solche Forderung gleichgültig und •neutral" verhalten. Er erfährt diesen 
Ruf als einen Appell an die Freiheit seiner Entscheidung und darin an 
die Freiheit seiner Freiheit. Doch wie beantwortet er nach Paulus diesen 
Appell? So - und das wird Rom 7, 7 ff. dargelegt -, daß sein Begehren, 
genauer: sein •Aussein-auf-sich-selbst-für-sich-selbst" erweckt wird. Pau- 
lus sagt Rom 7, 7 f.: •Ich hätte die Sünde nicht erfahren, wenn nicht durch 



Über die christliche Freiheit 1°1 

das Gesetz. Denn ich hätte das Begehren nicht erfahren, wenn das Gesetz 
nicht gesagt hätte: Du sollst nicht begehren. Es nahm aber die Sünde die 
Gelegenheit wahr und verschaffte mir durch das Gebot lauter Begehren". 
Der Anspruch, der an den Menschen ergeht, ruft also eine Freiheit hervor, 
die im Begehren den Menschen auf sich selbst aus-sein läßt. Er ruft eine 
eigenmächtige und eigen-süchtige Freiheit hervor. Er lockt nicht mehr 
die ursprüngliche Freiheit heraus, die die Freiheit als Gabe für Gott und 
den anderen Menschen realisiert, sondern die immer schon durch den 
Menschen - ihm selbst zugute - und von ihm geleistete Freiheit. Und so 
kann man sagen: indem das Gesetz (in seinem mich angehenden An- 
spruch) an meine Freiheit appellierte, bringt es meine ursprüngliche und 
eigentliche Freiheit zu Fall. 

Dieses Aussein auf mich selbst und für mich selbst, das der Anspruch 
des Gesetzes erweckt, gilt in jeder Hinsicht. Es erweist sich konkret auf 
zweierlei Weise. Entweder wird nach Paulus der an mich ergehende 
Anspruch abgewiesen und ich erfülle das Gesetz nicht. Oder - und es 
gibt für den Apostel nur dieses Oder - ich gehe auf den Anspruch des 
Gesetzes ein, und erfülle das Gebot, aber zur geheimen oder offenbaren 
Erfüllung meiner selbst in meiner Eigen-leistung. Einfacher gesagt: ent- 
weder handle ich in der Antwort auf den an mich ergehenden Anspruch 
ungerecht oder ich handle selbstgerecht, entweder erfülle ich den gerechten 
Anspruch nicht oder nur zum Schein. Ich enthülle jedenfalls meine Selbst- 
sucht. Dabei ist für den Apostel die selbst-gerechte Erfüllung des Gebotes 
die gefährlichere; denn sie ist die verborgenere Nicht-Gerechtigkeit. Sie 
verdeckt die in ihr sich vollziehende eigenmächtige und eigensüchtige 
Freiheit viel dichter als die offene Ungerechtigkeit. Doch im Lichte Jesu 
Christi bleibt kein Winkel des menschlichen Herzens undurchleuchtet. 
So sieht Paulus, wie die geschenkte und als Geschenk vollzogene Freiheit 
des Geschöpfes unter der Hand des geschichtlichen Vorkommens sich in 
das Belieben der Un-gerechtigkeit oder Selbst-gerechtigkeit wandelt. Das 
schließt nicht aus, daß es unter den Menschen, wie sie vorkommen, nicht 
auch hie und da selbst-loses Handeln gibt und man nicht nur weiß, son- 
dern auch •tut", •was wahr, was ehrbar, was gerecht, was rein, was lie- 
benswert, was anziehend ist", Phil 4, 8. Aber das ist im Sinn des Apostels 
nur ein gelegentliches Aufleuchten der ursprünglichen Freiheit inmitten 
der allgemeinen Unfreiheit, ein Nachklang der Geschöpflichkeit inmitten 
eines Lebens, das sie in seinem Vollzug bestreitet. 

Die Unheimlichkeit der usurpierten Freiheit zeigt sich noch in etwas 
anderem. Jener Appell an meine immer schon selbst-süchtige Freiheit 
bindet mich nicht nur, ungerecht oder selbstgerecht, im Denken, Wollen 
und Handeln, von innen her, an mich selber, sondern auch an meine Welt 



Heinrich Schlier 182 

als eine mir dem Einzelnen überlegene und gebietende Macht. So wie ich 
mich selbst in der pervertierten Freiheit der Sünde auf das Gebot hin so 
oder so als eigenmächtige Größe erhebe, so steht in ihr auch die Welt in 
Geschichte und Natur als maßgebende Macht auf, vgl. z. B. Gal 4, 1 ff. 8 ff.; 
Kol 2, 6 ff. 20 ff. Die elementaren Kräfte des Kosmos, denen ich mich etwa 
wie die Galater als Göttern unterwerfe, oder die ich, nachdem sie als 
Götter entthront sind, zu bewältigen und zu beherrschen versuche, zwin- 
gen mich gerade dadurch in ihren Bann. Der Zeitgeist, der sich vor allem 
in einer eigentümlichen Grundstimmung äußert und zu beherrschenden 
Ideologien verdichtet, bindet mich, ob ich ihm zu widerstehen versuche 
oder, was meist der Fall ist, mich ihm anpasse und unterwerfe, an seine 
Mächtigkeit und bringt so nicht nur meine ursprüngliche Freiheit, sondern 
mit ihr zusammen oft auch meine formale Entscheidungsfreiheit zum Er- 
liegen. Aber beachten wir auch dies: es wird nicht nur die eigene Person 
des Menschen - durch seine selbstgefällige Freiheit und deren eigensüch- 
tige Intentionen - ihrem eigentlichen Wesen entfremdet, es wird auch 
nicht nur die Welt im Zuge der fundamentalen Selbst-herrlichkeit dem 
Menschen zum Gefängnis entfremdet, es wird auch das Gesetz zur Un- 
heilsmacht. Das Gesetz wird ja der Antrieb zu eigenmächtiger und eigen- 
süchtiger Freiheit und erweist sich als solches als eine dämonische Größe, 
vgl. Gal 3, 19. Das gilt von jeglicher Art von Gesetz, sei es vom religiösen, 
sei es vom moralischen, sei es vom gesellschaftlich-sozialen, sei es vom 
Gesetz der sogenannten Entwicklung oder des Fortschrittes oder von 
irgendeinem der vielen Gesetze, an deren Allmacht und Güte der Mensch 
so bereitwillig glaubt und an dessen Erfüllung er so gern das Heil ge- 
bunden sieht. Aber jeder Versuch des Menschen, durch Beugung unter das 
Weltgesetz, bzw. durch Anerkennung des vermeinlich erkannten Welt- 
gesetzes die Freiheit aufzurichten, scheitert. Der Verfügungsbereich des 
Menschen wird dadurch erweitert; aber Konflikt und Selbstzerstörung 
werden dadurch nicht •paralysiert", im Gegenteil: sie werden dadurch 
ausgelöst. 

Sich selber und seiner eigenmächtigen und eigensüchtigen Freiheit 
überlassen, seiner fundamental mißverstandenen und mißbrauchten Frei- 
heit anheimgegeben, verstärkt der Mensch solche faktische Unfreiheit 
immer von neuem dadurch, daß er die darin liegende Täuschung nicht 
durchschaut. Der geschichtliche Mensch meint ständig, er könne im Vollzug 
seiner usurpierten Freiheit das Leben verwirklichen. Aber, sagt Paulus: 
•die Sünde" - in welcher sich ja die eigen-willige Freiheit vollzieht - 
•täuschte mich durch das Gebot .. .", Rom 7, 11. Wer auf das Gebot mit 
Ungerechtigkeit oder Selbst-gerechtigkeit reagiert - das aber ist die all- 
gemein menschliche Reaktion - meint, er gewönne oder bewahre darin 



Über die christliche Freiheit 183 

sein Leben. Wer sich z. B. kritisch über den anderen Menschen erhebt - 
•jeder, der richtet", Rom 2, 1 -, dabei sich selber gegenüber unkritisch ist, 
meint auf solche Weise die Wahrheit zu fördern. In Wirklichkeit zer- 
stört die darin liegende Selbst-sucht die menschliche Gemeinschaft und 
verdunkelt die Wahrheit. Mit dem fundamentalen Un-Dank des Men- 
schen, der Ursprung und Ausweis der Usurpation der Freiheit ist, verlor 
das Herz des Menschen, das die bestimmende Mitte seines Wesens ist, Licht 
und Einsicht und wurden, wie es Rom 1, 21 heißt, •seine Erwägungen 
eitel". Sein Denken traf nicht mehr auf die offenbare und gültige Wirk- 
lichkeit, sondern nur noch auf einen Schein. Es ver-eitelt sie in seinem 
Vollzug. •Sie sagen, sie seien weise und sind Toren geworden'', heißt 
es in diesem Zusammenhang Rom 1, 22. •Sie vertauschten die Wahrheit 
Gottes mit der Lüge", heißt es Rom 1, 25. Zur selbst-mächtigen und 
selbst-süchtigen Freiheit gehört die Lüge. Sie ist Selbst-täuschung. Alle 
Freiheit, in der der Mensch sich selbst behaupten, selbst sichern, selbst 
fördern, selbst rühmen, selbst verherrlichen will, ist immer mit der Illu- 
sion verbunden, sich selber und die Welt darin zu gewinnen. Doch diese 
Freiheit macht nicht frei und wahr. Sie ist nur Freiheit zur Un-freiheit 
und Un-wahrheit. 

Letztlich bindet sich in ihr der Mensch an den Tod. Im Grunde ist nach 
Paulus die Sünde - und das ist ja die eigen-mächtige und eigen-süchtige 
Freiheit im Vollzug - auf den Tod aus. Gemeint ist der Tod, der der 
eigentliche Tod ist, weil er endgültig von Gott trennt, und dessen Zeichen 
und Prototyp für den Menschen der leibliche Tod ist. Die Sünde hat ihn, 
die endgültige Zerstörung des Geschöpfes, vor Augen und tendiert zu ihm 
hin, vgl. z. B. Rom 6,21; 8, 6. Sie treibt ihn an, 1 Kor 15, 56. Sie will ihn. Sie 
trägt sich auch den Tod ein, Rom 6, 21. Sie erntet ihn als ihre Frucht, Rom 
7, 5; Gal 6, 8. Sie kommt in ihm zur Herrschaft, Rom 5, 17. 21. Ihre Macht 
erfüllt sich und enthüllt sich im Tod. Die Freiheit, in der der Mensch auf 
sich selber und für sich selbst aus ist, vernichtet das für Gott und den 
Nächsten offene Leben, das das Leben schlechthin ist. Sie will es in die 
eigene Hand nehmen. Damit aber zerbricht sie es. Solcher Todessinn und 
solche Todeskraft der Sünde hat, abgesehen von ihrer Ungerechtigkeit 
und Selbstgerechtigkeit, schon manche Vor- und Anzeichen, z. B. die 
verhüllte, aber reale Entpersonalisierung und Formalisierung des mensch- 
lichen Lebens, die Nivellierung aller Maßstäbe, das Dahinschwinden 
jeder Autorität, der unausweichliche Umschlag der eigenmächtigen Frei- 
heit in die Willkür der Tyrannis, wie man schon bei Plato nachlesen kann 
(Plato, Polit. VIII, 10ff. 555 Äff.; 698 Äff.; Nomoi III14ff. 698f.) u. a. m. 
Insgesamt aber mag man an die unaufhörliche und allgemeine physische, 
seelische und geistige Zerstörung denken, wie sie die Geschichte verwest, 



Heinrich Schlier 184 

und gegen die Gott seine ursprüngliche Schöpfung oft nur mühsam durch- 
hält. 

So sehen wir bis jetzt: nach dem Apostel Paulus vollzieht der Mensch 
als Geschöpf die ihm mit seinem Geschaffensein von Gott gewährte Frei- 
heit in der freien Bindung an Gott und seine Schöpfung. Er ehrt Gott 
und dankt ihm; das ist seine ursprüngliche Freiheit. Darin ist er ja von 
sich weg und zugleich zu Gott und zu sich hin. Und darin ist er er selbst. 
Aber so wie er in der Geschichte vorkommt, hat er immer schon die ihm 
gewährte Freiheit als die seine in die Hand genommen. Das erweist sich 
in seiner Antwort auf den ihn ständig direkt oder indirekt angehenden 
Anspruch Gottes. Das Gebot entzündet ihm nur ein Aus-sein auf sich 
selbst und für sich selbst in der Weise der Ungerechtigkeit oder Selbst- 
gerechtigkeit. Freiheit ist für den Menschen, wie er vor-kommt, immer 
schon eigen-mächtige und eigen-süchtige Freiheit für sich selbst, in der 
er freilich nie zu sich kommt. Sie bringt ihm nie ein, was er erwartet. 
Sie läßt ihn vielmehr in ihrem täuschenden Vollzug an sich selbst, an die 
Welt und ihre Mächte durch das Gesetz verfallen und letztlich an den 
enttäuschenden Tod. Es ist klar, daß sich der Mensch aus dieser Unfrei- 
heit nicht befreien kann. Befreien und d. h. retten kann den Menschen 
nur die Entbindung neuer Freiheit. 

II. 

Diese Befreiung oder Rettung ist geschehen. Nach dem Apostel Paulus 
hat Gott seine Freiheit noch einmal und endgültig gewährt, und zwar 
mitten in der Unfreiheit und für die Unfreien - in Jesus Christus. •Für 
die Freiheit hat uns Christus freigemacht", ruft Paulus den galatischen 
Christen zu, Gal 5, 1. Diese Freiheit kommt nicht mehr aus der Schöpfung, 
wiewohl deren Freiheit schon darauf verwies. Sie kommt von weit her 
und ist uns doch sehr nahegekommen. Sie kommt aus der Ewigkeit Gottes 
selbst her und ist die Erfüllung unserer Erwählung und Bestimmung 
durch Gott und seine Liebe zur •Sohnschaft", vgl. Rom 8, 28 f.; Eph 1, 4 f. 
3, 11 u. a. Sie kommt •durch Jesus Christus" und d. h. sie ist •die Gabe 
der Gnade in dem einen Menschen Jesus Christus", Rom 5, 15. Als 
solche ist sie das reine Gewähren von Gottes Gerechtigkeit, Treue und 
Wahrheit, vgl. Rom 3, 1 ff. 21 ff. Damit ist sie das Unüberbietbare und 
Unüberholbare, das Abschließende und Endgültige. Der Deus Creator, 
der durch sein Schöpfungswort seiner Schöpfung unverfügbare Freiheit 
verfügt, enthüllt sich jetzt als der Deus Salvator, der inmitten des Ver- 
hängnisses der Unfreiheit der eigen-willigen Menschengeschichte noch 
einmal und nun für diese Zeit abschließend Freiheit setzt. 



Über die christliche Freiheit l°-5 

Das geschieht, kann man sagen, durch die Freiheit Jesu Christi selbst. 
Paulus kennt diesen Begriff nicht, aber er kennt die Sache. Denn für 
ihn ist Christus der Freie schlechthin, •der Sohn" inmitten der Sklaven, 
die durch ihn aber •Söhne" werden können, Rom 8, 29; 1 Kor 1, 9; Gal 
4, 4 u. a. Begegnet man ihm, so begegnet man dem Menschen, der immer 
schon frei ist, weil er sich immer schon in seinem Tun und Leiden freige- 
geben hat und die Freiheit frei hält. In dem von Paulus übernommenen 
Christuslied, Phil 2,5 ff., wird Christus dahin charakterisiert,  daß er 
sein gottgleiches Sein nicht für sich in Anspruch nimmt und es gerade so 
bewahrt. Das aber erweist sich darin, daß er sich im Gehorsam gegen 
Gott den Menschen bis zum Tod hingibt. Sein Opfer ist seine Freiheit, 
die ihn und uns frei macht. Auch Rom 15, 3. 7 kommt diese Freiheit des 
sich Freigebens für Gott und die Menschen zur Sprache. •Auch Christus 
lebte nicht sich zu Gefallen, sondern (es ist) wie geschrieben steht: die 
Schmähungen derer, die dich (Gott) schmähen, sind auf mich gefallen". 
•Nehmt einander an, wie auch Christus uns angenommen hat zur Ehre 
Gottes". Jesus lebte nicht sich zu Gefallen oder zugute. Er suchte nicht 
sich selbst oder das Seine. Er gab sich vielmehr frei für Gott. Seine Frei- 
heit war Gehorsam gegen Gott und Hingabe an ihn bis zu dem, daß er 
die Lästerungen, die Gott galten, aus dem Mund und der Hand der 
Menschen auf sich nahm und darunter am Kreuz starb. Er überließ sich 
und seine Freiheit Gott, er nahm die ihm von Gott zugeteilte an, und so 
war er frei für die Menschen. •Er nahm sie an" in ihren •Schmähungen", 
den tödlichen Auswirkungen ihrer selbst-süchtigen Freiheit, die durch 
das Gesetz erweckt waren. Er hielt sie aus, nahm sie ihnen damit ab und 
ließ sie in der Freiheit seiner Hingabe in seinem Tod begraben werden. 
So erwies sich seine Freiheit, die eine von sich absehende, hingebende 
Freiheit und Offenheit für Gott ist, als Freiheit für die Menschen, die 
von dieser Freiheit leben. Sie erwies sich m.a.W. als die Freiheit der Liebe. 
In ihr gewährte Christus Jesus sich den Menschen, um sie darin zu bergen 
und ihnen die Selbstsucht ihrer Freiheit abzunehmen. Indem er ihnen 
vergab - denn nichts anderes ist diese seine Hingabe -, gab er ihnen die 
neue Freiheit, zog er sie in seine Freiheit hinein. Damit ist an diesem 
Ort der Welt, am Kreuz Christi, die Freiheit als Gabe wieder erstanden. 
Hier an diesem Ort ist für uns als in unserem neuen Lebensraum, in 
Christus, die Freiheitsdimension aufgetan, und Freiheit für uns erreichbar 
geworden. Hier kann nun die Freiheit, in der wir uns selbst suchen, zu 
Ende sein. Hier ist sie zu Ende und abgetan. Der Sklave ist freigekauft, 
vgl. 1 Kor 6, 20; 7, 23; Gal 3, 13; 4, 5. Das Diktat des Gesetzes als bloßer 
Forderung und Leistung ist dahin. Die Illusion des Heils aus eigener 
Freiheit ist erloschen. Die sichere Beute ist dem Tod entrissen und das 



Heinrich Schlier 186 

Leben als Gabe gewährt. Nun erfährt in der Freiheit Christi der Mensch, 
daß er in ihr angenommen ist und nicht mehr an sich fixiert, sondern an 
den Crucifixus und von ihm her die Gabe seiner Freiheit als die seine 
empfängt. 

Denn Jesus Christus eröffnet sich im Geist. Dieser ist nach dem Apostel 
die Macht und die Kraft der Selbstvergegenwärtigung Jesu Christi. In 
der Kraft des Geistes hat Gott Jesus Christus von den Toten erweckt, 
Rom 8, 11, im Geist herrscht der von den Toten Erweckte, 2 Kor 3, 17; 
13, 4, und zwar so, daß er und durch ihn uns in die Freiheit seiner Freiheit 
hineinzieht und mit Freiheit begabt. Die •im Geist" sind, sind •in Chri- 
stus", Rom 8, 9. 1. Wenn der Geist •in uns" ist, ist Christus •in uns", Rom 
8, 9b. 10. 11. So vermacht der Geist uns auch die Freiheit als die uns be- 
stimmende Lebensdimension und -kraft. Rom 8, 2 kann es heißen: •Denn 
das Gesetz des Geistes und des Lebens in Jesus Christus hat dich freige- 
macht von dem Gesetz der Sünde und des Todes". Sünde und Tod, die 
Selbstverfallenheit des Menschen bis zur letzten Konsequenz, sind das 
Gesetz, nach dem er in der Geschichte immer schon angetreten ist und 
dem er treu bleibt im Durchsetzen seiner eigenmächtigen und eigensüch- 
tigen Freiheit. Aber •in Christus" kann er von neuem antreten im Er- 
greifen der von Jesus Christus am Kreuz erwiesenen und dargebotenen 
Freiheit, die der Geist überwältigend offenbar macht und nach uns aus- 
greifen läßt. So kann der Apostel sagen: •Wo der Geist des Herrn ist, da 
ist Freiheit", 2 Kor 3, 17, da weht die Freiheit Jesu Christi, welche seine 
uns tragende Liebe ist, in unser Herz. 

Der Geist aber läßt sie erfahren durch Wort und Zeichen. Das apostoli- 
sche Wort in aller seiner Mannigfaltigkeit ist des Geistes Wort und Be- 
lehrung, 1 Kor 2, 10 ff., und erweist des Geistes Macht, 1 Kor 2, 4 f. Des 
Apostels Dienst ist des Geistes Dienst, der lebendig macht, weil er die 
Freiheit Christi eröffnet, 2 Kor 3, 4 ff. Er steht dem tödlichen Dienst des 
Gesetzes, der bloßen Forderung, die die selbstsüchtige und selbstmächtige 
Freiheit im Menschen entzündet, entgegen. Das apostolische Wort bis in 
alle Entfaltungen hinein im Wort der Kirche ist der konkrete Ruf des 
Geistes, der Anruf und Zuruf und Aufruf der Freiheit Christi zu sich 
selbst. •Ihr aber, Brüder, seid zur Freiheit gerufen ...", Gal 5, 13. Und 
in diesem Ruf steht nun die Welt. So oft wir ihn überhören, so bereit wir 
ihn verfälschen, mit so leichter Hand wir ihn mit anderen Rufen ver- 
tauschen, so sehr wir ihn unterbinden wollen, er dringt immer wieder 
durch, und seine Wahrheit, eben die geschenkte Freiheit, bricht immer 
wieder hervor und findet immer wieder in Wort und Tat Fürsprecher, so 
wie damals in Galatien der Apostel selbst die Freiheit Christi gegen die 
Scheinfreiheit eines dämonischen Gesetzes, in dem das Heil liegen sollte, 



Über die christliche Freiheit 18' 

verteidigte. In diesem Ruf steht die Welt heute wie vor fast zweitausend 
Jahren, in ihm hat sie endgültig das immerwährende An-Gebot der Frei- 

heit, die frei macht. 
Der Geist eröffnet uns die Freiheit Christi aber auch in wirksamen Zei- 

chen, vor allem in der Taufe und der Eucharistie. Davon können wir jetzt 
nicht mehr reden. Nur die eine Frage müssen wir uns angesichts etwa von 
Rom 6, 1 ff. und 7, 1 ff.; Gal 3, 26 ff. stellen: Wissen wir noch, daß wir 
durch die Taufe in der Kraft des Geistes auf die Freiheit als Gabe Christi 
versiegelt sind? Wissen wir noch, daß wir deshalb als Getaufte schon von 
der wiedergeschenkten und wiedergewonnenen Freiheit herkommen und 
also unsere Freiheit, die doch immer nur Freiheit zur Unfreiheit ist, dahin- 
gehen können und müssen? Wissen wir noch, daß wir durch die Taufe, 
die uns Christus und seinem Tod übereignet, von neuem im offenen Be- 
reich der Freiheit, weil seiner Hingabe leben? Wissen wir noch, daß bei 
der Unfreiheit unserer eigenwilligen Freiheit zu verharren, ein Ana- 
chronismus ist? Ziehen wir auch die Konsequenzen aus diesem einfachen 
und überwältigenden Sachverhalt? 

III. 

Doch wir müssen noch eines erörtern, nämlich dies, wie wir solche Freiheit 
Jesu Christi ergreifen und auf welche Weise wir sie als die unsere er- 
weisen können, ohne daß sie eigen-mächtige und eigen-süchtige Freiheit 
wird. Die Antwort des Apostels können wir kurz dahin zusammenfassen: 
das geschieht, wie er selbst sagt, in Glaube, Liebe und Hoffnung. Der 
Glaube ist für Paulus ein Hören des Evangeliums Gottes, dem man ge- 
horsam wird. Dieses ist ja •eine Macht Gottes zur Rettung für jeden, 
der glaubt. ..", Rom 1, 16. Den Ruf: •Christus hat uns freigemacht" und 
alles, was dieser Ruf enthält, im glaubenden Gehorsam anerkennen, das ist 
der erste Schritt zur Freiheit, vgl. z. B. Rom 6, 17; 10, 16. Man kann aber 
auch sagen - und beides ist dasselbe -: die erste Bewegung in die Frei- 
heit ist das ,sich hinwenden zum Geist', vgl. 2 Kor 3, 16 f., das ,sich auf den 
Geist einlassen und von ihm geführt werden', Rom 8,14, das ,den Geist, der 
die von Christus uns erworbene und geschenkte Freiheit erschließt, für 
unser Leben maßgebend sein lassen', Rom 8, 4. 

In solchem anerkennenden Hören des Evangeliums Gottes und Jesu 
Christi und in solcher Hinwendung zum Geist vollzieht der Glaubende 
die Übergabe seiner selbst im Denken, Wollen und Handeln an den Chri- 
stus, der in seiner Freiheit, in seinem Für-uns-sein, uns unsere Freiheit 
gewährt, nämlich die, daß auch wir uns nun Gott und dem Nächsten hin- 
geben. Damit ereignet sich im Glauben die Ablösung von uns selbst und 
der Durchbruch durch die Befangenheit unserer eigen-mächtigen und 



Heinrick Schlier 188 

eigen-süchtigen Freiheit. Im Glauben, in dem ich mich freigebe und Gott 
in Jesus Christus hingebe, gelingt mir der Schritt, nein, der Sprung in die 
Freiheit als der Gabe Gottes, in die glaub-würdige Freiheit Jesu Christi, 
die sich im Geist aufgetan hat und als offene mich durch das Evangelium 
bedrängt und verlockt. Im Glauben ereignet es sich, daß ich nicht nur immer 
mich und das Meine will und so in meiner scheinbaren Freiheit mich und 
das Meine verspiele. Im Glauben wird es Wirklichkeit, daß ich als die 
Freiheit nicht nur die meine gebrauche und so zur Unfreiheit werden 
lasse, sondern sie als die mir von Gott eröffnete liebe und als Freiheit 
frei lasse. 

In solcher Ablösung von mir selbst im Glauben ist es dann möglich, 
daß ich inmitten täglicher Sorgen sorg-los bin. Ich weiß ja mein Leben 
allem zuvor in der Freiheit Christi, in seiner Hinneigung zu mir, besorgt. 
Ich weiß ja im Glauben, daß ich mir nicht mehr selber gehöre, 1 Kor 3, 23; 
6, 19, und also nicht mehr mir selber lebe, sondern Christus, 2 Kor 5, 14 f., 
so daß ich selbst im Sterben nicht mehr einsam bin und einsam mich be- 
haupten muß, Rom 14, 7 ff. In solcher innersten Abwendung von mir 
selbst und vertrauenden Zuwendung zum Herrn wird es möglich in aller 
Unheimlichkeit des Lebens ohne Angst zu sein. •Ihr habt nicht wieder den 
Geist von Sklaven empfangen, der sich fürchtet, sondern ihr habt den 
Geist von Söhnen empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater", Rom 
8, 15 f.; Gal 4, 6 f. Im Geist, der uns Christi Freiheit zuweht, wissen wir 
uns adoptiert zum Vertrauen, das sich immer wieder gegen alle Ängste 
durchsetzt, vgl. Phil 2, 12; 2 Kor 7, 5 u. a., und sich im Gebet des Geistes, 
das dann auch meines ist, ausspricht, vgl. Phil 4, 6: •Sorgt euch um nichts, 
sondern bringt in allem betend und flehend eure Bitten mit Dank vor 
Gott". Der Gegensatz zur Sorge und Angst, die unser Leben begleiten, 
ist das Beten, Flehen und Danken. Es erweist ja, wenn wir wissen, was 
wir beten sollen, daß wir frei sind und offen zu ihm hin. 

Vor allem kann ich in der Freiheit des Glaubens, d. h. in der Bindunsr 
an Christus, der uns in der Vergebung die Freiheit schenkt, auf jeglichen 
Selbstruhm verzichten, der sich auf meine vermeintlichen oder wirklichen 
moralischen Leistungen und Vorzüge stützt, und sich unfehlbar mit der 
selbst-süchtigen Freiheit einstellt, bzw. diese dokumentiert. Paulus haßt 
dieses •Rühmen", wie er es nennt, weil in ihm der Mensch vom eigenen 
Ansehen lebt und nicht vom Ansehen Gottes. Der Selbst-ruhm ist jene 
Selbst-erbauung, in der sich die eigenmächtige Freiheit scheinbar das Le- 
ben aufbaut, in Wahrheit aber niederreißt und zerstört, vgl. Rom 2, 17. 23; 
5, 2.11; 1 Kor 1, 29; 3, 21; 4, 7 u.a. 

Aber die im Glauben erfahrene Freiheit Jesu Christi macht mich auch 
frei von der Welt. Die nächste Welt sind wir selbst. So ist die Freiheit, in 



Über die christliche Freiheit 1 °" 

der wir im Glauben stehen, auch Freiheit von jeder Form der •Epithymia", 
des Begehrens, d. h. des selbstsüchtigen Ausseins auf uns selbst für uns 
selbst. Es gibt nichts Neues in der Welt. Gerade mit dem ungeordneten 
Begehren war in Korinth, aber auch sonst, vgl. 2 Petr 2, 19, die Parole 
der Freiheit verbunden, vgl. 1 Kor 5, 1-13; 6, 12-20 u. a. In diesem Zu- 
sammenhang prägten die dortigen Enthusiasten das Wort: •Alles ist mir 
erlaubt", lKor6, 12; vgl. 10, 23. Der Apostel aber fügt sofort hinzu: •Aber 
nicht alles ist nützlich", nämlich zum Heil. Denn die Freiheit, die sich alles 
erlaubt, ist keine Freiheit, sondern ein sklavisches Verfallensein an mich 
selbst, vgl. 1 Kor 6, 12. •Denn wovon einer überwältigt wird, dessen Sklave 
ist er geworden", heißt es in solchem Zusammenhang, 2 Petr 2, 19 b. Solche 
Freiheit ist m.a.W. grundsätzlich und praktisch Scheinfreiheit. Sie ist 
Illusion. Sie ist ja eine der vielen, sozusagen banalen Aus-schweifungen 
des Lebens in das - Nichts. 

Unsere Welt sind aber auch die anderen Menschen. Wer zur Freiheit 
Jesu Christi gerufen ist, ist auch von ihnen und ihrem Treiben frei und 
zwar im Grunde seines Lebens. Die Freiheit, die sich in Jesus Christus 
geborgen weiß, läßt uns auch frei sein von der Freiheit, die uns die Men- 
schen geben können. Den Sklaven, die ruhig Sklaven bleiben sollen, auch 
wenn sie Freigelassene werden können, ruft Paulus zu: •Ihr seid teuer 
erkauft, werdet nicht Sklaven der Menschen!", 1 Kor 7, 23, nämlich da- 
durch, daß ihr von ihnen Freiheit erwartet und verlangt. Das nennt ein 
Exeget •kleinbürgerlich". In Wahrheit übersteigt es alles Bürgerliche, 
großes oder kleines. Es zeigt nur, wie die Freiheit in Christus alle mensch- 
liche Freiheit und Unfreiheit transzendiert und uns gerade dadurch wirk- 
lich frei sein läßt. Damit ist nicht gesagt, daß die Gesellschaft dem Sklaven 
oder dem Sklavenähnlichen in ihr die bürgerliche Freiheit verweigern 
soll, im Gegenteil. Auch sie soll in der Erkenntnis der wirklichen Freiheit 
in Christus diese Gabe allen gewähren. Aber es ist gesagt, daß die Freiheit 
in Jesus Christus und also die Freiheit schlechthin nicht davon abhängt, 
ob mir Freiheit von den Menschen gewährt wird. Deshalb ist auch eine 
Identifizierung bürgerlicher oder revolutionärer Freiheit mit christlicher 
Freiheit absurd. •In Jesus Christus" - und das meint in seinem uns be- 
stimmenden Herrschaftsbereich - •ist weder Sklave noch Freier", heißt 
es Gal 3, 28; Kol 3, 11. Aber jedes Durchsetzen der Freiheit für mich oder 
nach meiner selbstsüchtigen Intention für andere liefert mich der Unfrei- 
heit aus. 

Die Welt begegnet endlich auch in ihren Göttern und Mächten, vgl. 
Rom 8, 38 f.; 1 Kor 8, 1 ff.; Gal 4, 1 ff. u. a. Wer im Glauben die Freiheit 
gewinnt, weiß, daß es keine •Götter" gibt, sondern nur Gott, den Vater. 
Es gibt immer nur, das aber oft in hohem Maß, wie Paulus sagt, •söge- 



Heinrich Schlier 190 

nannte Götter". Sie haben fast unüberwindliche Macht über die einzelnen 
Menschen. Aber sie haben sie nur, weil man sie ihnen gibt. Sie fällt zu- 
sammen, sobald der Glaube ihre Nichtigkeit durchschaut und der Glau- 
bende, geborgen in der Freiheit Christi, ihrer nicht mehr bedarf und sie 
nicht mehr verehrt. Die •Götter", die sozusagen Entfaltungen •des Gottes 
dieses Äons" sind, wandeln sich. Durch den Glauben an Christus wurde die 
Welt entgöttlicht, sie wurde •weltliche Welt". Aber es ist naiv anzuneh- 
men, daß es nun keine Götter mehr gibt. Gerade •die weltliche Welt" 
erhebt sich als Gegengott und zwingt ihre Gläubigen in den Staub. Noch 
nie gab es soviel Glauben an die Welt wie im Zeitalter der •weltlichen 
Welt". Schritt für Schritt drängt sie sich vor, und auf allen Gebieten und 
mit allen Mitteln redet sie uns das Weltliche ein und den Glauben aus 
und bietet ihr Bild zum Anbeten an. Aber Gott spottet auch dieses Gottes 
der •weltlichen Welt". Und die, welche etwas von der Freiheit Christi 
wissen, erkennen, daß auch die Welt als Gott zu den •Nichtsen" gehört. 

So sehen wir: Die Freiheit des Glaubens, die in Christus gegeben und 
im Geist zugängig wird, hat dies Kennzeichen: sie hält Distanz zur Welt, 
die wir selber, die anderen Menschen und die Mächte sind. Diese Distanz 
ist nicht Gleichgültigkeit oder auch Scheu vor dem Risiko, sondern eine 
solche, die der Realität des Anbruchs einer neuen Weltsituation, weil der 
neuen und radikalen Freiheit in Christus Jesus, Rechnung trägt. Mitten 
in die Weltzeit hinein, die Freiheit, ihre Freiheit, in der mannigfaltigsten 
Weise anbietet oder erkämpft, ist die Freiheit getreten, die als das Ende 
jeder menschlichen Freiheit einen neuen Anfang, Gottes Freiheit setzt. 
Damit ist die Zeit angebrochen, von der der Apostel 1 Kor 7, 29-31 
spricht: •Brüder, die Zeit ist zusammengerafft. Darum seien die, welche 
eine Frau haben, als hätten sie keine, und die da weinen, als weinten sie 
nicht, und die sich freuen, als freuten sie sich nicht, und die von der Welt 
Gebrauch machen, als gebrauchten sie sie nicht. Denn das Schema dieser 
Welt ist im Vergehen". Solche Distanz von der Welt, die in Tränen sich 
freut, ist ein Kennzeichen der Freiheit des Glaubens. 

Aber das ist nur die eine Seite der Freiheit des Glaubens. Ja sie wäre 
überhaupt kein Freiheitserweis, wenn es bei ihr allein bliebe. Die andere 
Seite ist die: daß die sich von der Welt distanzierende Freiheit, die ja 
nichts von ihr und für sich will, den anderen Menschen Freiheit eröffnen 
kann. Allein die Freiheit, in der ich von meinem selbstsüchtigen Begehren, 
von der Gunst der Menschen, von den Drohungen und Versprechungen der 
Götter frei bin, allein die Freiheit, in der ich nicht meine Freiheit suche 
und so mich immer wieder in Unfreiheit verstricke, kann auch dem ande- 
ren Menschen den Freiheitsraum und Freiheitsvollzug ermöglichen. Allein 
der in Jesus Christus Freie liebt. Allein die Liebe schafft Freiheit. Allein 



Über die christliche Freiheit 1"! 

die Liebe ist der energische Vollzug der Freiheit. •Ihr seid zur Freiheit 
gerufen, Brüder, nur laßt die Freiheit nicht zum Antrieb (oder zur Gele- 
genheit) für das Fleisch (das eigene selbstsüchtige Dasein) werden, son- 
dern dient einander in Liebe", Gal 5, 13. Die Liebe entspringt und ent- 
spricht der Freiheit, und man hält sich in der Freiheit auf, man erweist sie, 
wenn man den Nächsten liebt. Die Liebe allein, und also das im Glauben 
erwachte Freisein von mir selbst, sieht überhaupt den Menschen erst un- 
befangen und in seiner eigentlichen Verfassung. Sie allein, die Agape, 
durchschaut auch die Verhältnisse und Situationen ohne Illusionen. Allein 
sie ist, gemäß der Freiheit, deren Exponent sie ist, offen und bereit für die 
Wahrheit und Gerechtigkeit der Dinge. Allein sie ist sachlich. Sie ge- 
braucht z. B. den anderen Menschen, dem sie helfen will, nicht als Vor- 
wand für den eigenen Nutzen oder Ruhm oder den Glanz der eigenen 
Theorie und Utopie, sie beruhigt auch mit ihrem Verhalten nicht ihr eige- 
nes Gewissen, sondern ist in Wahrheit um ihn und um nichts anderes 
besorgt, auch nicht um die Durchsetzung irgendeiner gesellschaftlichen 
oder politischen Heilsdoktrin. Sie allein gibt ja auch etwas, nämlich den 
Liebenden selbst. Sie behält nichts zurück, sondern gewährt ungeteilt und 
ganz. Sie allein fordert nicht ohne zu geben und weist doch auf den rech- 
ten Weg, sie allein richtet nicht und urteilt doch gerecht. Allein in ihrer 
Freiheit, die ja die im Glauben empfangene und ergriffene Freiheit Jesu 
Christi ist, lebt der Mensch nicht mehr •sich zu Gefallen", sondern dem 
anderen zum Nutzen, •zum Guten", •zur Erbauung", Rom 15, 2. Sie läßt 
den Menschen zum •Diener aller" werden, soweit es der Herr erlaubt und 
weil er es fordert, 1 Kor 9, 19 ff. Sie allein läßt auch die Arbeit und Mühe 
für das öffentliche Wohl zum ungeheuchelten und gerechten Dienst 
werden. Und so ist sie für die Einrichtung gerechter Wirklichkeit zuletzt 
ausschlaggebend und keineswegs der persönliche Eifer. Allein sie dient 
der Gemeinschaft auch konkret, da sie es mit dem unangenehm Nächsten 
und nicht nur mit dem angenehm Fernen zu tun haben will. Sie allein, die 
frei ist von dem die Selbstsucht provozierenden Gesetz der bloßen For- 
derung, erfüllt •das Gesetz Christi", Gal 6, 2, und übernimmt seine Frei- 
heit im Absehen von sich selbst. Sie allein hat deshalb auch •Parrhesia", 
wie Paulus mit einem alten politischen und dann human-philosophischen 
Wort der Griechen die Freiheit und den Freimut der Freigabe des Glau- 
bens in der Liebe nennt. 

Diese Freiheit, die in der Liebe waltet, erweist sich vor allem auch darin, 
daß sie sich aus Liebe begrenzen läßt. In der Freiheit Christi hat nach 
dem Apostel Paulus der Christ das Recht und die Macht, die Exusia, am 
Opfermahl für die Götter teilzunehmen. Die Götter sind ja •Nichtse" 
und •die Erde ist des Herrn und ihre Fülle", 1 Kor 10,26. Nur eine 



Heinrich Schlier 192 

Grenze für diese erstaunliche Freiheit gibt es: wenn durch mein freies 
Verhalten das Gewissen - und dazu das falsch orientierte Gewissen! • des 
Bruders beunruhigt oder gar verletzt wird. Dann gebietet die Liebe in 
ihrer Freiheit der Freiheit, auf sich zu verzichten. Die echte Freiheit erweist 
sich zuletzt auch im Verzicht auf die Freiheit aus Liebe, vgl. 1 Kor 10, 23 f., 
wofür auch der Apostel selbst ein Beispiel ist, 1 Kor 9. Die falsche Frei- 
heit der in der korinthischen Gemeinde und dann in der Kirche immer wie- 
der auftretenden Doktrinäre und Fanatiker will die Freiheit auf alle Fälle 
durchsetzen, sie will die grenzenlose Freiheit. Sie will sie vielleicht nicht 
nur für sich, sondern auch für die anderen. Aber sie verrät ihre Unfreiheit 
darin, daß es ihr nebensächlich ist, ob sie auch dem •Schwachen", wie 
Paulus eine andere Gruppe im Rom nennt, gut tut. Mag er fallen für die 
Freiheit, meinen die Starken. Die echte Freiheit läßt sich aus Liebe begren- 
zen, aus der Liebe, die Freiheit ist. 

Auch in einem anderen Sinn läßt sich die Freiheit in Christus begrenzen. 
Die Charismen, die •Geistesgaben", sind Gaben und Zeichen der Freiheit 
in Christus und die Gemeinde soll ihnen Raum geben. Aber zugleich sol- 
len sie sich in Freiheit den Ämtern, die Christus eingesetzt hat, aus Frei- 
heit unterordnen, so sehr diese ihnen auch zu widersprechen scheinen. Die 
Charismen sind ja nicht für die Charismatiker da, sondern •zum Nutzen" 
d. h. •zur Erbauung" der Kirche, deren ordnende Gabe die Ämter sind. 
Es gehört zu den Charismatikern als den Trägern der Gaben der Freiheit 
des Geistes, aus Liebe sich in die Ordnung der gottesdienstlichen Ver- 
sammlung einzufügen und die Entscheidungs- und Ordnungsautorität des 
apostolischen Amtes anzuerkennen, vgl. 1 Kor 14, 26-40. Echter Enthusias- 
mus hat immer die Freiheit, sich begrenzen zu lassen durch den Nutzen 
des Ganzen und, um des Ganzen willen, durch das dafür verantwortliche 
Amt. Denn auch seine Freiheit ist die Freiheit der Liebe. Es gilt in jedem 
Sinn, was Paulus 1 Kor 10, 32 f. sagt: •Gebt keinen Anstoß, weder den 
Juden noch den Griechen noch der Gemeinde Gottes, wie auch ich in allen 
Dingen allen zu Gefallen lebe, indem ich nicht meinen Nutzen, sondern 
den der vielen suche, damit sie gerettet werden". So spricht die neue 
Freiheit in Jesus Christus! 

Noch ein Letztes. Die Freiheit lebt auch in der Hoffnung, und zwar in 
der Hoffnung auf sich selber. Die Freiheit ist, wie wir gewohnt sind zu 
sagen, ein eschatologisches Phänomen, ein Phänomen der in Jesus Christus 
schon vor ihr Ende gestellten und stehenden Zeit, das einmal offenbar 
wird. Sie ist in der Selbsthingabe Jesu Christi in die Welt eingebrochen 
und wird im Geist zugängig. Im Glauben ergreift sie den Menschen und 
ergreift der Mensch sie, und in der Liebe wird sie zeichenhaft wirksam. 
Aber als solche ist sie - •in den irdischen Gefäßen", 2 Kor 4, 7, und •in 



Über die christliche Freiheit 193 

unserer irdischen Zeltbehausung", 2 Kor 5, 1 - erst vorläufig und verhüllt 
da, abgesehen davon, daß sie auch noch stets angefochten ist und wir stets 
aufgefordert werden müssen, in ihr zu •stehen", Gal 5, Ib. Im Glauben, 
der in der Liebe am Werk ist, wie Paulus Gal 5, 6 sagt, ist ihre Doxa, d. i. 
der erschreckende und tröstliche Glanz der Macht ihrer Wahrheit, noch 
nicht zu schauen. Aber gerade das läßt uns die offenbare Freiheit nun auch 
erwarten, und den, der in ihr steht, nach ihr seufzen und auf sie hoffen. 
Wir wissen von ihr. Der Geist hat sie uns im Evangelium zugerufen. Wir 
haben ihre Stimme im Glauben vernommen und ihr Atem weht in den 
Werken der Liebe. Gerade das läßt uns immer wieder nach ihr aus- 
schauen. •Auch wir, die wir die Erstlingsgabe, den Geist, haben, auch wir 
seufzen und warten auf die Sohnschaft, die Erlösung des Leibes", Rom 
8, 23. Damit aber warten wir auf die vollkommene Freiheit. 

Doch warten nicht nur die auf sie, welche den Geist haben. Auf sie 
warten letztlich alle Menschen samt der Kreatur. Auch sie haben das Ver- 
langen nach der ursprünglichen Freiheit, die als Freiheit in Christus offen- 
bar werden wird, nicht verloren. Zeugnis dessen ist nicht nur, daß alle 
jeweils errungene menschliche Freiheit nach immer neu zu erringender 
ausschaut, sondern vor allem auch die von Paulus vermerkte Tatsache, 
daß die menschliche Geschichte, die von Wehen zu Wehen eilt, von Stöh- 
nen und Klagen begleitet wird. Warum eigentlich? Es gäbe weder 
Schmerz noch Leiden, weder Tränen noch Trauer, wenn die Menschen 
und die Kreatur nicht ihre Befreiung in der wahren Freiheit und dem von 
Gott her offenen Leben ersehnten. Aber wird sie je erfahren? Gewiß, die 
Menschen werden sie nicht finden als Ergebnis eines immanenten Natur- 
prozesses. Sie werden sie auch nicht finden als Resultat ihrer geschichtlichen 
Entwicklung, auch nicht als Frucht ihrer psychischen und geistigen Erup- 
tionen, ihrer Revolutionen. Dies alles täuscht nur Freiheit vor. Aber die 
Freiheit wird gefunden werden bei der Schar derer, die sie kraft des Gei- 
stes im Glauben gehütet haben, in der Liebe zu spüren gaben, und in der 
Hoffnung unerschüttert wachhielten. Sie wird gefunden werden bei den 
•Söhnen". Von ihnen her und mit ihnen wird sie auch ausbrechen über alle 
Kreaturen, wann es Gott will. Welche Verantwortung liegt auf den Chri- 
sten, Hüter der Freiheit aller Kreatur für diesen Augenblick zu sein! Aber 
wenn für diesen Augenblick, dann doch schon auch für jeden Augenblick, 
für den nächsten, - für den jetzigen Augenblick! 




