
Ziele und Wege christlicher Schriftauslegung 

Franz Joseph Schierse, Niederbreitbach 

Vorbemerkung 

Der folgende Aufsatz ist aus der Sicht eines Exegeten geschrieben, 
der sich über die Fragwürdigkeit, seine kritischen Methoden einem 
gläubigen Publikum zu vermitteln, Gedanken gemacht hat. Ohne 
die Notwendigkeit einer wissenschaftlichen Exegese in Zweifel zu 
ziehen, empfiehlt er für die kirchliche Bibelarbeit einfachere, •geist- 
liche" Methoden im Umgang mit der Schrift. Dem Nichtexegeten 
stellen sich aber die Probleme zunächst etwas anders. Er fühlt sich 
durch die neuzeitliche Bibelwissenschaft verunsichert, überfordert 
und in eine schwere Krise seines Glaubens gestürzt. Da er nicht mehr 
weiß, was er noch von der Heiligen Schrift halten soll, ob sie histo- 
risch richtig oder falsch berichtet, ob sie ewige oder nur zeitbedingte 
Wahrheiten verkündet, ob sie authentische Überlieferungen oder 
redaktionelle Zusätze bietet, hat er vielfach schon die •Lust" am 
Worte Gottes verloren. Diesem müde und mutlos gewordenen Chri- 
sten zu helfen, ist auch die Absicht des Aufsatzes - mit seinen anfäng- 
lich ein wenig verschlungenen Gedankengängen, die dem Leser 
einige Geduld abnötigen. 

Wer einmal in der praktischen Bibelarbeit tätig war, hat sicher schon die 
gleiche merkwürdige Erfahrung gemacht. Da sitzen Leute im Kreis oder 
im Vortragssaal, deren Beruf es ist, Tag für Tag Dokumente zu prüfen, 
schriftliche Arbeiten zu zensieren, Manuskripte zu begutachten, Zeugen- 
aussagen zu vergleichen, alte oder neuere Texte zu interpretieren. Was 
tun denn diese Menschen anderes, als in ihrem Fachbereich Methoden 
historisch-kritischer Exegese anzuwenden? Das heißt konkret: Lehrer, 
Beamte, Juristen, Politiker, Journalisten, selbst Hausfrauen und Mütter 
sind es gewohnt, Texte kritisch zu lesen auf Fehler und Widersprüche zu 
achten, Kleingedrucktes oder Unklarheiten nicht einfach hinzunehmen. 
Man möchte also meinen, daß ein derartiges Publikum für die Methoden 
der modernen Schriftauslegung besonders aufgeschlossen und vorbereitet 
sein müsse. Aber weit gefehlt! Oft widersetzen sich gerade jene Gläubigen 
am heftigsten der neuzeitlichen Bibelkritik, die aufgrund ihrer philologi- 
schen oder historischen Ausbildung eigentlich wissen müßten, wie man 
mit alten Texten umgeht. 



Ziele und Wege christlicher Schriftauslegung 195 

I. 

Problemstellung 

Was soll man nun in dieser Situation tun? Die Teilnehmer der Bibelver- 
anstaltung auf die Widersprüchlichkeit ihres Verhaltens aufmerksam ma- 
chen: daß sie in ihrem alltäglichen Leben unbedenklich die gleichen Metho- 
den üben, die sie für die Schriftauslegung ablehnen? Das würde den Wi- 
derstand nur verstärken. Denn offensichtlich möchte man mit einem •heili- 
gen" Buch anders umgehen als mit Schüleraufsätzen oder Gerichtsakten. 
Vielleicht hilft es aber, wenn die Gläubigen auf kirchenamtliche Verlautba- 
rungen hingewiesen werden, die sich zugunsten der neuen exegetischen Me- 
thoden ausgesprochen haben? Gewiß, das Lehrschreiben Pius' XII. •Di- 
vino afflante Spiritu" (1943) war ein Durchbruch, eine •Befreiungsen- 
zyklika"1, aber nur für die wissenschaftlich arbeitenden Exegeten und nicht 
für alle anderen Glieder der Kirche. Außerdem haben lehramtliche Stel- 
lungnahmen viel von der ihnen einst entgegengebrachten Autorität ver- 
loren, seitdem auch einfache Gläubige den Wandel und die Fragwürdigkeit 
kirchlicher Entscheidungen am eigenen Leibe erfahren haben. Will man 
also nicht resignieren, wie es viele leider schon getan haben, scheint nur 
ein Weg übrigzubleiben, der sich auch in anderen schwierigen Situationen 
empfiehlt: Geduld, kleine Schritte, pädagogische Rücksichtnahme, nicht 
schockieren und verunsichern, sondern positiv den •Gewinn" der neueren 
Exegese aufzuzeigen versuchen2. 

In der Tat hat diese vorsichtige Pädagogik schon manches erreicht. Der 
Informationsstand ist oft erstaunlich besser geworden, die •Reizschwelle" 
engagierter Gläubiger hat sich um einige Grade erhöht, d. h. ein Exeget 
braucht im allgemeinen nicht mehr zu befürchten, daß er bei seinem Bi- 
schof oder Ordensoberen angezeigt wird, wenn er die Historizität einer 
Wundergeschichte in Zweifel zieht oder die spätere Entstehung eines Pau- 
lusbriefes behauptet. So erfreulich solche Fortschritte biblischer Aufklä- 
rungsarbeit auch sein mögen, die eigentlichen Probleme christlicher Schrift- 
auslegung werden dadurch nicht gelöst. 

Um sich das immer offenkundiger werdende Dilemma zu vergegenwär- 
tigen, genügt es, auf zwei Extremfälle hinzuweisen, die sicher nicht im Ver- 

1 Alfred Wikenhauser - Josef Sdimid, Einleitung in das Neue Testament, Freiburg 1972, 
(Herder), S. 10. 
2 Vgl. Rudolf Pesch, Neuere Exegese - Verlust oder Gewinn? Freiburg 1968 (Herder). 
Das Büchlein ist nur ein Beispiel von vielen, die bei einem weiteren Leserpublikum Ver- 
ständnis für die Methoden und Probleme der neutestamentlichen Forschung wecken wol- 
len. 



Franz Joseph Schierse 196 

dacht stehen, künstlich konstruiert zu sein. Auf der einen Seite gibt es Exe- 
geten, die ihr Handwerk meisterlich beherrschen und die als Wissenschaft- 
ler bestens ausgewiesen sind, die aber kein Verhältnis zur Heiligen Schrift 
im Sinne von geistlichen Erfahrungen zu haben scheinen. Zumindest fehlt 
ihnen die Fähigkeit, solche Erfahrungen zu vermitteln. Auf der anderen 
Seite kennen wir zahlreiche Christen, die von den Erkenntnissen und Me- 
thoden der neuzeitlichen Exegese kaum etwas wissen, denen aber die Schrift 
zur immerwährenden Quelle des Lebens, der Freude und Zuversicht ge- 
worden ist. Selbstverständlich sollte es nicht zu derartigen sich geradezu 
ausschließenden Extrembildungen kommen. Man wünschte sich, daß wis- 
senschaftliche Exegese stets auch mit gläubigem Schriftverständnis und 
persönlicher Frömmigkeit gepaart wäre wie umgekehrt - was freilich schon 
weit schwerer zu realisieren ist. Lehrt doch eine häufige Erfahrung, daß 
Menschen die naive Unmittelbarkeit im Umgang mit der Schrift verlieren, 
wenn sie wissenschaftliche Methoden kennenlernen, und daß es lange dau- 
ern kann, bis sie wieder spontanen Zugang zum Worte Gottes finden. Aber 
auch im anderen Falle, dem des gläubigen Exegeten, ist zu fragen, ob seine 
Liebe zur Schrift wirklich aus der historisch-kritischen Forschung gespeist 
wird. Meist ist sie doch das glückliche Erbe einer frommen Kindheit und 
die Frucht eines geistlichen Lebens, das • seltsam unvermittelt • neben der 
wissenschaftlichen Arbeit einhergeht. Es erscheint deshalb dringend not- 
wendig, sich über die im Grunde verschiedenen Zielsetzungen wissenschaft- 
licher Exegese auf der einen und des christlich-gläubigen Schriftgebrauchs 
auf der anderen Seite klar zu werden. 

Ziele und Aufgaben wissenschaftlicher Exegese 

Wenn von biblischer Wissenschaft die Rede ist, denkt man sogleich an jene 
historisch-kritische Disziplin, die sich seit der Auf klärungszeit zu einer der 
imponierendsten Leistungen neuzeitlicher Geistesgeschichte entwickelt hat. 
Es braucht hier nicht untersucht zu werden, ob die weitverbreitete Ansicht, 
daß die Exegese erst in den letzten zwei Jahrhunderten zur Wissenschaft 
geworden sei, zutrifft. Ansätze zu einer kritischen Behandlung biblischer 
Fragen hat es schon viel früher gegeben, und was die Wissenschaftlichkeit 
angeht, so waren zum Beispiel die Kommentare eines Thomas von Aquin 
für ihre Zeit ganz sicher Höhepunkte einer rationalen Schriftauslegung. 
Die geschichtliche Betrachtung könnte also sehr wohl den Absolutheitsan- 
spruch moderner Exegese ein wenig in die Schranken weisen, aber dies 
ist nicht das Entscheidende. Die ungeklärte Problematik der neuzeitlichen 
Bibelwissenschaft liegt vielmehr darin, daß sie sich einerseits noch als 
theologische Disziplin versteht und andererseits dem ihr methodisch vor- 



Ziele und Wege christlicher Schriflaustegung 197 

gezeichneten Weg in die Geschichts- oder Literaturwissenschaft nicht aus- 
weichen kann3. 

Als theologische Disziplin hat die Exegese ihren Hauptsitz im Leben 
der Kleriker- bzw. Laientheologenausbildung. Sie dient der Begründung 
und Erläuterung des kirchlichen Dogmas, der Moral und manchmal auch 
des Rechts, sie spielt in den pastoralen Fächern der Homiletik und Liturgik 
eine je nach Umständen gewichtige Rolle. Daneben ist die Exegese nach 
wie vor in der spirituellen und aszetischen Erziehung des Theologen- 
nachwuchses gefragt. An diesen Zielsetzungen hat die Anwendung der 
historisch-kritischen Methode (mit den sich aus ihr herausdifferenzieren- 
den Teilmethoden) grundsätzlich nichts geändert. Konkret aber hat sie 
zu einer Fülle von sachlichen Schwierigkeiten geführt, so daß der bekannte 
Eindruck entstehen konnte, man sei mit der •alten" Exegese (was immer 
damit gemeint war) besser bedient gewesen. Um so erfolgreicher war die 
Bibelwissenschaft in ihrem eigenen Fachbereich alt- und neutestamentlicher 
Forschung, was jedoch ihre Entfremdung von Theologie und Kirche oft 
nur beförderte. Inwiefern diese Entwicklung mit der historisch-kritischen 
Methode zusammenhing, soll im folgenden kurz geklärt werden. 

Notwendigkeit historischer Kritik 

Historische Kritik ist, wie schon der Name sagt, ein Verfahren, das seinen 
Ursprung in der Geschichtswissenschaft hat. Dort werden Urkunden und 
Überlieferungen auf ihre Echtheit, ihren Wahrheitsgehalt, ihre Ent- 
stehungsverhältnisse und Tendenzen hin geprüft. Der Historiker verhält 
sich den ihm vorliegenden Texten gegenüber wie ein Richter, der die 
Glaubwürdigkeit von Zeugen und Zeugnissen beurteilen muß. Dabei 
wird vorausgesetzt, daß auch alte Quellen und Dokumente sich irren kön- 
nen, daß sie vielleicht bewußt Tatsachen verfälscht, idealisiert oder ganz 
erfunden haben. So wurde zum Beipiel die sogenannte •Konstantinische 
Schenkung" schon im Jahre 1440 als frühmittelalterliche Fälschung nach- 
gewiesen. Ähnlich erging es zahlreichen Heiligenlegenden, die einer 
nüchternen Überprüfung nicht standhielten. 

Heute ist es unumstritten, daß auch die Heilige Schrift einer historischen 
Kritik unterworfen werden muß. Sie enthält selbst zu viele voneinander 
abweichende Überlieferungen, und ihren Darstellungen stehen zu oft 

3 Diese Konsequenz wird ausdrücklich gezogen von Wolfgang Richter, Exegese als Lite- 
raturwissenschaft. Entwurf einer alttestamentlichen Literaturtheorie und Methodologie, 
Göttingen 1971 (Vandenhoeck & Ruprecht). Im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert be- 
stand die Tendenz, aus der Exegese eine rein historische Disziplin zu machen. 



Franz Joseph Schierse 198 

anderslautende Aussagen außerbiblischer Zeugnisse entgegen, als daß 
man ihre Worte unbesehen als •wahr" (im Sinne historischer Richtigkeit) 
hinnehmen dürfte. Für den Exegeten ist dies längst selbstverständlich, 
aber er vergißt viel zu leicht, welches Ärgernis ein solches Prüfverfahren 
für jene Gläubigen bedeutet, die immer noch gewohnt sind, die Bibel 
in jeder Hinsicht als irrtumsloses Gotteswort zu verstehen. 

Fehlentwicklungen 

Dagegen war es nicht notwendig, daß sich die historisch-kritische Methode 
als die einzig mögliche im Umgang mit der Schrift durchzusetzen versuchte. 
Man übersah, daß eine wissenschaftliche Betrachtung, die ihrem Gegen- 
stand distanziert, neutral und objektiv gegenübertritt, niemals die ganze 
Wirklichkeit erfassen kann. Darin aber bestand gerade der große Irrtum 
des hinter uns liegenden (?) wissenschaftlichen Zeitalters. Auf fast allen 
Lebensgebieten wurde nur das anerkannt, was sich in •objektiven" Daten, 
Zahlen, Formen und Strukturen messen ließ. Das Übrige, der nicht objek- 
tivierbare Rest, •zählte" eben nicht, er wurde in den Bereich des Privaten, 
des subjektiv Beliebigen, der belanglosen Einbildung verwiesen. 

Welche negativen Folgen diese verengte Blickrichtung hatte, zeigt am 
deutlichsten das Beispiel der Schulmedizin, die sich lange Zeit nur mit 
den meßbaren Veränderungen im menschlichen Körper beschäftigte und 
darüber das Ganze, die geistige Person, die Unwägbarkeiten der •Seele" 
zu vergessen drohte. Das Beispiel lehrt aber auch, wie die von der Wis- 
senschaft ausgesparten Räume sehr rasch von Scharlatanen, Beutelschnei- 
dern und falschen Propheten besetzt werden können, sofern es nicht 
gelingt, für das bisher nicht Erforschte oder grundsätzlich Unerforsch- 
liche geeignete Kriterien, Ausdrucksmittel und Zugänge zu finden. 

Was die neuzeitliche Bibelwissenschaft betrifft, so hat sie ihren Totali- 
tätsanspruch auch weltanschaulich untermauert. Dem Wirklichkeitsver- 
ständnis der Aufklärung entsprechend, mußten sich alle Dinge, Erschei- 
nungen, Sachverhalte und Personen nach den Prinzipien der Analogie, 
Kausalität und Immanenz erklären lassen. Im einzelnen bedeutete dies: 
Historische, empirische Realität hat nur, was durch vergleichbare Tat- 
bestände (Analogien) zu belegen ist. Ein schlechthin Unvergleichliches 
kann es nicht geben. Damit war nicht nur der bisherigen Sonderstellung 
der Bibel als einer •heiligen", von Gott inspirierten Schrift der Boden 
entzogen, sondern auch die Einzigartigkeit ihres Inhalts geleugnet. Das 
Prinzip der Kausalität oder Korrelation forderte, daß alles Geschehen 
in einem durchgängigen Zusammenhang von Ursache und Wirkung stehen 
müsse, wobei man unter Ursachen nach dem Grundsatz der Immanenz 



Ziele und Wege christlicher Schrifiauslegung 199 

ausschließlich natürliche Faktoren anerkannte, und nicht irgendwelche 
transzendente Einwirkungen. Mit diesem Realitätsverständnis waren 
alle Schlüsselbegriffe der Bibel wie Gott, Offenbarung, Wunder, Mensch- 
werdung, Auferstehung und ewiges Leben in den Bereich unwirklicher, 
mythologischer Vorstellungen verwiesen, und man konnte ihnen höch- 
stens ein religionskundliches und motivgeschichtliches Interesse abgewin- 
nen. Gläubige Exegeten haben immer betont, daß sie sieh der kritischen 
Methoden als bloßer Techniken bedienen würden, aber mit den ratio- 
nalistischen Prinzipien der Aufklärung nichts zu tun haben wollten. In 
der Praxis führte diese Trennung zwischen technischen Methoden und 
weltanschaulichen Voraussetzungen jedoch oft dazu, daß man den echten 
Glaubensproblemen auswich und sich auf die ungefährlicheren Gebiete 
der Philologie, Chronologie, Geographie, Botanik und anderer Rand- 
wissenschaften zurückzog. Oder es kam zur gefährlichen Haltung der 
•doppelten Wahrheit": als kritischer Exeget war man überzeugt, daß es 
zum Beispiel keine Wunder geben könne; als christlicher Theologe be- 
kannte man sich weiterhin zum Glauben, daß Jesus Wunder gewirkt habe. 
Jedenfalls wurde der seiner Glaubensgemeinschaft verpflichtete Exeget 
immer wieder auf die Tatsache gestoßen, daß die historisch-kritische 
Methode nicht nur ein neutrales, technisch-wissenschaftliches Instrumen- 
tarium, sondern ein •umfassendes Interpretationsverfahren"4 ist, das 
von einem sehr eingegrenzten Wahrheits- und Wirk!ichkeitsVerständnis 
geleitet wird. 

So wundert es nicht, daß die neuzeitliche Bibelkritik in den Kirchen - 
gleich welcher Konfession - von Anfang an als Fremdkörper empfun- 
den und nur unter den größten Vorbehalten angeeignet wurde. Trotzdem 
waren und sind die verschiedenen Versuche, das Rad der Geschichte 
zurückzudrehen und die Exegese in ein scheinbar paradiesisches, vorwis- 
senschaftliches Zeitalter zurückbringen, zum Scheitern verurteilt. Die 
Verheißung des Evangeliums liegt nie in einem •Zurück zur Vergangen- 
heit" - sei es zum Urchristentum, zur Väterzeit, zum Mittelalter oder zum 
Tridentinum -, sondern immer nur in jener Zukunft, die durch Jesus Chri- 
stus schon Gegenwart werden kann. Deshalb wird die kritische Bibelwis- 
senschaft für den gläubigen Exegeten auch weiterhin ein ernstes und frag- 
würdiges Geschäft bleiben müssen, aber er wird sich dabei bemühen, noch 
•kritischer als die Historisch-Kritischen"5 zu sein und über allen Einzelfra- 

4 Vgl. Peter Stuhlmacher, Methoden- und Sachprobleme interkonfessioneller neutesta- 
mentlicher Textauslegung, in: Evangelisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testa- 
ment, Vorarbeiten Heft 4, Zürich/Neukirchen-Vluyn 1971 (Benziger/Neukirchener). 
5 Karl Barth, Der Römerbrief, Zürich 21921 (7. Abdruck, München 1967), Vorwort. 



Franz Joseph Schierse 200 

gen nie das Ganze, die •frohe Botschaft von der Gnade Gottes" (Apg 
20, 24) zu vergessen6. 

II. 

Ziele und Methoden gläubiger Schriftauslegung 

Dies vorausgeschickt, können wir das Konzept eines anderen Zugangs zur 
Schrift entwerfen, ohne in den Verdacht zu geraten, die wissenschaftliche 
Exegese durch ein rückständiges, unkritisches Verfahren ersetzen zu wollen. 
Es geht vielmehr darum, jene Bereiche der Wahrheit und Wirklichkeit zu 
erschließen, die von den Methoden der historischen und literarischen Kri- 
tik nicht angegangen werden. 

Vergegenwärtigen wir uns das Gemeinte zunächst an Erfahrungen, die 
wir alle im täglichen Umgang mit Büchern und Texten machen. Das im Zu- 
sammenhang mit der neuzeitlichen Exegese wiederholt angesprochene kri- 
tische, zensierende, beurteilende Lesen ist sicher nicht die einzige und schon 
gar nicht vorherrschende Art, dem geschriebenen Wort zu begegnen. Wer 
ein Buch zur Hand nimmt, will sich in der Regel entspannen und unterhal- 
ten lassen. Der Leser liefert sich gewissermaßen dem Autor aus, geht mit 
ihm auf die Reise, er identifiziert sich mit oder distanziert sich von den han- 
delnden Personen, er gewinnt gleichsam eine andere, weiterreichende, ver- 
vielfältigte Existenz. Gut geschriebene Bücher zeigen, welche Macht das 
Wort über den Menschen haben kann, es macht ihn lachen oder weinen, be- 
geistert und von Entsetzen geschüttelt, schreckensbleich und voll freudiger 
Zuversicht. Die bekannte Faszination des Lesens - vom Groschenroman bis 
zur klassischen Literatur - rührt daher, daß der Leser nicht erst mühsam 
zu verstehen braucht, sondern sich vom Text verstanden fühlt und rasch 
zum Einverständnis mit ihm gelangt. Um so heftiger aber reagiert der Le- 
ser, wenn das von ihm gekaufte oder geliehene Buch • man beachte die Ab- 
hängigkeitsverhältnisse! - nicht hält, was es verspricht, wenn es langweilt, 
ständig gegen den persönlichen Geschmack verstößt oder den eigenen An- 
sichten zuwider ist. Offensichtlich wird Literatur vielfach nur als käufliche 
Ware betrachtet, die gefallen muß. Analogien zur Unterhaltungsindustrie 
und ihren Entartungserscheinungen liegen auf der Hand. 

6 Obige Darstellung erscheint insofern verkürzt, als sie die durch Karl Barth und die dia- 
lektische Theologie eingeleitete Wende zu einer mehr theologisch ausgerichteten Exegese 
nicht reflektiert. Da aber auch die biblische Theologie im Rahmen historisch-kritischer For- 
schung betrieben wird, hat sich an der Grundeinstellung zu den Texten nichts Wesentliches 
geändert. Vgl. Werner Georg Kümmel, Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung 
seiner Probleme. Freiburg-München 21970 (Karl Alber), besonders den Abschnitt •Die 
Wendung zur theologischen Interpretation", S. 466-520. 



Ziele und Wege christlidier Schriftauslegung 201 

Bibel als Unterhaltungsliteratur? 

Vielleicht sind diese negativen Seiten eines Lesens, das sich auf bloßen 
Zeitvertreib und Nervenkitzel eingestellt hat, mitverantwortlich, wenn 
man sich scheut, die Bibel als Unterhaltungslektüre zu empfehlen. Aber 
warum denn eigentlich nicht? Jahrhundertelang wurden die Geschichten 
der Bibel, denen es wahrlich weder an Sex noch an Crime fehlt, mit größ- 
tem und nicht nur frommem Interesse gelesen. Heute meint schon jeder 
Hauptschüler über derlei Lektüre erhaben zu sein - weil er sie einfach nicht 
mehr kennenlernt und das Vorurteil von Erwachsenen (auch Religions- 
pädagogen) kritiklos übernimmt. Darum gilt die Bibel oft von vornherein 
als langweilig, fade, lebensfremd und witzlos. Nur wenige nehmen sie, 
die für unzählige Generationen •das Buch" schlechthin war, noch zur Hand 
-einfach so, zum Lesen, zur Entspannung, zur Unterhaltung. Gewiß, Bibel- 
ausgaben haben meist keine sehr einladende Ausstattung, und viele 
Menschen haben sich wahrscheinlich bereits so gründlich ihren literarischen 
Geschmack verdorben, daß sie an den einfachen Erzählungen der Schrift 
keinen Gefallen mehr finden. Wäre dies aber nicht die erste Aufgabe einer 
praktischen Bibelarbeit in den Gemeinden, die Texte überhaupt wieder be- 
kannt zu machen? Statt dilettantisch über irgendwelche wissenschaftliche 
Hypothesen zu diskutieren, die morgen schon überholt sein können, sollte 
man erst einmal Interesse am Leben der Bibel selbst wecken. Nur würde 
dies, fürchte ich, dem Trend unserer Zeit zuwiderlaufen. Menschen wollen 
anscheinend gar nicht mehr sachlich informiert, sondern lediglich in ihren 
Vorurteilen bestärkt und emotional aufgeladen werden. So diskutiert man 
endlos über alle möglichen Probleme, vom Atom bis zur Gottessohnschaft, 
ohne eine auch nur annähernd hinreichende Ahnung von den Tatbeständen 

zu haben. 

Lernziele gläubiger Schriftauslegung 

Der Unterhaltungswert biblischer Texte ist ohne Zweifel begrenzt, und 
gläubige Christen suchen in der Schrift mit Recht mehr als Abwechslung 
und literarisches Vergnügen. Eine •geistliche" Lesung möchte auch etwas 
von dem Geist spüren, der die Bibel inspiriert, sie will vom Heiligen Geist, 
dem Geiste Gottes und Jesu, erfaßt, betroffen, überwältigt und getrieben 
werden. Der Gläubige verhält sich darum den Texten gegenüber genau 
umgekehrt wie ein kritischer Exeget. Er sitzt nicht über die Bibel zu Gericht, 
verweist sie nicht in den Zeugenstand oder auf die Anklagebank, er räumt 
ihr vielmehr den ihr gebührenden Richterstuhl ein, bekennt sich selbst als 
•lügnerisch", ungerecht und schuldig (vgl. Rom 3, 4-18), weil er hofft, von 
ihr das Wort der Vergebung, der Begnadigung, des Freispruchs zu hören. 



Franz Joseph SAierse 202 

Es findet also ein ganz anderer Prozeß statt als der, den die wissenschaft- 
liche Exegese durchführen muß. Dieser Prozeß verbreitet nicht Zweifel, 
Unklarheiten oder im besten Fall historische bzw. literarische Sicherheiten, 
er schenkt dem Menschen die höchste Gewißheit, die er überhaupt gewin- 
nen kann, die Gewißheit, von Gott geliebt und angenommen zu sein. 

Die Absichten gläubiger Schriftlesung lassen sich genauer nach Art der 
im religionspädagogischen Bereich üblichen •curricularen" Lernziele for- 
mulieren. Es geht, um es noch einmal negativ zu sagen, nicht darum, Bibel- 
wissenschaft auf laienhafte Weise zu betreiben. Die Teilnehmer von Bibel- 
kreisen sollen nicht Mini-Exegeten werden, sondern gemäß des ihnen ver- 
liehenen Heiligen Geistes Zugang zu der sie persönlich betreffenden Wahr- 
heit und Wirklichkeit der Schrift zu finden. •Persönlich" meint übrigens 
keine individualistische Verengung, sondern den Einzelnen sowohl als 
selbständige Person wie als Glied seiner Gruppe, Gemeinde, Kirche, des 
Staates und der Menschheit. Positiv kann man dann die Lernziele gläubi- 
ger Schriftauslegung etwa so formulieren: Der Bibelleser soll lernen, 

1. in der Schrift Gott zu begegnen, sein Wort zu hören und mit ihm ins Ge- 
spräch zu kommen; 

2. aus der Schrift Orientierung für sein tägliches (Zusammen-)Leben zu ge- 
winnen; 

3. mit der Schrift zu beten, d. h. alle Dinge, die eigene Existenz, die des 
Mitmenschen und der Welt in den Horizont Gottes zu stellen. 

Notwendigkeit von Methoden 

Über die Zielsetzungen wird es kaum Meinungsverschiedenheiten geben, 
wohl aber über die Methoden, mit denen solche Lernziele erreicht werden 
können. Zunächst gilt es, der weitverbreiteten Auffassung entgegenzutre- 
ten, daß Methoden weder notwendig noch hilfreich seien, weil man dem 
Geist volle Freiheit einräumen müsse. Er wisse selbst schon am besten, wie 
er den Bibelleser zu Glaube, Hoffnung und Liebe führe. Daran ist soviel 
richtig, daß Methoden nicht zu Zwangsjacken werden dürfen, die den Geist 
ersticken. Auf der anderen Seite ist es ein Irrtum anzunehmen, der Geist 
könne immer nur auf die Weise der Unberechenbarkeit, Willkür und sub- 
jektiven Beliebigkeit wirken7. Es war diese Vorstellung, die eine pneuma- 
tische, geistliche Schriftauslegung in Mißkredit gebracht hat. 

7 Vgl. John V. Taylor, The Go-Between God. The Holy Spirit and the Christian Mis- 
sion, London 51975 (SCM Press). Das preisgekrönte Buch des anglikanischen Bischofs ist 
in deutscher Übersetzung unter dem Titel •Der Heilige Geist und sein Wirken in der 
Welt" (Düsseldorf 1977, Patmos) erschienen. 



Ziele und Wege diristlicher Schriftauslegung 203 

Eine gewisse Ordnung des Vorgehens muß schon deshalb gewahrt wer- 
den, weil gläubige Schriftauslegung ihrem Wesen nach ein kirchlicher, ge- 
meinschaftsbildender Akt ist, auch wenn sie sich im privaten Bereich voll- 
zieht. Der Christ liest niemals für sich allein in der Bibel, sondern immer 
zugleich für andere und mit anderen. Seine Bibellektüre geschieht im Auf- 
trag der Kirche, sie ist eine rudimentäre Form des Wortgottesdienstes. 
Dieses ekklesiale, liturgische Vorverständnis soll in den Gebeten zum Aus- 
druck kommen, die jede gläubige Schriftauslegung einleiten. Beten um den 
Heiligen Geist, der rechtes Verstehen, Trost und Freude schenkt, beten um 
Gottes Liebe, welche die Herzen entzündet und den Blick für die Sorgen 
des Nächsten schärft, darin spiegeln sich die psychologischen Voraussetzun- 
gen für eine fruchtbare Begegnung mit der Schrift. Niemand braucht sich 
solcher Bekundung seines gläubigen Vorverständnisses zu schämen. Auch 
die wissenschaftliche Exegese geht mit erheblichen Vorverständnissen und 
oft sogar Vorurteilen an die Texte heran, nur daß sie sich dessen nicht im- 

mer bewußt ist. 
Ohne die vom Heiligen Geist eingegebenen Möglichkeiten einschränken 

zu wollen, seien folgende Methoden vorgeschlagen, mit denen sich die 
oben genannten Lernziele besser erreichen lassen: 
- die Situationsanalyse sowohl des Textes und seiner Adressaten als auch 

des Lesers bzw. seiner Gruppe oder Umwelt (situationsanalytische Me- 

thode) ; 
- die personale Beziehung zwischen Text und Leser (dialogische Methode); 
- die Berücksichtigung des Gesamttenors biblischer und kirchlicher Aussa- 

gen (integrative Methode); 
- das Praktischwerden des Textes, seine Umsetzung in das Hier und Heute 

des Lesers (aktualisierende Methode). 
Diese Methoden sind insgesamt weder neu noch exklusiv, das heißt, sie 

werden auch in wissenschaftlichen Kommentaren angewandt8, wie sie um- 
gekehrt von den Ergebnissen der historisch-kritischen Forschung Nutzen 
ziehen können. Gleichwohl erlauben sie es auch dem einfachen Bibelleser, 
mit bescheidenem Aufwand •zu hören, was der Geist den Gemeinden sagt" 

(Apk2, 7u. ö.). 

Situationsanalytische Methode 

Die situationsanalytische Methode macht mit der Erkenntnis ernst, daß 
ein Text nur sehr unvollkommen zu verstehen ist, wenn man ihn auf seine 
8 Wie stark die Methodendiskussion in Gang gekommen ist, zeigt u. a. der Aufsatz von 
Joachim Gnilka, Methodik und Hermeneutik. Gedanken zur Situation der Exegese, in: 
Neues Testament und Kirdie (Festschrift für Rudolf Schnackenburg), Freiburg 1974 (Her- 
der), S. 458-475. 



Franz Joseph Schierse 204 

philologisch-literarische Existenz reduziert, um ihn dann wie ein Präparat 
unter das Mikroskop zu legen. Fast jeder Text ist Teil eines lebensmäßigen 
Zusammenhangs, Stimmführer in einem vielstimmigen, oft disharmonie- 
renden Chor, den man im voraus kennen oder mithören muß. Das Wort 
der Schrift hat meist schon die Funktion einer Antwort auf Fragen, die es 
zuerst klar zu stellen gilt. Zur Situation der ursprünglichen Adressaten, ih- 
rer Nöte, Ungewißheiten, Mißverständnisse, Erwartungen und Wünsche 
geben die Einleitungswerke und Kommentare nützliche Hinweise, sofern 
man das notwendige Wissen nicht aus dem Text selbst erschließen kann. 
Im übrigen wäre es sehr hilfreich, wenn alle Bibelausgaben jeder Schrift 
des Alten und Neuen Testaments eine kurze •Legende"9 voranstellen wür- 
den. In den älteren Übersetzungen waren solche Lesehilfen allgemein üb- 
lich. Seitdem sie sich aber in vielen Fällen als wissenschaftlich unhaltbar 
erwiesen haben, scheint man lieber ganz auf sie verzichten zu wollen. 

Fast noch wichtiger als die Kenntnis der ursprünglichen Textsituation 
ist die Erkenntnis der eigenen Probleme, Hoffnungen und Ängste, die den 
Bibelleser bewegen. Wieder zeigt es sich, daß eine objektive Betrachtung 
des isolierten Textes nicht ersetzen kann, was erst durch die Kommunika- 
tion zwischen Text und Leser zustandekommt, den Prozeß des Verstehens. 
Oft wird der Bibelleser entdecken, daß er sich in einer ähnlichen Situation 
wie etwa die Juden im Exil oder die Christen von Korinth, Galatien oder 
Rom befindet. So ist es ihm möglich, sich mit den längst verstorbenen Vor- 
gängern im Glauben zu solidarisieren, oder sollte man nicht lieber sagen, 
diese Männer und Frauen aus biblischer Zeit haben sich bereits mit uns 
solidarisiert, weil all das, was ihnen widerfuhr, •modellhaften Charakter" 
besaß und •zu unserer Belehrung niedergeschrieben wurde" (1 Kor 10, 11). 
Damit erfahren wir eine der fundamentalsten Voraussetzungen alles Ver- 
stehens, das Sich-vom-Text-verstanden-Wissen. Ein Wort der Bergpre- 
digt variierend, könnte man auch sagen, •die Heilige Schrift weiß schon, 
wessen ihr bedürft, was euch bedrückt, bevor ihr es aussprecht" (vgl. Mt 
6,8). Ist erst einmal dieses grundsätzliche Einverständnis mit dem Text er- 
reicht, können die Leser ihre eigene Situation auch besser erkennen und 
verbalisieren. Gottes Wort macht, daß •die Blinden sehen" und •die 
Sprachlosen sprechen" lernen (Mt 15, 31; Mk 7, 37). 

Dialogische Methode 

In der dialogischen Methode unterscheidet sich ein gläubiges Schriftver- 
ständnis wohl am deutlichsten von der historisch-kritischen Auslegung. 

9 Das Wort wird hier im ursprünglich gerundivischen Sinne verstanden: •wie man lesen 
soll", vergleichbar den Anleitungen und Gebrauchsanweisungen im technischen Bereich. 



Ziele und Wege christlicher Schriftauslegung 205 

Zwar führt auch die exegetische Wissenschaft mit der Bibel ein Gespräch, 
aber dieses ähnelt doch mehr einem Verhör, einer Zurechtweisung oder 
einem Freispruch wegen Mangels an gegenteiligen Beweisen. Von Berufs 
wegen fühlt sich der Exeget in der Rolle eines Sachverständigen, der im- 
mer schon mehr weiß als der einzelne Text. Und wenn er einmal von der 
Gewalt des Wortes getroffen verstummt oder seiner persönlichen Ergrif- 
fenheit Ausdruck verleiht, muß er sich fast entschuldigen, •aus der Rolle 
gefallen" zu sein. Dialogische Methode meint aber noch etwas anderes als 
den Versuch, die gar nicht so seltene literarische Erfahrung der Faszination, 
des Ergriffen- und Gepacktseins zu induzieren. Solche Phänomene können 
auch von einer unpersönlichen, anonymen Macht, einer starken Leidenschaft 
und lebhaften Phantasie ausgehen. Wer von der Schrift nur die Überwälti- 
gung seiner Gefühle, den Schauer des Numinosen erwartet, verwechselt 
Gott leicht mit einer - je nach Bedarf - stimulierenden oder beruhigenden 
Droge. 

In der gläubigen Schriftauslegung geht es aber wirklich um die •Perso- 
nalität" des Textes, d. h. ich erfahre ihn als ein lebendiges Gegenüber, das 
mich anredet, befragt, zurechtweist, ermuntert und freispricht. Weil dieses 
Gegenüber nun in letzter Instanz Gott selber ist, der •viele Male und auf 
vielerlei Weise zu den Vätern gesprochen hat durch die Propheten und am 
Ende dieser Tage zu uns in seinem Sohn" (Hebr 1, 1-2), weil also Gottes 
Autorität hinter der Bibel steht, konnte sich die Meinung bilden, als habe 
der Mensch die Worte der Schrift nur wie ein Befehlsempfänger entgegen- 
zunehmen. Wenn dies zuträfe, wäre Gott ein Tyrann und der Glaube ein 
unmenschliches Verhalten. Die Schrift selbst bezeugt aber an zahlreichen 
Stellen, daß und wie Gott mit sich reden läßt10, daß er den Menschen nicht 
sklavisch an Buchstaben binden will, sondern unaufhörlich an seine Ein- 
sicht, Freiheit, Urteilsfähigkeit und Selbstverantwortung appelliert. Des- 
halb ermutigt die dialogische Methode den Bibelleser, mit Gott ins Ge- 
spräch zu kommen, um Einwände, Zweifel, innere und äußere Widerstände 
vorzutragen. Solches Beten will sich gewiß nicht dem Anspruch des Textes 
entziehen, ihn aber situations- und sachgerecht auslegen. 

Integrative Methode 

Ohne die integrative Methode würde die Bibelauslegung oft ins Abseits 
und in Verunsicherung führen. Nur wenige Texte enthalten wie Kleinst- 
bildaufnahmen das ganze Evangelium, die volle und unverkürzte Botschaft. 
Nach einer bekannten Worterklärung besteht das Wesen der Häresie dar- 

10 Zum Beispiel Gen 18, 23-35; Mk 7, 24-30; weite Teile des Buches Ijob und viele Psal- 
men. 



Franz Joseph Schierse 206 

in, Teilaspekte und Teilwahrheiten herauszugreifen und sie als das Ganze 
auszugeben. In der praktischen Bibelarbeit erlebt man es immer wieder, 
welche Schwierigkeiten schon der Ausgleich zwischen verschieden lauten- 
den Bibelstellen bereitet. Noch heikler wird das Problem, wenn biblische 
Aussagen einer kirchlichen Lehre zu widersprechen scheinen, wie zum Bei- 
spiel die Markusstelle (6, 3), die ganz unbefangen von den •Brüdern" und 
•Schwestern" Jesu redet. In solchen Fällen genügt es weder den Ansprü- 
chen einer •Geistlichen Schriftlesung" noch eines •Theologischen Kommen- 
tars", wenn sich die Diskussion fast ausschließlich mit den umstrittenen hi- 
storischen Tatbeständen beschäftigt. Die integrative Methode verlangt, daß 
man die verbindlichen Maßstäbe des kirchlichen Dogmas berücksichtigt, um 
das gläubige Denken vom Rande zur Mitte, von Teilaspekten zum Ganzen 
hinzulenken, zur einen Person Jesu Christi, der •wahrhaft Gott" und 
•wahrhaft Mensch" ist, wobei •die Eigenart jeder der beiden Naturen ge- 
wahrt bleibt"11. Anders als die wissenschaftliche Exegese braucht eine gläu- 
bige Schriftauslegung nicht den Vorwurf zu fürchten, die Grenzen fachlicher 
Kompetenz zu verletzen. Wo der ganze Mensch vom Worte Gottes gefor- 
dert ist, wäre es unverantwortlich, Entscheidungen auszuweichen oder den 
fragenden Bibelleser mit Teilwahrheiten abzuspeisen. 

Aktualisierende Methode 

Die neuzeitliche Exegese hat mit Recht vor einer kurzschlüssigen, unüber- 
legten Aktualisierung biblischer Texte gewarnt. Sie hat uns die sozio-kul- 
turelle Bedingtheit vieler Vorstellungen und Verhaltensregeln erkennen 
lassen, denen man bisher die Qualität unveränderlicher Offenbarungs- 
wahrheiten zugeschrieben hatte. So ist es unmöglich geworden, die Bibel als 
ein für alle Zeiten gültiges Rezeptbuch zu betrachten, das man nur aufzu- 
schlagen brauche, um in jeder Lebensfrage die allein richtige Antwort zu 
erhalten. Leider hat diese berechtigte Kritik an einem •fundamentalisti- 
schen"12 Mißbrauch der Bibel den Eindruck hervorgerufen, als sei es über- 
haupt nicht mehr zulässig, sich an der Schrift zu orientieren. Zumindest ha- 

11 Konzil von Chalkedon (451); vgl. Neuner-Roos, Der Glaube der Kircke in den Ur- 
kunden der Lehrverkündigung, Regensburg '1965, Nr. 829-830. Die christologische For- 
mel will übrigens keine •doppelte Wahrheit" der einen Person Jesu Christi in zwei •un- 
vermisditen" Naturen lehren. 
12 So nennt man eine vor allem in manchen amerikanischen Kirchen praktizierte Haltung. 
Die Bibel wird dort ohne Rücksicht auf historisch-kritische wie naturwissenschaftliche Er- 
kenntnisse interpretiert, so daß sie fast den Charakter eines göttlichen Orakelbuches er- 
hält. Auch hierzulande macht sich eine gewisse Tendenz breit, die schwierigen politischen, 
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Probleme mit Hilfe von Bibelzitaten zu lösen, z. B. 
in Fragen der Landesverteidigung, der Dritten Welt oder des Privateigentums. Daß da- 
bei oft ideologische Vorurteile maskiert werden, ist offenkundig. 



Ziele und Wege christlicher Schriflauslegung 207 

ben viele Gläubige die Unbefangenheit im Umgang mit den Texten ver- 
loren, weil sie sich kein Urteil mehr zutrauen, was zeitbedingt und was noch 
weiterhin gültig ist. 

Hier kann die aktualisierende Methode wieder zu einem gesunden Ver- 
trauen in die Autorität des Bibelwortes zurückführen, zumal sie nur die 
Schlußfolgerungen aus den vorhergehenden Methoden der Situations- 
analyse, des Dialogs und der Integration zu ziehen braucht. Wenn es zu- 
trifft, daß unsere Situation auf weiten Gebieten eine andere geworden ist 
als die des antiken Menschen im Mittelmeerraum, und wenn wir annehmen 
dürfen, daß Gott diese Wandlungen des gesellschaftlichen, sittlichen und 
auch religiösen Bewußtseins in ihren auf mehr Menschlichkeit ausgerichte- 
ten Intentionen bejaht, dann sind wir zu Aktualisierungen berechtigt, die 
dem Wort der Schrift seine Lebendigkeit zurückgeben. Es wäre eine trau- 
rige Exegese, die sich auf Urteile wie •veraltet", •rückständig", •unbrauch- 
bar" oder noch schlimmere Attribute beschränkt. Selbst in so extremen Bei- 
spielen wie der neutestamentlichen Behandlung der Frauen- und Sklaven- 
frage stößt der mit Gottes Wort ehrlich ringende Leser auf Weisungen, die 
auch für unsere gewandelten Verhältnisse unverzichtbar sind13. 

Gottlob enthält die Bibel aber nicht nur zeitbedingte Aussagen, die einer 
schwierigen Umsetzung bedürfen. Da die kritische Exegese verständlicher- 
weise mehr an Problemfällen als an •normalen" Texten interessiert war, 
konnte der fatale Eindruck entstehen, als sei die Bibel insgesamt ein so 
kompliziertes Buch, daß der Laie am besten seine Finger von ihr läßt. Dem- 
gegenüber möchte die aktualisierende Methode wieder Mut machen, ein- 
fache Texte auch einfach zu verstehen und an der Unveränderlichkeit gött- 
lich-menschlicher Grundwerte wie Wahrhaftigkeit, Treue, Güte, Erbar- 
men, Selbstlosigkeit und Opferbereitschaft unbeirrbar festzuhalten. Allzu- 
lange wurde in der kirchlichen Bibelarbeit viel zu viel theoretisiert und 
problematisiert, statt sich in aller Schlichtheit zu überlegen, wie das Wort 
Fleisch werden könne, hier und heute, im Heiligen Geist. 

Zusammenfassung 

Wer obige Darlegungen gelesen hat, wird wohl kaum auf den Gedanken 
kommen, der Verfasser habe der historisch-kritischen Bibelwissenschaft 

13 Vgl. Peter Stuhlmacher, Der Brief an Philemon, Evangelisch-katholischer Kommentar 
zum Neuen Testament, Zürich-Neukirchen/Vluyn 1975 (Benziger/Neukirchener). Diese 
in der Hauptsache •wirkungsgeschichtliche", d, h. auf die gesellschaftliche Praxis zielende 
Auslegung zeigt, daß die theologische Position des Apostels auch heute noch Gültigkeit 
besitzt und nicht als •Sklavenhaltermoral" (so manche Stimmen aus linksprotestantischen 
Kreisen) beschimpft werden darf. 



Franz Joseph Sckierse 208 

eine Absage erteilen und dafür eine Neuauflage alter Auslegungsmethoden 
empfehlen wollen. Zunächst wurden Recht und Zielsetzungen der neuzeit- 
lichen Exegese ausdrücklich anerkannt, zugleich aber auch die Grenzen 
ihres Wahrheits- und Wirklichkeitsverständnisses deutlich aufgezeigt. Da- 
nach konnten die anders gearteten Zielsetzungen und Methoden einer 
gläubigen, kirchlich eingebundenen Bibelarbeit formuliert werden. Jede 
Schriftlesung, ob privat oder in einer Gruppe, ist ihrem Wesen nach Wort- 
gottesdienst. Sie setzt das Gebet voraus und kehrt immer wieder zu ihm zu- 
rück. Damit erreicht sie ihre Hauptziele, mit Gott ins Gespräch zu kommen, 
von ihm Weisung zu erhalten und alle Dinge im Licht seines Wortes zu se- 
hen. Dies alles aber sollte sich in methodisch geordneten Schritten vollzie- 
hen. Der Bibelleser fragt nach der Situation, die der Text vor Augen hat, 
und bringt seine eigenen Probleme ein, womit nicht nur individuelle Anlie- 
gen gemeint sind. Er läßt sich vom Worte Gottes anreden, richten und 
rechtfertigen, in den Widerstand schicken und zum Leben erwecken. Sein 
Denken müht sich um die Integration einzelner Aussagen mit dem Ganzen 
des Glaubens, was auf keine künstlichen Harmonisierungen hinauslaufen 
sollte, sondern auf den Gewinn der Mitte. Und schließlich müßte jede Bi- 
belarbeit zu praktischen Konsequenzen führen, und sei es auch •nur" zur 
Wiedererringung von Zuversicht, Lebensmut, Freude und Gemeinschafts- 
sinn. Mit diesen Zielen und Methoden bekundet eine gläubige Schriftaus- 
legung ihre weitreichende Unabhängigkeit von der wissenschaftlichen Exe- 
gese, sie erweist sich als eigenständige Aufgabe kirchlicher Pastoral, Reli- 
gionspädagogik und Erwachsenenbildung. Nach einer schon zu lange an- 
dauernden Periode methodischer Ratlosigkeit sollte ihr wieder mehr Auf- 
merksamkeit gewidmet werden. 




