IMSPIEGEL DER ZEIT

Im Okumenismus doch etwas Neues

1. Okumenismus nur von der Basis her?

Dafl der Okumenismus stagniert und dafl, sofern iiberhaupt noch etwas zu erwar-
ten sein soll, alle weiteren Schritte und Entwicklungen von der Basis mit ihrem
unbekiimmerten Drangen und Wagen herkommen miissen, nicht aber ,von oben®,
von den Kirchenleitungen und ihren Theologen, ist ein sattsam bekannter Slogan
unserer Tage!. Um so iiberraschender mufl da die Nachricht wirken, dafl seit
cinigen Jahren von seiten katholischer Theologen mit Gutheiflung mafigeblicher
romischer Stellen an einem Projekt gearbeitet wird, das nun wirklich einen ent-
scheidenden und entschiedenen Schritt nach vorn auf die Einigung der Kirchen hin
bedeutet. Es ist das Bemithen um die katholische Anerkennung des Augsburgischen
Bekenntnisses, der Confessio Augustana (CA), das vor fast 450 Jahren auf dem
Reichstag von Augsburg zum Erweis der ungebrochenen Katholizitit ihrer Glau-
bensiiberzeugung von den ,Protestanten®, dem Kaiser und den Stinden vorgelegt
und vorgelesen wurde, damals aber von den katholischen Vertretern zuriickge-
wiesen wurde. Durch die nachfolgenden Jahrhunderte hindurch galt die CA -
entgegen der urspriinglichen Intention des Wortlautes und des Verfassers, Me-
lanchthon — auf beiden Seiten als Manifest unversohnlicher Trennung. Als man
1930 die 400jdhrige Wiederkehr des Augsburger Reichstages beging, mochte
Friedrich Heiler von der grundsatzlichen Katholizitit der CA sprechen, wohl mit
der Erwartung, dafl man katholischerseits sich zu einer Revision der bisherigen
ablchnenden Haltung entschlieRen werde. Aber die katholische Offentlichkeit gab
sich damals — wie ¢in Blick in die fithrenden Publikationsorgane jener Zeit zeigen
kann — uninteressiert oder lich ihr Ohr der unerbittlichen Kritik, die der ,evange-
lische Pastor emeritus in Gottingen® Johannes Lortzing in drei Broschiiren an der
Augsburgischen Konfession? iibte. Auch noch ein so aufgeschlossener UOkumeni-
ker wie Joseph Lortz zeigte sich in seinem bahnbrechenden Werk iiber ,Die Re-
formation® betont reserviert3. Kein Wunder, dafl auch der Dominikaner Jérome

t Vgl. J. Ratzinger, Was eint und was trennt die Konfessionen?, in: IntkathZt 1 (1972)
171-177, hier 171, mit Hinweis anf P. Lengsfeld, Sind heute die traditionellen Kon-
fessionsdifferenzen noch von Bedeutung?, in: Una Sancta 26 (1971) 27-36, und K.-H.
Ohlig/H. Schuster, Blockiert das katholische Dogma die Einheit der Kirchen? (Diissel-
dorf 1971).

¢ Die Titel lauten: I. Die Augsb. Konfession vom religiésen und vom nationalen Stand-
punkt aus beleuchtet; 11. ... im Lichte des Neuen Testamentes und der Geschichie;
II1. Die Augsburger Konfession — Hat sie uns Modernen nodk etwas zu sagen? — Alle
drei Biandchen erschienen 1930 in Paderborn.

8 J. Lortz, Die Reformation in Deutschland (Freiburg 31948) 11, 53; dazn vgl. V. Pfniir,
in: IntkathZt 4 (1975) 303 f.



Im Spiegel der Zeit 217

Hamer in seinem Beitrag zur ,Festgabe Joseph Lortz® iiber das Kirchenverstand-
nis der CA zu einem iiberwiegend negativen Urteil kam?.

Aber trotz alledem ist neuestens durch eine Anzahl katholischer Theologen — an
ihrer Spitze Professor (jetzt Erzbischof) Joseph Ratzinger — die Forderung nach
der offiziellen Anerkennung der Katholizitit der CA durch Rom ins Gesprich
gebracht worden. Besonders Professor H. Schiitte hat sich zum Sachwalter dieses
Anliegens gemacht, was angesichts seiner Stellung im Rémischen Einheitssekreta-
riat weithin beachtet worden ist, zumal da er aunsdriicklich betonte, er handle im
Einverstindnis mit dem Prisidenten dieses Sekretariats, Kardinal Willebrandss.
Auf der Tagung des Lutherischen Weltbundes in Uppsala 1976 richtete Schitte an
dieses kompetente Gremium die formelle Bitte, man moge fiir diese innerhalb der
katholischen Kirche angelaufene Diskussion wohlwollende Offenbeit bekunden.
Es war ein bedeutsamer Erfolg, dafl er die Zusicherung eines solchen Verbaltens
mit nach Hause nehmen konnte. Dariiber hinaus haben seither mehrere evangeli-
sche Theologen, unter ihnen W. Pannenberg, H. Dietzfelbinger, P. Meinhold,
H. Meyer und V. Vajta, sich mit konstruktiven Beitrdgen in das Gesprach einge-
schaltets — freilich nicht ohne auf die mannigfachen Probleme hinzuweisen, die die
erhoffte katholische Rezeption der CA fiir beide Kirchen mit sich bringen wiirde.

9. Inhalt und Aufbau der Confessio Augustana (CA)

Vorher aber nodh einige Bemerkungen zum Inhalt und Aufbau der CA. Gemafl der von
Kurfiirst Jobhann gesetzten Zielsetzung sollte das Bekenntnis vor allem die grund-
sitzliche Ubereinstimmung in den Glaubensfragen dartun, und, davon deutlich abgehoben,
die Zeremonien behandeln, in denen man sich um der vielfachen Miflbrduche willen, An-
derungen und Neuerungen gestattet habe. Damit ist schon angedeutet, dafl der erste Teil
der CA, der die Artikel I-XX1 umfafit, der mafigebliche Abschnitt ist. Er 148t sich mit H.
Bornkamm? in drei Problemkreise aufteilen. Der erste umfafit die Artikel 1-8 und soll
die Ubereinstimmung mit der altkirchlichen Lehre von Gott (1), von der Erbsiinde (2) und
von der Christologie dartun: Christi Menschwerdung ,aus der reinen Jungfrauen Ma-
ria“, die beiden Naturen, die ,in einer Person also unzertrennlich vereiniget, ein Christus
sind: wahr Gott und wahr Mensch, wahrhaftig geboren, gelitten, gekreuzigt, gestorben und
begraben“ (3). Hier bekennt sich somit die CA ohne Einschrinkung und Vorbehalt zum
Apostolischen Symbolum. — Der zweite Problemkreis umfafit in den Artikeln 4-6 und
18-20 das reformatorische Verstindnis des Evangeliums: Rechtfertigung (4), Vermittlung
des Heiligen Geistes durch Wort und Sakrament (5), neuer Gehorsam (6), Freiheit und
Siinde (18-19), Glaube und gute Werke (20). ~ Der dritte Problemkreis behandelt in Arti-
kel 7-15 die Lehre von der Kirche und den Sakramenten: Kirchenbegriff (7-8), Sakramente
(9-13), endlich Kirchenregiment und -ordnung (14-15). Auflerdem sind in diesem ersten
Teil der CA noch drei Einzelprobleme behandelt: Weltliches Regiment (16), Wieder-
kunft Christi (17), Heiligenverehrung (21).

4 J. Hamer, Les pécheurs dans UEglise. Etude sur Uecclésiologie de Mélanchthon dans
la Confession d’ Augsbourg et I’ Apologie, in: Reformation — Schicksal und Auftrag
(= Bd. I der ,Festgabe Joseph Lortz*) (Baden-Baden 1958) 193-207.

5 H. Schiitte, Eine Grundlage fiir die Einheit? Zur Moglichkeit einer katholischen Aner-
kennung der Confessio Augustana, in: Okumlnf (1977) H. 5 S. 5.

¢ Dic Beitrige dieser Autoren sind alle im diesjihrigen Band des UkumlInf erschienen.

7 H. Bornkamm, Art. ,, Augsburger Bekenntnis®, in: RGG 2111, 785-736.



Im Spiegel der Zeit 218

Demgegeniiber geht es im zweiten Teil der CA um die ,Mifibriuche®, um deren Ab-
stellung man sich bemiiht habe (Artikel 22-28): Verweigerung des Laienkelches (22), Zoli-
batsgesetz (28), Messe (24), Beichtzwang (25), Unterschied der Speisen (26), Moénchsge-
liibde (27), Regiment der Bischéfe (28).

8. Die historischen Hintergriinde®

Als Karl V. nach siebenjihriger Abwesenheit im Jahre 1529 wieder nach Deutschland
kam und die Reichsstinde fiir 1580 nach Augsburg zum Reichstag beschied, war er ent-
schlossen, das scinerzeit liegengebliebene Projekt der Riickfithrung der ,Protestanten®
mit Einsatz aller ihm nur zur Verfiigung stehenden Mittel zu einem guten Ende zu fih-
ren. Er brachte fiir die Bewaltigung dieser Aufgabe nun entschieden bessere Vorausset-
zungen mit. Er kam als Sieger iiber seinen gefihrlichsten Nebenbuhler, Franz I. von Frank-
reich. Und er kam als der unangefochtene Herrscher des Weltreiches, in dem die Sonne
nie unterging, und dessen immense Reichtiimer — so konnte man damals noch hoffen — thm
ein wirksames militirisches Handeln ermdglichten. Im Vollgefith] seiner Macht forderte
er die Protestgruppen auf, sie sollten schriftlich ihre Glaubensitberzeugungen formulic-
ren, damit der Reichstag dariiber befinden kénnte. Demgemifl forderte Kurfiirst Johann
von Sachsen seine Wittenberger Theologen auf, zu ihm nach Torgau zu kommen. Dort
wurde im Blick auf die bevorstehenden Verhandlungen auf dem Reichstag ein Gut-
achten — die sog. Torgauer Artikel — erstellt, das den Kaiser {iberzeugen sollte, es gebe in
den eigentlichen Glaubensfragen zur alten Kirche hin keinerlei erhebliche Differenzen:
Unterschiede gebe es nur in mancherlei Zeremonien, ,die durch Menschen Lehr und Sat-
zungen eingefiihrt* und im Bereich der ,Neuerer* abgeschafft seien®.

Die Katholiken ihrerseits hatten sich auf den Reichstag dadurch vorbereitet, daf Dr.
Eck eine 404 Artikel umfassende Liste von Irrtiimern der Protestanten, Lutheraner,
Zwinglianer und Schwirmer aufstellte. Eck ging es dabei eindeutig um das Ziel, die
anderen als Hiretiker zu entlarven — wobei anzumerken ist, daf der Begriff der
»Haresie® bis in die tridentinischen Formulierungen hinein nicht in jener strikten Eng-
fithrung gebraucht wurde, wie er uns heute vertraut ist; ,hiretisch® war nicht nur die
Bestreitung einer von Gott geoffenbarten und von der Kirche als solche dem Glauben
vorgelegten Wahrheit, sondern als ,hiretisch® galten auch Lehren oder das praktische
Verhalten, wodurch der ungestérte Glaubensbesitz gefihrdet wurde. Im Blick auf den
von Edk erstellten Katalog von ,Hiresien® wird man die Frage stellen miissen, ob er
nicht durch die polemische Weise seines Vorgehens mit Schuld daran trigt, dafl die
»Remonstranten® ihren bis dahin oft noch unentschiedenen Glaubensstandpunkt allererst
fixierten und damit der Weg zu einer Verstindigung verbaut wurde.

Als Melanchthon in Augsburg ankam — Luther als von der Reichsacht Getroffener
durfte es nicht wagen, dorthin zu gehen, und blieb deshalb auf der Feste Coburg, von wo
aus er in stindigem Kontakt mit seinen Anhingern auf dem Reichstag blieb —, fand er
die 404 Artikel des Dr, Eck vor. Das veranlafite ihn, das mitgebrachte Material diber
Lehre und Zeremonien zu einem geschlossenen ,Bekenntnis* zu formen. Luther, dem
der Text vorgelegt wurde, approbierte ihn: er wisse nichts daran zu bessern. Das da-
mals von ihm gebrauchte Wort vom ,Leise-treten” des Melanchthon ist spiter unter-
schiedlich ausgelegt worden. Urspriinglich scheint es keinen negativen Klang gehabt
zu haben. Dafiir liegen zu deutliche Zeugnisse vor, in denen Luther wihrend der Dauer
des Reichstages sich zustimmend zur CA geduBert hat. Erst nach dem Secheitern der
Verhandlungsbemiihungen entlud sich ein Teil seines Argers auch anf den Text des
Magister Philippus: Vor allem nahm er es ihm da iibel, dafi er in der CA behauptet
habe, der ganze Dissens zwischen den Parteien beziche sich nur auf ein paar Mifbriuche.

® Fiir das nachfolgende vgl. E. Iserloh im: Handbudh der Kirchengeschichte, hrsg. von
H. Jedin (Freiburg 1967) IV, 263-274.
9 Iserloh a.a.0. 266.



Im Spiegel der Zeit 219

Um diesen Eindruck zu erwecken, habe Melanchthon — so schrieb Luther am 21. Juli 1530
an Justus Jonas — die Artikel vom Fegfeuer, von der Heiligenverehrung und vom Papst
als Antichrist verheimlicht!0.

4. Das Schicksal der CA auf dem Reidhstag von Augsburg

Noch che der Kaiser in Augsburg eintraf, hatte Johann von Sachsen versucht, durch
Sonderverhandlungen eine Einigung in der Religionsfrage beim Kaiser zu errcichen.
Umsonst. Das veranlafite ihn dazu, stirkeren Riickhalt bei den anderen Protestanten zu
suchen, in deren Namen nun die CA prisentiert werden sollte. Demgemidf wurde die
von Melanchthon verfafite Vorrede abgesetzt und cine vom kursichsischen Kanzler
Briik verfafite Vorrede iibernommen, die eine betont juristische Sprache fihrt und
nicht versiumt, darauf hinzuweisen, dafl im Falle eines Scheiterns des gegenwirtigen
Einigungsversuches die Appellation an das Konzil (von Speyer 1529) wieder aufge-
nommen wiirde.

Nachdem der Wortlaut der CA auf deutsch am 25. Juli verlesen worden war, machten
sich die katholischen Theologen um Dr. Eck an die Widerlegung. Noch am 4. Juli be-
teuerte Melanchthon vor dem pipstlichen Legaten Campeggio: ,Wir haben kein

Dogma, das von der romischen Kirche abweicht ... Wir sind bereit, der Rémischen
Kirche zu gehorchen, wenn sie nur in ihrer Milde ... Kleinigkeiten, die wir, selbst wenn
wir wollten, nicht mehr dndern kénnen, iibersieht oder duldet ... Zudem verehren wir

die Autoritit des Romischen Bischofs und die gesamte Kirchenleitung ergebenst*!l. Ob
Melandhthon in diesem Brief und in den nachfolgenden Verhandlungen mit Campeggio,
in denen er immer mehr von den protestantischen Vorbehalten anfzugeben sich erbot,
wider besseres Wissen und Gewissen gehandelt hat, ist umstritten'2. Jedenfalls kamen
diese Verhandlungen zum Stillstand, als Campeggio sich durch die ,Confutatio® der
katholischen Theologen hatte iiberzeugen lassen, dafl in Wahrheit doch echte Lehr-
unterschiede auf dem Spiel standen?®s.

In dieser katholischen Antwort auf die CA (also der Confutatio) hatte man zunichst
versucht, unter Hinzanahme anderer reformatorischer Schriften den ganzen Komplex der
strittigen Glaubenslehren zu behandeln. Aber die ersten Entwiirfe fanden nicht das
Placet des Kaisers, weil sie zu polemisch und zu breit waren. Schliefilich wurde am 3.
August 1530 die endgiiltige Fassung (u. zw. als Stellungnahme des Kaisers und der
katholischen Stinde!) auf dem Reichstag vorgelesen. ,Sie ist® — nach Erwin Iserlohs
‘Worten — ,an sich ein bedeutendes Dokument des konfessionellen Gesprichs, aber keine
vollstindige Antwort auf die strittigen Fragen, weil auch die CA kein voller Ausdrnck
der protestantischen Auffassung war“t%. Die erhoffte Unterwerfung der Protestanten
errcichte die Confutatio nicht. Wiewohl die beiden Parteien in den Auseinandersetzun-
gen der auf 1530 folgenden Jahre zur harten Polemik der Zeit zwischen 1517 und 1525
zuriickfielen, stellt Iserloh dennoch fest, dafl man auf dem Augsburger Reichstag selbst
,in den Lehrartikeln zu einem Konsens gekommen war“15 — eine fiir die heutige Wieder-
aufnahme der Bemiihungen um die katholische Anerkennung der CA nicht unwichtige
Aussage.

Die ,Confutatio® war den Protestanten zunichst nur miindlich bekanntgegeben wor-
den. Auf der Grundlage eines Gedachtnisprotokolls verfate Melanchthon in aller Eile die
erste Fassung seiner ,Apologia“ der CA. Nach Einblick in den schriftlichen Text der
katholischen Gegenerklirung wurde die Apologia 1531 in erweiterter Gestalt verffent-
licht. Hier wurden nun mit sichtlichem Nachdruck die unterscheidenden Lehrelemente
zwischen Protestanten und Katholiken herausgestellt — vor allem in der Lehre von der
Rechtfertigung. Dieser Darstellung ist es vermutlich zuzuschreiben, daff in der Folge-
zeit innerhalb und auflerhalb des Protestantismus die Uberzeugung von der bloff impu-

10 Ebd. 267. 11 Ebd. 269 f. 2 Ebd. 270. 13 Ebd. 270 ff. 14 Fbd. 271.
15 Ebd. 272.



Im Spiegel der Zeit 220

tativen (gnadenweise angerechneten) oder forensischen (gerechtsprechenden) Rechtferti-
gung als verbindlich lutherisch angesehen wurde. Statt an der Feststellung der ,Con-
futatio® anzukniipfen, daff nach katholischer Lehre kein Mensch aus cigener Kraft die
Redhtfertigung verdienen oder erringen kann, suchte Melanchthon bei den spitmittclalter-
lichen Nominalisten den Beweis, daf die alte Kirche die Verdienbarkeit der Rechtfertigung
lehre. Noch ehe der Gedanke einer katholischen Rezeption der CA vorgetragen wurde,
hat V. Pfniir in seiner grofien Studie ,Einig in der Rechtfertigungslehre?“!8 dargelegt,
dal ,der Schwerpunkt der gegenseitigen Polemik [in Augsburg] den Gegner nicht
traf. Die CA kidmpft gegen eine nominalistische Position, wie sie 1530 von der katholi-
schen Kontroverstheologie nicht mehr vertreten wurde. Die katholische Kontrovers-
theologie polemisierte gegen eine — manchmal sogar mifiverstandene — noch nicht zur
Einheit und Klarheit durchgebildete lutherische Position, wie sie zwar in iiberspitzten For-
mulierungen der Jahre 1520/22, aber nicht mehr 1530 von Melanchthon und Luther
vertreten wurde®. Und anderswo heifit es: ,Die Rechtfertigungslehre der CA und die
der katholischen Gegensdhriften der Zeit von 1530~1535 stehen auf einem verschiedenen
polemischen Hintergrund. Beide sind von verschiedenen durchaus biblisch motivierten
Anliegen getragen. Beide Seiten setzen verschiedene Akzente, bemiihen sich aber im
Rahmen des [biblischen] Kanons zu bleiben“??,

Wenn schon auf dem Augsburger Reichstag ein so strenger Beobachter wie
Johannes Eck zu dem Urteil kam, dafl man ,,in der Sache einig sei und der Streit
sich lediglich um Worte und Begriffe drehe“18, kann es nicht so abwegig sein,
wenn heute katholische Theologen fiir die lingst fillige Anerkennung dieses
Tatbestandes cintreten — vorausgesetzt, daff nicht mittlerweile ganz neue Tat-
bestinde eingetreten sind, welche einen solchen Schritt hindern oder aufhalten.

5. Die gegenwirtigen Bemithungen um die katholische Anerkennung der CA

a) Katholische Stimmen

Im Januar 1974 hat die internationale Iutherisch-katholische Arbeitsgruppe auf
einer Sitzung in Rom die Anregung gegeben, die katholische Kirche solle die CA
als Zeugnis des gemein-christlichen Glaubens anerkennen. Im Juni des gleichen
Jahres bat die Ukumenische Bistumskommission in Minster diese Anregungen
zu einem Votum an die Deutsche Bischofskonferenz gemacht. Zur Rechtfertigung
eines solchen Schrittes wies man auf zwei Griinde hin: ,Dadurch soll erstens die
Augsburgische Konfession in ihrer historischen und gegenwirtigen Bedeutung
als Ausdruck evangelisch-lutherischen Glaubens ernst genommen und gleich-
zeitig ein katholisches Bild des Luthertums abgebaut werden, das vor allem
durch polemisch iiberspitzte reformatorische Auflierungen aus der bewegten Um-
bruchzeit von 1520/21 bestimmt ist, die in Sammlungen ketzerischer reformato-
rischer Sitze konserviert wurden, auch wenn sic in der Zwischenzeit in der
CA bereits korrigiert waren®. ,Zweitens soll damit zum Ausdruck gebracht wer-
den, dafl die Augsburgische Konfession keine kirchentrennenden Lehren vertritt
und als Zeugnis gemeinkirchlichen Glaubens von katholischer Seite bejaht wer-
den kann®.

V. Piniir, Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Confessio
Augustana (1530) u. die Stellungnahme der Katholischen Kontroverstheologie zw. 1580
und 1585 (Wiesbaden 1970) 390 f.

17 Ebd. 397. 18 Ebd. 399.



Im Spiegel der Zeit 221

Fiir die meisten Leser mag dieser Schritt der beiden genannten Gremien eine
theologische Uberraschung sein. Dafl jhm aber eine intensive Aufarbeitung der
anstehenden historischen und dogmatischen Probleme vorausgegangen war, hat
J. Ratzinger unlingst betont; im Rahmen eines vor der Ukumenischen Akademie
in Graz gehaltenen Vortrages iiber die Zukunftschancen des Ukumenismus
liihrte er aus: ,Die Forschungen der letzten Jabre konvergieren dahin, dafl die
CA als grundlegende lutherische Bekenntnisschrift nicht nur aus diplomatischen
Griinden so abgefafit wurde, dafl sie reichsrechtlich als katholisches Bekenntnis
auslegbar sein sollte; sie wurde auch mit innerer Uberzeugung als Suche nach
evangelischer Katholizitat konzipiert — als ein Mithen darum, das brodelnde
Gebilde der frithen reformatorischen Bewegung in einer Weise zu filtern, die
es zu katholischer Reform gestalten konnte. Demgemaf sind Bemiihungen im
Gange, eine katholische Anerkennung der CA, oder richtiger: eine Anerkennung
der CA als katholisch zu erreichen und damit die Katholizitit der Kirchen
Augsburgischen Bekenntnisses festzustellen, die eine korporative Vereinigung
in der Unterschiedenheit moglich macht“. Eine solche Anerkennung wire ,weit
mehr als ein blofl theoretisch-theologischer Akt, der unter Historikern und
Kirchenpolitikern ausgehandelt wird. Er wiirde vielmehr eine konkrete geistliche
Entscheidung und insofern ein neuer geschichtlicher Schritt auf beiden Seiten
sein. Er wiirde bedeuten, daf die katholische Kirche in den hier [in der CA] ge-
gegebenen Ansdtzen eine eigene Form der Verwirklichung des gemeinsamen
Glaubens mit der ihr zukommenden Eigenstdndigkeit anndhme. Er wiirde um-
gekehrt von reformatorischer Seite her bedeuten, diesen vielfaltiger Auslegung
fihigen Text in der Richtung zu leben und zu verstehen, die zuerst ja auch
gemeint war: in der Einbeit mit dem altkirchlichen Dogma und mit seiner
kirchlichen Grundform. Er wiirde insgesamt bedeuten, dafl die offene Frage nach
der Mitte der Reformation in einem geistlichen Entscheid in Richtung einer
katholisch gelebten CA gelést und das Erbe von damals unter dieser Herme-
neutik gelebt und angenommen wiirde“19.

Wihrend Ratzinger schon gleich die 6kumenischen Konsequenzen einer solchen
Anerkennung der CA durch die katholische Kirche ins Auge fafit, setzt V.
Pfniir in einem Artikel in der Internationalen katholischen Zeitschrift sich mit
einer Reihe von Autoren bzw. Positionen auseinander, die einer solchen Rezep-
tion im Wege stehen20. So wehrt er sich gegen die von Cochldus verbreitete und
auch noch von J. Lortz vertretene These, wonach ,der Mafistab des Reformato-
rischen aus den fritheren reformatorischen Schriften Luthers und Melanchthons
zu gewinnen sei”, keineswegs aber aus der CA, die ,kein voller Ausdruck der
protestantischen Auffassung“ sei?!. In Wirklichkeit ist es ja gerade Sinn und
Ziel der CA, das eigene Profil der Lutheranhdnger aus dem Gewirr zeitgendssi-
scher Protestbewegungen verschiedenster Herkunft hervorzuheben. Das geschah

1 Vgl. J. Ratzinger, Prognosen fir die Zukunfl des Okumenismus, in: Bausteine fiir
die Einheit der Christen 17 (1977) H. 65, S. 6-14; unser Text S. 12.

20 V. Pfniir, Anerkennung der Confessio Augustana durch die katholische Kirdhe?, in:
IntkathZt 4 (1975) 298-307.

21 Ebd. 302.



Im Spiegel der Zeit 222

dadurch, daf Melanchthon durch die positive Darlegung der Summa der Lehre,
»welche in unseren Kirchen zu rechtem christlichem Unterricht und Trost der
Gewissen, auch zur Besserung der Gliubigen gepredigt und gelehret ist* (Schlufl
des I. Teiles der CA), den Mafistab des Evangelisch-Lutherischen setzte22, Diesen
Anspruch konnte Cochldus nur dadurch unterlaufen, dafl er behauptete, Me-
lanchthon habe es gar nicht ehrlich gemeint, sondern ein hinterhiltiges TAu-
schungsmanéver inszeniert. Dieser These steht aber die Tatsache entgegen, dafl
wesentliche Elemente der CA (Bewertung der altkirchlichen Christologie, Fragen
der Willensfreibeit, Notwendigkeit der Bufle, Bedeutung der guten Werke)
schon vor 1530 von Melanchthon in einer von seiner urspriinglichen Radikalitit
abweichenden Gestalt vorgetragen worden waren; sie wurden also nicht erstmals
in der CA konzipiert. Ebenso 1afit sich nach Pfniirs Uberzengung die von J. Lortz
vorgetragene These, Melanchthon betreibe in der CA eine Bagatellisierung des
Dogmatischen und eine Relativierung des Christlichen, nicht beweisenzs,

Schon unabhiingig von der Anerkennung der CA steht — so lautet die Meinung
von V. Pfniir - die Korrektur des einseitig an der Anfangsphase der Refor-
mation, also an der Zeit zwischen 1520-1525 orientierten Bildes des Luther-
tums als notwendige Aufgabe vor der katholischen Geschichtsschreibung und
Theologie. Die Rezeption der CA wiirde deutlich machen, dafl man katholischer-
seits zur Kenntnis nimmt, wie sebr sich zwischen 1525 und 1530 im lutherischen
Selbstverstdndnis die Dinge zugunsten einer Entschirfung der urspriinglichen
Einseitigkeiten gewandelt hatten.

Wie schon eingangs vermerkt wurde, setzt sich vor allem H. Schiitte (Wupper-
tal) fir die Rezeption der CA ein. Aber er ist sich dabei bewufit, daf sich damit
»€in weites Feld von Problemen auftut“2¢, Es handelt sich vor allem um die
Tatsache, dafl nach wie vor angesehene evangelische Theologen der Meinung
sind, das Augsburger Bekenntnis stehe in entscheidenden Punkten im Wider-
spruch zur genuinen Theologie Luthers. Diese These vertritt vor allem H. Born-
kamm in der letzten Auflage des RGG (,Die Religion in Geschichte und Gegen-
wart®“)?5. Darin wird schlichtweg vom Mangel an Redlichkeit gesprochen, den
sich Melanchthon habe zuschulden kommen lassen. Deshalb kann nach Born-
kamm ,das Augsburger Bekenntnis allein nicht als ausreichende Darstellung
der reformatorischen Lehre angesehen werden. Zum mindesten miisse man
Melanchtbons in vielem kraftvollere Apologie, seinen ,Tractatus de potestate
ac primatu papae’ (1537) und Luthers Schmalkaldische Artikel (1537) hinzunch-
men“. Natiirlich kann Schiitte dem die Meinung anderer evangelischer Theologen,
etwa die von K. Stiirmer entgegensetzen, die auf Luthers Lob fiir die CA hin-
weisen — aber ist das Problem damit schon gel6st?

Hinsichtlich der von dem evangelischen Theologen K. G. Steck geltend ge-
machten Widerspriiche zwischen dem Kirchen- und Amtsverstindnis der CA
und dem des Luther vom Jahre 1521 (Schrift ,Adversus impium Ambrosium

22 Ebd. 23 Ebd. 303 ff.

2t H. Schiitte, Eine Grundlage fiir die Einheit?: Zur Méglichkeit einer katholischen
Anerkennung der Confessio Augustana, in: OkInf (1977) H. 5 u. 6.

25 S. oben Anm. 7.



Im Spiegel der Zeit 223

Catharinum*) kann Schiitte sich auf die Gegenthese von W. Elert berufen, der
eindringlich davor warnt, bei den ekklesiologischen Thesen des frithen Luther
stehen zu bleiben — aber auch hier steht letztlich These gegen These.

Zu den nach Bornkamms Meinung in der CA véllig unterdriickten Unterschei-
dungslehren gehort vor allem Luthers Stellung zum Papst, wie sie in den Schmal-
kaldischen Artikeln formuliert worden ist. An dieser Stelle scheint also endgiil-
tig ein Arrangement zwischen lutherischem und katholischem Selbstverstindnis zu
scheitern. Aber gerade hier zeigt Schiitte sich optimistisch. Denn der leiden-
schaftliche Protest Luthers gegen das Papsttum war ja durch die Uberzeugung
motiviert, der Papst sei das eigentliche Hindernis fir die freie Entfaltung unter
dem Wort von der Rechtfertigung aus Glauben allein. Da nun aber spatestens seit
der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes in Helsinki 1963 far die
Lutheraner feststeht, dafl die katholische Rechtfertigungslehre vom lutherischen
Standpunkt aus nicht mehr als unbiblisch und unevangelisch abgetan werden
darf, ist dem Protest gegen das Papsttum die entscheidende Basis genommen:
,Der Konflikt, aufgrund dessen Luthers Kritik am Papsttum sich erhob, scheint
heute erledigt zu sein“ (W. Lohff).

Aber nicht nur die Schwierigkeiten, die von seiten der evangelischen Theologie
herkommen, wollen bedacht sein, wenn es um die katholische Rezeption der CA
geht. Es gibt solche Schwierigkeiten auch aus dem Selbstverstindnis der heutigen
katholischen Kirche, vor allem angesichts der seit dem Jahr 1530 erfolgten Lehr-
entwicklung, wie sie in den Dogmen von 1854 (Unbefleckte Empféingnis Mariens),
1870 (Primat des Papstes) und 1950 (Leibliche Aufnahme Mariens in den Him-
mel) ihren Niederschlag gefunden hat, Dieser Frage stellt sich Prof. H. Déring
in dem Aufsatz: ,Eine Frage der Interpretation“2s. Er ist nicht der Meinung,
daf diese Dogmen ,von vornherein Barrieren darstellen, die das Zugehen auf
dieses ,gemeinsame’ katholische Bekenntnis als mdgliche Grundlage des ge-
meinsam Christlichen verhindern miissen“. Nach seiner Sicht der Dinge zeigen
die seit dem Konzil weltweit angelaufenen Diskussionen zwischen den Kirchen,
daf} die genannten drei Dogmen weder auf katholischer noch auf lutherischer
Seite diese hemmende Funktion ausitben. Im Blick auf die méglichen katholi-
schen Einwéande betont Déring, dafl es ,in der Einen Kirche . . . bei aller grund-
satzlichen Katholizitdt einen unterschiedlichen (wenn auch nicht gegensatzlichen)
Bekenntnisstand geben kann“. Das wiirde sich dann in concreto so ausdriicken:
»Die katholische Seite muf} lernen, die Kirchen der Augsburgischen Konfession in
dem Bekenntnis, das sie sich als katholisches bewahrt haben, als rechtmaflige,
rechtglaubige und katholische anzusehen“. Umgekehrt ,mifiten die Kirchen
dieses lutherischen Bekenntnisses auf der Basis dieses Bekenntnisses darauf ver-
zichten, die lehrmafige Weiterentwicklung in der rémisch-katholischen Kirche
als haretische anzusehen®. ,Auf diese Weise konnte sich jene Entwicklung in
Gang setzen, gemafl der die Kirchen, durchaus in ihrer eigenen Tradition ste-
hend und lebend, Kirchen bleiben und doch, aufeinander zugehend, immer mehr
die Eine Kirche werden®.

26 H. Doring, Eine Frage der Interpretation. Die Confessio Augustana und die Dogmen
von 1854, 1870 und 1950, in: OkInf (1977) H. 12, S. 5-8; H. 18, S. 5-7.



Im Spiegel der Zeit 224

Doéring bemiiht sich auch, die Ansatzpunkte aufzuzeigen, von denen her die
Lutheraner mit der Lehrentwicklung in der neueren katholischen Kirche fertig
werden kénnen. Doch scheint es ratsamer zu sein, dazu die Stimmen der anderen
Seite selbst zu horen.

b) Lutherische Stimmen

Unter den erfreulich zahlreichen Stellungnahmen lutherischer Theologen
nimmt die des Miinchener Theologen Wolfhart Pannenberg einen besonderen
Rang ein??’. Eingangs weist er darauf hin, daf die offizielle Stellungnahme der
katholischen Seite zur CA bis heute offengeblieben ist. Die ,Confutatio“ wurde
zwar auf dem Reichstag 1530 verlesen, aber nie amtlich veroffentlicht. Karl V.
wollte die Konfessionsfrage offenhalten und Clemens VII. nahm die CA mitsamt
der Apologie Melanchthons wohlwollender auf als der Nuntius Campeggio.
Trient hat keine Stellung zur CA bezogen. Somit ist die von der CA in An-
spruch genommene Vereinbarkeit der Artikel 1-21 der CA mit der guten katho-
lischen Uberlieferung katholischerseits nie offiziell bestritten oder bejaht worden.

Dieser Anspruch ist dagegen innerhalb der protestantischen Theologie oftmals
in Frage gestellt worden. Melanchthon habe — so sagt man — eine bewufite Ver-
schleierungstaktik betrieben und Luther sei mit seinem Opus keineswegs ein-
verstanden gewesen. Diese negative Einschitzung der CA war nach Pannen-
berg nicht durch das Dokument selbst, sondern durch das Scheitern der Vermitt-
lungsbemiihungen und die nachfolgende Verhdrtung der Fronten bedingt. Man
nahm es dem Autor der CA nicht mehr ab, er habe ehrlich geglaubt, zwischen
den beiden Parteien stinden keine echten Glaubensgegensitze. ,Es liegt eine
unfreiwillige Ironie in der Tatsache, dafl gerade die Anhinger der lutherischen
Reformation, die die CA bis heute als ihr grundlegendes Bekenntnis betrachten,

. unter dem Eindruck der geschichtlichen Entwicklung entgegen diesem ihrem
Bekenntnis die Lagebeurteilung ihrer Gegner iibernahmen”. Pannenberg kriti-
siert diesen Vorgang als Zeichen mangelnder Glaubensstarke. ,Jedenfalls aber
sollte die verdnderte okumenische Diskussionslage der Gegenwart uns Prote-
stanten dazu verhelfen, die Verkiirzung in unserer protestantischen Rezeption
der CA an diesem Punkte zu iiberwinden und ihrem Amnspruch, die Uberein-
stimmung mit dem Glauben der katholischen und rémischen Kirche zu formu-
lieren, wieder ernster zu nehmen. Es handelt sich hier um eine immer noch offene
Frage, ... auch an das Selbstverstindnis der lutherischen Kirchen und ihrer
Theologie®.

Die Frage, ob die Katholizitit der CA auch angesichts der innerkatholischen
Dogmenentwicklung seit dem Tridentinum fiir die lutherische Theologie noch
offen ist, ist fiicr Pannenberg ,eine Frage der Interpretation dieser Entwicklung®.
Dafl die katholische Theologie im Bewufitsein dieser Dogmenentwicklung den-
noch die Katholizitit der CA bejahen zu konnen meint, ist bemerkenswert und,

27 'W. Pannenberg, Eine Grundlage fiir die Einheit?: Die Augsburgische Konfession als
katholisches Bekenninis, in: OklInf (1977) H. 3, S. 5-9; H. 4, S. 5-10.



Im Spiegel der Zeit 225

wenn das Lehramt sich diesem Urteil anschlieBen konnte, wire das ,ein Ergeb-
nis von iberragender Skumenischer Bedeutung®. ,Die Augsburgische Kon-
fession konnte, wire sie einmal von beiden Seiten als katholisch korrekt aner-
kannt, sehr wohl zur Grundlage einer Verstindigung tiber die seitherige Dogmen-
entwicklung werden®.

Die Frage nach der Katholizitit der CA stellt nach Pannenberg auch der
lutherischen Theologie eine wichtige Aufgabe: Sie hat zu kldren, inwieweit der
Anspruch auf Katholizitit fiir die Aussagen der CA im Lichte heutiger theolo-
gischer Erkenntnis aufrechterhalten werden kann. Dieser Anspruch bezieht sich,
wic mehrfach gesagt wurde, vor allem auf die Artikel 1-21. In den Punkten,
die den zweiten Teil (Artikel 22-28) bilden, sind die Streitfragen der Refor-
mationszeit angesichts der Wandlungen im katholischen Bereich ,weithin gegen-
standslos geworden®. Pannenberg meint, dafl neben dem Artikel 23 (Célibats-
gesetz) hochstens noch Artikel 27 (Klostergeliibde) strittig sei; dabei weill er
aber auch, daf selbst hier die Argumentationen, die katholischerseits fir den
eigenen Standpunkt beigebracht werden, sich erheblich verdndert haben. Dazu
ist vielleicht anzumerken, daf} auch hinsichtlich der in Luthers ,Urteil iber die
Ménchsgelilbde“ aufgestellten Thesen und beigebrachten Argumente sich langst
eine dkumenische Sicht der Dinge angebahnt hat, die den damnaligen Streit weithin
entschirft?s. Im iibrigen erinnert Pannenberg wieder daran, daf} die Anerken-
nung des katholischen Charakters der CA sich auf die ersten 21 Artikel be-
schrianken soll. Denn nur fiir diese wurde ja die Qualifikation des unbestritten
Katholischen in Anspruch genommen.

Dariiber hinaus weist Pannenberg aber auch darauf hin, dafl die Feststellung
einer weitgehenden Aufnahme reformatorischer Anliegen durch die vom Zweiten
Vaticanum vollzogene Liturgiereform (Laienkelch / Gebrauch der Volkssprache /
Betonung der Einheit von Wort und Sakrament in der Mefifeicr) ihre Konse-
quenzen fiir die Protestanten haben mufl. Sie miissen sich fragen lassen, inwieweit
die CA fiir sie noch verbindlich ist. Wenn diese in Artikel 24 sich gegen den
Vorwurf wehrt, die Protestanten hitten die Messe abgetan, denn es sei doch
offenkundig, daf bei ihnen ,die Messe mit grofierer Andacht und Ernst gehal-
ten wird® als bei den anderen, fordere das zu selbstkritischen Uberlegungen
heraus: ,Die Verdringung des Abendmahls aus dem regelméfigen Sonntags-
gottesdienst, seine Verbannung in einen Anhang zum Hauptgottesdienst auch an
den Sonntagen, an denen es gefeiert wird, steht in deutlichem Widerspruch
zum Augsburgischen Bekenntnis“. Und Pannenberg beschliefit diesen Abschnitt
seiner Darlegungen mit der Feststellung: ,Man kann sich auf evangelischer
Seite nicht auf die Verbindlichkeit der CA berufen, ohne sich den hier bestehen-
den Problemen zu stellen®.

Von den in Artikel 22-28 erwihnten Themen kénnte, wic Pannenberg gut
sieht, am chesten Artikel 24 mit seiner Kritik am Opfercharakter der Messe den
Bereich blof disziplinirer Fragen iiberschreiten. Doch weist er iiberzeugend nach,

28 Vgl. H. Bacht, Luthers ,Urteil iiber die Miondisgelitbde' in 6kumenischer Betrachtung,
in: Catholica 21 (1967) 222-251.



Im Spiegel der Zeit 226

wie sehr man in dieser Frage damals aneinander vorbei geredet hat. Die Prote-
stanten witterten in der katholischen Lehre von der Messe als Sithnopfer die
Unterstellung, als solle in der Messe eine das Opfer Christi erginzende Siihne-
leitung fir die aktuellen Stinden erbracht werden. Dieser Verdacht ist zuletzt
noch durch die Liturgiekonstitution des Konzils, nimlich durch die Betonung des
»Gedidchtnis”-Charakters der Messe ausgerdumt worden. Es kann also auch
an dieser Stelle kein uniiberwindliches Hindernis fiir die Anerkennung der Ka-
tholizitdt der CA bestehen.

Schliefilich sei noch Pannenbergs Bemerkung zur Sakramentenlehre der CA
ganz allgemein hierhergesetzt, weil sie deutlich macht, mit welchem Ernst er
die fir die protestantische Theologie sich stellenden Fragen einer erwarteten
katholischen Rezeption der CA ins Auge fafit. Im Blick auf das, was in CA 24
zur Messe und in Melanchthons Apologie 11,38 zum Stellenwert der Beichte
gesagt wird, stellt Pannenberg fest, dafl ,in der Folgezeit die sakramentale
Dimension im Leben der lutherischen Kirchen weitgehend verblafit ist“. Die
Augsburger Konfession ist somit in dieser Hinsicht ,katholischer als die zu ihr
sich bekennende Kirche es heute ist“. Der Anruf, der damit an die Kirchen der
Reformation ergeht, ist untiberhérbar. '

An dieser Stelle setzte der ehemalige Landesbischof D. Hermann Dietzfelbin-
ger an, wenn er die Frage zu beantworten sucht, ,welche Schwierigkeiten wiirde
eine katholischee Anerkennung der Augshurgischen Konfession fiir die evan-
gelisch-lutherische Kirche und Theologie bringen?“?®. Diese Schwierigkeiten
ergeben sich aus einem dreifachen Tatbestand: Sowohl die rémisch-katholische
wie auch die evangelisch-lutherische Kirche ist nicht mehr dieselbe wie im Jahre
1530 und auch die Position der CA hat sich gedndert. Was soll da eine katholi-
sche Rezeption des Augshurger Bekenntnisses bedeuten?

So sehr Dietzfelbinger iiberzeugt ist, daf die CA keine Absage an die katholi-
sche Kirche, sondern ein Bekenntnis zu ihr ist, so zeigt er sich doch stirker als
Pannenberg von der Sorge bewegt, ob der heutige Protestantismus ,in Anse-
hung all der Verdnderungen der letzten Jahrzehnte [in der katholischen Kirche]
heute die Meinung der Augsburger Konfession festhalten kénne, dafl ¢s sich bei
den aufgenommenen Streitigkeiten der Reformationszeit nicht um Grundlagen
des Glaubens, sondern nur um eine unterschiedliche Stellungnahme zu auf-
gekommenen Miflbrduchen handle®.

Nicht weniger eindringlich ist die Frage, die Dietzfelbinger an die eigene
Kirche stellt, die sich zwar auf ein Bekenntnis stiitzt, das die Zugehorigkeit zar
Catholica beteuert, aber gleichwohl zu einer selbstindigen Kirche geworden
ist, die sich (im Symbolum) nicht zur Catholica zu bekennen vermag (wie der Streit
um die 6kumenische Fassung des Apostolischen Glaubensbekenntnisses beweist).
Wenn nun die katholische Kirche die CA anerkennt, ,kénnte das fiir die evan-
gelisch-lutherische Kirche ein Test dafiir werden, wie weit sie selber dazu steht,

2 H. Dictzfelbinger, Eine Grundlage fiir die Einheit?: Welche Schwierigkeiten wiirde
eine katholische Anerkennung der Augsburg. Konfession fiir die evangelisch-lutherische
Kirdhe und Theologie bringen?, in: UkInf (1977) H. 7/8, S. 5-8.



Im Spiegel der Zeit 227

dafl in der Augsburgischen Konfession nicht eine Partikularkirche, sondern die
Una sancta gesprochen hat, wieweit sie sich also auch in Zukunft eben nicht nur
als ,protestantisch’, sondern als ,katholisch’ im urspriinglichen Sinn versteht®.
Widitiger als diese beiden Fragen ist fiir Dictzfelbinger die dritte, die nach
der Rolie und Position der CA. Fiir evangelisches Verstindnis haben die Be-
kenntnisschriften allesamt keine Autoritdt aus sich selbst; sie wollen nur eine
Auslegung und Aktualisierung der Heiligen Schrift sein. ,IThre Gultigkeit und
Verbindlichkeit ist eine von der Heiligen Schrift her genominene und auf sic
bezogene Autoritit. Unter solchem Gesichtspunkt wire jedenfalls das Gesprich
iber die Augsbuigische Konfession von uns her zu fihren. Dafl damit die Be-
kenntnisschriften fiir die lutherische Kirche selber zum starksten Bufiruf werden,
eine Aufforderung zur Umkehr in die Heilige Schrift hinein, mufl hier deutlich
ausgesprochen werden. Kommen wir doch ehrlicherweise nicht um die Fest-
stellung herum, dafl die Augsburgische Konfession in manchen ihrer Abschnitte
|z. B. in Artikel 24] heute fast eher zur Frage an die Kirche wird, die sich nach
ihr nennt, als zu einer Polemik gegen die damalige rémisch-katholische Kirche*.
Und der Artikel schlieit mit der Feststellung: ,... mit der Frage nach der
Anerkennung der Augsburgischen Konfession durch die rémisch-katholische
Kirche wire eine Frage nach der Auslegung der Heiligen Schrift fir uns alle
gestellt, d. h. ob und wie wir uns gemeinsam auf dem Boden der Schrift finden
kénnen ... Diese Frage ist die letzte Schwierigkeit, aber auch die grofie Ver-
heiflung des ganzen Unternehmens; denn solchem Suchen hat doch wohl Gott im
besonderen den Beistand seines Heiligen Geistes versprochen®.
Heinrich Badit S]





