
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Im Ökumenismus doch etwas Neues 

1. Ökumenismus nur von der Basis her? 

Daß der Ökumenismus stagniert und daß, sofern überhaupt noch etwas zu erwar- 
ten sein soll, alle weiteren Schritte und Entwicklungen von der Basis mit ihrem 
unbekümmerten Drängen und Wagen herkommen müssen, nicht aber •von oben", 
von den Kirchenleitungen und ihren Theologen, ist ein sattsam bekannter Slogan 
unserer Tage1. Um so überraschender muß da die Nachricht wirken, daß seit 
einigen Jahren von Seiten katholischer Theologen mit Gutheißung maßgeblicher 
römischer Stellen an einem Projekt gearbeitet wird, das nun wirklich einen ent- 
scheidenden und entschiedenen Schritt nach vorn auf die Einigung der Kirchen hin 
bedeutet. Es ist das Bemühen um die katholische Anerkennung des Augsburgischen 
Bekenntnisses, der Gonfessio Augustana (CA), das vor fast 450 Jahren auf dem 
Reichstag von Augsburg zum Erweis der ungebrochenen Katholizität ihrer Glau- 
bensüberzeugung von den •Protestanten", dem Kaiser und den Ständen vorgelegt 
und vorgelesen wurde, damals aber von den katholischen Vertretern zurückge- 
wiesen wurde. Durch die nachfolgenden Jahrhunderte hindurch galt die CA - 
entgegen der ursprünglichen Intention des Wortlautes und des Verfassers, Me- 
lanchthon - auf beiden Seiten als Manifest unversöhnlicher Trennung. Als man 
1930 die 400jährige Wiederkehr des Augsburger Reichstages beging, mochte 
Friedrich Heiler von der grundsätzlichen Katholizität der CA sprechen, wohl mit 
der Erwartung, daß man katholischerseits sich zu einer Revision der bisherigen 
ablehnenden Haltung entschließen werde. Aber die katholische Öffentlichkeit gab 
sich damals - wie ein Blick in die führenden Publikationsorgane jener Zeit zeigen 
kann - uninteressiert oder lieh ihr Ohr der unerbittlichen Kritik, die der •evange- 
lische Pastor emeritus in Göttingen" Johannes Lortzing in drei Broschüren an der 
Augsburgischen Konfession2 übte. Auch noch ein so aufgeschlossener ökumeni- 
ker wie Joseph Lortz zeigte sich in seinem bahnbrechenden Werk über •Die Re- 
formation" betont reserviert3. Kein Wunder, daß auch der Dominikaner Jerome 

1 Vgl. J. Ratzinger, Was eint und was trennt die Konfessionen?, in: IntkathZt 1 (1972) 
171-177, hier 171, mit Hinweis auf P. Lengsfeld, Sind heute die traditionellen Kon- 
fessionsdifferenzen noch von Bedeutung?, in: Una Sancta 26 (1971) 27-36, und K.-H. 
Ohlig/H. Schuster, Blockiert das katholisdie Dogma die Einheit der Kirchen? (Düssel- 
dorf 1971). 
2 Die Titel lauten: I. Die Augsb. Konfession vom religiösen und vom nationalen Stand- 
punkt aus beleuchtet; II. ... im Lichte des Neuen Testamentes und der Geschichte; 
III. Die Augsburger Konfession - Hat sie uns Modernen noch etwas zu sagen? - Alle 
drei Bändchen erschienen 1930 in Paderborn. 
3 J. Lortz, Die Reformation in Deutschland (Freiburg 31948) II, 53; dazu vgl. V. Pfnür, 
in: IntkathZt 4 (1975) 303 f. 



Im Spiegel der Zeit 21 / 

Hamer in seinem Beitrag zur •Festgabe Joseph Lortz" über das Kirchenverständ- 
nis der GA zu einem überwiegend negativen Urteil kam4. 

Aber trotz alledem ist neuestens durch eine Anzahl katholischer Theologen - an 
ihrer Spitze Professor (jetzt Erzbischof) Joseph Ratzinger - die Forderung nach 
der offiziellen Anerkennung der Katholizität der CA durch Rom ins Gespräch 
gebracht worden. Besonders Professor H. Schütte hat sich zum Sachwalter dieses 
Anliegens gemacht, was angesichts seiner Stellung im Römischen Einheitssekreta- 
riat weithin beachtet worden ist, zumal da er ausdrücklich betonte, er handle im 
Einverständnis mit dem Präsidenten dieses Sekretariats, Kardinal Willebrands5. 
Auf der Tagung des Lutherischen Weltbundes in Uppsala 1976 richtete Schütte an 
dieses kompetente Gremium die formelle Bitte, man möge für diese innerhalb der 
katholischen Kirche angelaufene Diskussion wohlwollende Offenheit bekunden. 
Es war ein bedeutsamer Erfolg, daß er die Zusicherung eines solchen Verhaltens 
mit nach Hause nehmen konnte. Darüber hinaus haben seither mehrere evangeli- 
sche Theologen, unter ihnen W. Pannenberg, H. Dietzfelbinger, P. Meinhold, 
H. Meyer und V. Vajta, sich mit konstruktiven Beiträgen in das Gespräch einge- 
schaltet« - freilich nicht ohne auf die mannigfachen Probleme hinzuweisen, die die 
erhoffte katholische Rezeption der CA für beide Kirchen mit sich bringen würde. 

2. Inhalt und Aufbau der Confessio Augustana (CA) 

Vorher aber noch einige Bemerkungen zum Inhalt und Aufbau der CA. Gemäß der von 
Kurfürst Johann gesetzten Zielsetzung sollte das Bekenntnis vor allem die grund- 
sätzliche Übereinstimmung in den Glaubensfragen dartun, und, davon deutlich abgehoben, 
die Zeremonien behandeln, in denen man sich um der vielfachen Mißbräuche willen, Än- 
derungen und Neuerungen gestattet habe. Damit ist schon angedeutet, daß der erste Teil 
der CA, der die Artikel I-XXI umfaßt, der maßgebliche Abschnitt ist. Er läßt sich mit H. 
Bornkamm7 in drei Problemkreise aufteilen. Der erste umfaßt die Artikel 1-3 und soll 
die Übereinstimmung mit der altkirchlichen Lehre von Gott (1), von der Erbsünde (2) und 
von der Christologie dartun: Christi Menschwerdung •aus der reinen Jungfrauen Ma- 
ria", die beiden Naturen, die •in einer Person also unzertrennlich vereiniget, ein Christus 
sind: wahr Gott und wahr Mensch, wahrhaftig geboren, gelitten, gekreuzigt, gestorben und 
begraben" (3). Hier bekennt sich somit die CA ohne Einschränkung und Vorbehalt zum 
Apostolischen Symbolum. - Der zweite Problemkreis umfaßt in den Artikeln 4-6 und 
18-20 das reformatorische Verständnis des Evangeliums: Rechtfertigung (4), Vermittlung 
des Heiligen Geistes durch Wort und Sakrament (5), neuer Gehorsam (6), Freiheit und 
Sünde (18-19), Glaube und gute Werke (20). - Der dritte Problemkreis behandelt in Arti- 
kel 7-15 die Lehre von der Kirche und den Sakramenten: Kirchenbegriff (7-8), Sakramente 
(9-13), endlich Kirchenregiment und -Ordnung (14-15). Außerdem sind in diesem ersten 
Teil der CA noch drei Einzelprobleme behandelt: Weltliches Regiment (16), Wieder- 
kunft Christi (17), Heiligenverehrung (21). 

4 J. Hamer, Les pecheurs dans l'Eglise. Etude sur l'ecclesiologie de Melanchthon dans 
la Confession d Augsbourg et VApologie, in: Reformation - Schicksal und Auftrag 
(= Bd. I der •Festgabe Joseph Lortz") (Baden-Baden 1958) 193-207. 
5 H. Schütte, Eine Grundlage für die Einheit? Zur Möglichkeit einer katholischen Aner- 
kennung der Confessio Augustana, in: ökumlnf (1977) H. 5 S. 5. 
6 Die Beiträge dieser Autoren sind alle im diesjährigen Band des ökumlnf erschienen. 
7 H. Bornkamm, Art. •Augsburger Bekenntnis", in: RGG SIII, 735-736. 



Im Spiegel der Zeit 918 

Demgegenüber geht es im zweiten Teil der CA um die •Mißbräuche", um deren Ab- 
stellung man sich bemüht habe (Artikel 22-28): Verweigerung des Laienkelches (22), Zöli- 
batsgesetz (23), Messe (24), Beichtzwang (25), Unterschied der Speisen (26), Mönchsge- 
lübde (27), Regiment der Bischöfe (28). 

3. Die historischen Hintergründe8 

Als Karl V. nach siebenjähriger Abwesenheit im Jahre 1529 wieder nach Deutschland 
kam und die Reichsstände für 1530 nach Augsburg zum Reichstag beschied, war er ent- 
schlossen, das seinerzeit liegengebliebene Projekt der Rückführung der •Protestanten" 
mit Einsatz aller ihm nur zur Verfügung stehenden Mittel zu einem guten Ende zu füh- 
ren. Er brachte für die Bewältigung dieser Aufgabe nun entschieden bessere Vorausset- 
zungen mit. Er kam als Sieger über seinen gefährlichsten Nebenbuhler, Franz I. von Frank- 
reich. Und er kam als der unangefochtene Herrscher des Weltreiches, in dem die Sonne 
nie unterging, und dessen immense Reichtümer - so konnte man damals noch hoffen - ihm 
ein wirksames militärisches Handeln ermöglichten. Im Vollgefühl seiner Macht forderte 
er die Protestgruppen auf, sie sollten schriftlich ihre Glaubensüberzeugungen formulie- 
ren, damit der Reichstag darüber befinden könnte. Demgemäß forderte Kurfürst Johann 
von Sachsen seine Wittenberger Theologen auf, zu ihm nach Torgau zu kommen. Dort 
wurde im Blick auf die bevorstehenden Verhandlungen auf dem Reichstag ein Gut- 
achten - die sog. Torgauer Artikel - erstellt, das den Kaiser überzeugen sollte, es gebe in 
den eigentlichen Glaubensfragen zur alten Kirche hin keinerlei erhebliche Differenzen: 
Unterschiede gebe es nur in mancherlei Zeremonien, •die durch Menschen Lehr und Sat- 
zungen eingeführt" und im Bereich der •Neuerer" abgeschafft seien9. 

Die Katholiken ihrerseits hatten sich auf den Reichstag dadurch vorbereitet, daß Dr. 
Edc eine 404 Artikel umfassende Liste von Irrtümern der Protestanten, Lutheraner, 
Zwinglianer und Schwärmer aufstellte. Eck ging es dabei eindeutig um das Ziel, die 
anderen als Häretiker zu entlarven - wobei anzumerken ist, daß der Begriff der 
•Häresie" bis in die tridentinischen Formulierungen hinein nicht in jener strikten Eng- 
führung gebraucht wurde, wie er uns heute vertraut ist; •häretisch" war nicht nur die 
Bestreitung einer von Gott geoffenbarten und von der Kirche als solche dem Glauben 
vorgelegten Wahrheit, sondern als •häretisch" galten auch Lehren oder das praktische 
Verhalten, wodurch der ungestörte Glaubensbesitz gefährdet wurde. Im Blick auf den 
von Eck erstellten Katalog von •Häresien" wird man die Frage stellen müssen, ob er 
nicht durch die polemische Weise seines Vorgehens mit Schuld daran trägt, daß die 
•Remonstranten" ihren bis dahin oft noch unentschiedenen Glaubensstandpunkt allererst 
fixierten und damit der Weg zu einer Verständigung verbaut wurde. 

Als Melanchthon in Augsburg ankam - Luther als von der Reichsacht Getroffener 
durfte es nicht wagen, dorthin zu gehen, und blieb deshalb auf der Feste Coburg, von wo 
aus er in ständigem Kontakt mit seinen Anhängern auf dem Reichstag blieb -, fand er 
die 404 Artikel des Dr. Eck vor. Das veranlaßte ihn, das mitgebrachte Material über 
Lehre und Zeremonien zu einem geschlossenen •Bekenntnis" zu formen. Luther, dem 
der Text vorgelegt wurde, approbierte ihn: er wisse nichts daran zu bessern. Das da- 
mals von ihm gebrauchte Wort vom •Leise-treten" des Melanchthon ist später unter- 
schiedlich ausgelegt worden. Ursprünglich scheint es keinen negativen Klang gehabt 
zu haben. Dafür liegen zu deutliche Zeugnisse vor, in denen Luther während der Dauer 
des Reichstages sich zustimmend zur CA geäußert hat. Erst nach dem Scheitern der 
Verhandlungsbemühungen entlud sich ein Teil seines Ärgers auch auf den Text des 
Magister Philippus: Vor allem nahm er es ihm da übel, daß er in der CA behauptet 
habe, der ganze Dissens zwischen den Parteien beziehe sich nur auf ein paar Mißbräuche. 

8 Für das nachfolgende vgl. E. Iserloh im: Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg  von 
H. Jedin (Freiburg 1967) IV, 263-274. 
9 Iserloh a.a.O. 266. 



Im Spiegel der Zeit 219 

Um diesen Eindruck zu erwecken, habe Melanchthon - so schrieb Luther am 21. Juli 1530 
an Justus Jonas - die Artikel vom Fegfeuer, von der Heiligenverehrung und vom Papst 
als Antichrist verheimlicht10. 

4. Das Schicksal der CA auf dem Reichstag von Augsburg 

Noch ehe der Kaiser in Augsburg eintraf, hatte Johann von Sachsen versucht, durch 
Sonderverhandlungen eine Einigung in der Religionsfrage beim Kaiser zu erreichen. 
Umsonst. Das veranlaßte ihn dazu, stärkeren Rückhalt bei den anderen Protestanten zu 
suchen, in deren Namen nun die CA präsentiert werden sollte. Demgemäß wurde die 
von Melanchthon verfaßte Vorrede abgesetzt und eine vom kursächsischen Kanzler 
Brück verfaßte Vorrede übernommen, die eine betont juristische Sprache führt und 
nicht versäumt, darauf hinzuweisen, daß im Falle eines Scheiterns des gegenwärtigen 
Einigungsversuches die Appellation an das Konzil (von Speyer 1529) wieder aufge- 
nommen würde. 

Nachdem der Wortlaut der CA auf deutsch am 25. Juli verlesen worden war, machten 
sich die katholischen Theologen um Dr. Eck an die Widerlegung. Noch am 4. Juli be- 
teuerte Melanchthon vor dem päpstlichen Legaten Campeggio: •Wir haben kein 
Dogma, das von der römischen Kirche abweicht ... Wir sind bereit, der Römischen 
Kirche zu gehorchen, wenn sie nur in ihrer Milde ... Kleinigkeiten, die wir, selbst wenn 
wir wollten, nicht mehr ändern können, übersieht oder duldet ... Zudem verehren wir 
die Autorität des Römischen Bischofs und die gesamte Kirchenleitung ergebenst"11. Ob 
Melanchthon in diesem Brief und in den nachfolgenden Verhandlungen mit Campeggio, 
in denen er immer mehr von den protestantischen Vorbehalten aufzugeben sich erbot, 
wider besseres Wissen und Gewissen gehandelt hat, ist umstritten12. Jedenfalls kamen 
diese Verhandlungen zum Stillstand, als Campeggio sich durch die •Confutatio" der 
katholischen Theologen hatte überzeugen lassen, daß in Wahrheit doch echte Lehr- 
unterschiede auf dem Spiel standen13. 

In dieser katholischen Antwort auf die CA (also der Confutatio) hatte man zunächst 
versucht, unter Hinzunahme anderer reformatorischer Schriften den ganzen Komplex der 
strittigen Glaubenslehren zu behandeln. Aber die ersten Entwürfe fanden nicht das 
Placet des Kaisers, weil sie zu polemisch und zu breit waren. Schließlich wurde am 3. 
August 1530 die endgültige Fassung (u. zw. als Stellungnahme des Kaisers und der 
katholischen Stände!) auf dem Reichstag vorgelesen. •Sie ist" - nach Erwin Iserlohs 
Worten • •an sich ein bedeutendes Dokument des konfessionellen Gesprächs, aber keine 
vollständige Antwort auf die strittigen Fragen, weil auch die CA kein voller Ausdruck 
der protestantischen Auffassung war"14. Die erhoffte Unterwerfung der Protestanten 
erreichte die Confutatio nicht. Wiewohl die beiden Parteien in den Auseinandersetzun- 
gen der auf 1530 folgenden Jahre zur harten Polemik der Zeit zwischen 1517 und 1525 
zurückfielen, stellt Iserloh dennoch fest, daß man auf dem Augsburger Reichstag selbst 
•in den Lehrartikeln zu einem Konsens gekommen war"15 - eine für die heutige Wieder- 
aufnahme der Bemühungen um die katholische Anerkennung der CA nicht unwichtige 
Aussage. 

Die •Confutatio" war den Protestanten zunächst nur mündlich bekanntgegeben wor- 
den. Auf der Grundlage eines Gedächtnisprotokolls verfaßte Melanchthon in aller Eile die 
erste Fassung seiner •Apologia" der CA. Nach Einblick in den schriftlichen Text der 
katholischen Gegenerklärung wurde die Apologia 1531 in erweiterter Gestalt veröffent- 
licht. Hier wurden nun mit sichtlichem Nachdruck die unterscheidenden Lehrelemente 
zwischen Protestanten und Katholiken herausgestellt - vor allem in der Lehre von der 
Rechtfertigung. Dieser Darstellung ist es vermutlich zuzuschreiben, daß in der Folge- 
zeit innerhalb und außerhalb des Protestantismus die Überzeugung von der bloß impu- 

10 Ebd. 267.       » Ebd. 269 f.       12 Ebd. 270.       13 Ebd. 270 ff.       " Ebd. 271. 
15 Ebd. 272. 



Im Spiegel der Zeit 220 

tativen (gnadenweise angerechneten) oder forensischen (gerecktspreckenden) Rechtferti- 
gung als verbindlich lutherisch angesehen wurde. Statt an der Feststellung der •Con- 
futatio" anzuknüpfen, daß nach katholischer Lehre kein Mensch aus eigener Kraft die 
Rechtfertigung verdienen oder erringen kann, suchte Melanchthon bei den spätmittelalter- 
lichen Nominalisten den Beweis, daß die alte Kirche die Verdienbarkeit der Rechtfertigung 
lehre. Noch ehe der Gedanke einer katholischen Rezeption der CA vorgetragen wurde, 
hat V. Pfnür in seiner großen Studie •Einig in der Rechtfertigungslehre?"16 dargelegt, 
daß •der Schwerpunkt der gegenseitigen Polemik [in Augsburg] den Gegner nicht 
traf. Die CA kämpft gegen eine nominalistische Position, wie sie 1530 von der katholi- 
schen Kontroverstheologie nicht mehr vertreten wurde. Die katholische Kontrovers- 
theologie polemisierte gegen eine - manchmal sogar mißverstandene - noch nicht zur 
Einheit und Klarheit durchgebildete lutherische Position, wie sie zwar in überspitzten For- 
mulierungen der Jahre 1520/22, aber nicht mehr 1530 von Melanchthon und Luther 
vertreten wurde". Und anderswo heißt es: •Die Rechtfertigungslehre der CA und die 
der katholischen Gegenschriften der Zeit von 1530-1535 stehen auf einem verschiedenen 
polemischen Hintergrund. Beide sind von verschiedenen durchaus biblisch motivierten 
Anliegen getragen. Beide Seiten setzen verschiedene Akzente, bemühen sich aber im 
Rahmen des [biblischen] Kanons zu bleiben"17. 

Wenn schon auf dem Augsburger Reichstag ein so strenger Beobachter wie 
Johannes Eck zu dem Urteil kam, daß man •in der Sache einig sei und der Streit 
sich lediglich um Worte und Begriffe drehe"18, kann es nicht so abwegig sein, 
wenn heute katholische Theologen für die längst fällige Anerkennung dieses 
Tatbestandes eintreten - vorausgesetzt, daß nicht mittlerweile ganz neue Tat- 
bestände eingetreten sind, welche einen solchen Schritt hindern oder aufhalten. 

5. Die gegenwärtigen Bemühungen um die katholische Anerkennung der CA 

a) Katholische Stimmen 

Im Januar 1974 hat die internationale lutherisch-katholische Arbeitsgruppe auf 
einer Sitzung in Rom die Anregung gegeben, die katholische Kirche solle die CA 
als Zeugnis des gemein-christlichen Glaubens anerkennen. Im Juni des gleichen 
Jahres hat die ökumenische Bistumskommission in Münster diese Anregungen 
zu einem Votum an die Deutsche Bischofskonferenz gemacht. Zur Rechtfertigung 
eines solchen Schrittes wies man auf zwei Gründe hin: •Dadurch soll erstens die 
Augsburgische Konfession in ihrer historischen und gegenwärtigen Bedeutung 
als Ausdruck evangelisch-lutherischen Glaubens ernst genommen und gleich- 
zeitig ein katholisches Bild des Luthertums abgebaut werden, das vor allem 
durch polemisch überspitzte reformatorische Äußerungen aus der bewegten Um- 
bruchzeit von 1520/21 bestimmt ist, die in Sammlungen ketzerischer reformato- 
rischer Sätze konserviert wurden, auch wenn sie in der Zwischenzeit in der 
CA bereits korrigiert waren". •Zweitens soll damit zum Ausdruck gebracht wer- 
den, daß die Augsburgische Konfession keine kirchentrennenden Lehren vertritt 
und als Zeugnis gemeinkirchlichen Glaubens von katholischer Seite bejaht wer- 
den kann". 

16 V. Pfnür, Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Confessio 
Augustana (1530) u. die Stellungnahme der Katholischen Kontroverstheologie zw. 1530 
und 1535 (Wiesbaden 1970) 390 f. 
17 Ebd. 397. 18 Ebd. 399. 



Im Spiegel der Zeit 221 

Für die meisten Leser mag dieser Schritt der beiden genannten Gremien eine 
theologische Überraschung sein. Daß ihm aber eine intensive Aufarbeitung der 
anstehenden historischen und dogmatischen Probleme vorausgegangen war, hat 
J. Ratzinger unlängst betont; im Rahmen eines vor der ökumenischen Akademie 
in Graz gehaltenen Vortrages über die Zukunftschancen des Ökumenismus 
führte er aus: •Die Forschungen der letzten Jahre konvergieren dahin, daß die 
CA als grundlegende lutherische Bekenntnisschrift nicht nur aus diplomatischen 
Gründen so abgefaßt wurde, daß sie reichsrechtlich als katholisches Bekenntnis 
auslegbar sein sollte; sie wurde auch mit innerer Überzeugung als Suche nach 
evangelischer Katholizität konzipiert - als ein Mühen darum, das brodelnde 
Gebilde der frühen reformatorischen Bewegung in einer Weise zu filtern, die 
es zu katholischer Reform gestalten konnte. Demgemäß sind Bemühungen im 
Gange, eine katholische Anerkennung der CA, oder richtiger: eine Anerkennung 
der CA als katholisch zu erreichen und damit die Katholizität der Kirchen 
Augsburgischen Bekenntnisses festzustellen, die eine korporative Vereinigung 
in der Unterschiedenheit möglich macht". Eine solche Anerkennung wäre •weit 
mehr als ein bloß theoretisch-theologischer Akt, der unter Historikern und 
Kirchenpolitikern ausgehandelt wird. Er würde vielmehr eine konkrete geistliche 
Entscheidung und insofern ein neuer geschichtlicher Schritt auf beiden Seiten 
sein. Er würde bedeuten, daß die katholische Kirche in den hier [in der CA] ge- 
gegebenen Ansätzen eine eigene Form der Verwirklichung des gemeinsamen 
Glaubens mit der ihr zukommenden Eigenständigkeit annähme. Er würde um- 
gekehrt von reformatorischer Seite her bedeuten, diesen vielfältiger Auslegung 
fähigen Text in der Richtung zu leben und zu verstehen, die zuerst ja auch 
gemeint war: in der Einheit mit dem altkirchlichen Dogma und mit seiner 
kirchlichen Grundform. Er würde insgesamt bedeuten, daß die offene Frage nach 
der Mitte der Reformation in einem geistlichen Entscheid in Richtung einer 
katholisch gelebten CA gelöst und das Erbe von damals unter dieser Herme- 
neutik gelebt und angenommen würde"19. 

Während Ratzinger schon gleich die ökumenischen Konsequenzen einer solchen 
Anerkennung der CA durch die katholische Kirche ins Auge faßt, setzt V. 
Pfnür in einem Artikel in der Internationalen katholischen Zeitschrift sich mit 
einer Reihe von Autoren bzw. Positionen auseinander, die einer solchen Rezep- 
tion im Wege stehen20. So wehrt er sich gegen die von Cochläus verbreitete und 
auch noch von J. Lortz vertretene These, wonach •der Maßstab des Reformato- 
rischen aus den früheren reformatorischen Schriften Luthers und Melanchthons 
zu gewinnen sei", keineswegs aber aus der CA, die •kein voller Ausdruck der 
protestantischen Auffassung" sei21. In Wirklichkeit ist es ja gerade Sinn und 
Ziel der CA, das eigene Profil der Lutheranhänger aus dem Gewirr zeitgenössi- 
scher Protestbewegungen verschiedenster Herkunft hervorzuheben. Das geschah 

19 Vgl. J. Ratzinger, Prognosen für die Zukunft des Ökumenismus, in: Bausteine für 
die Einheit der Christen 17 (1977) H. 65, S. 6-14; unser Text S. 12. 
20 V. Pfnür, Anerkennung der Confessio Augustana durdi die katholische Kirdief, in: 
IntkathZt 4 (1975) 298-307. 
21 Ebd. 302. 



Im Spiegel der Zeit 222 

dadurch, daß Melanchthon durch die positive Darlegung der Summa der Lehre, 
•welche in unseren Kirchen zu rechtem christlichem Unterricht und Trost der 
Gewissen, auch zur Besserung der Gläubigen gepredigt und gelehret ist" (Schluß 
des I. Teiles der GA), den Maßstab des Evangelisch-Lutherischen setzte22. Diesen 
Anspruch konnte Cochläus nur dadurch unterlaufen, daß er behauptete, Me- 
lanchthon habe es gar nicht ehrlich gemeint, sondern ein hinterhältiges Täu- 
schungsmanöver inszeniert. Dieser These steht aber die Tatsache entgegen, daß 
wesentliche Elemente der CA (Bewertung der altkirchlichen Christologie, Fragen 
der Willensfreiheit, Notwendigkeit der Buße, Bedeutung der guten Werke) 
schon vor 1530 von Melanchthon in einer von seiner ursprünglichen Radikalität 
abweichenden Gestalt vorgetragen worden waren; sie wurden also nicht erstmals 
in der CA konzipiert. Ebenso läßt sich nach Pfnürs Überzeugung die von J. Lortz 
vorgetragene These, Melanchthon betreibe in der CA eine Bagatellisierung des 
Dogmatischen und eine Relativierung des Christlichen, nicht beweisen23. 

Schon unabhängig von der Anerkennung der CA steht - so lautet die Meinung 
von V. Pfnür - die Korrektur des einseitig an der Anfangsphase der Refor- 
mation, also an der Zeit zwischen 1520-1525 orientierten Bildes des Luther- 
tums als notwendige Aufgabe vor der katholischen Geschichtsschreibung und 
Theologie. Die Rezeption der CA würde deutlich machen, daß man katholischer- 
seits zur Kenntnis nimmt, wie sehr sich zwischen 1525 und 1530 im lutherischen 
Selbstverständnis die Dinge zugunsten einer Entschärfung der ursprünglichen 
Einseitigkeiten gewandelt hatten. 

Wie schon eingangs vermerkt wurde, setzt sich vor allem H. Schütte (Wupper- 
tal) für die Rezeption der CA ein. Aber er ist sich dabei bewußt, daß sich damit 
•ein weites Feld von Problemen auftut"24. Es handelt sich vor allem um die 
Tatsache, daß nach wie vor angesehene evangelische Theologen der Meinung 
sind, das Augsburger Bekenntnis stehe in entscheidenden Punkten im Wider- 
spruch zur genuinen Theologie Luthers. Diese These vertritt vor allem H. Born- 
kamm in der letzten Auflage des RGG (•Die Religion in Geschichte und Gegen- 
wart")25. Darin wird schlichtweg vom Mangel an Redlichkeit gesprochen, den 
sich Melanchthon habe zuschulden kommen lassen. Deshalb kann nach Born- 
kamm •das Augsburger Bekenntnis allein nicht als ausreichende Darstellung 
der reformatorischen Lehre angesehen werden. Zum mindesten müsse man 
Melanchthons in vielem kraftvollere Apologie, seinen ,Tractatus de potestate 
ac primatu papae' (1537) und Luthers Schmalkaldische Artikel (1537) hinzuneh- 
men". Natürlich kann Schütte dem die Meinung anderer evangelischer Theologen, 
etwa die von K. Stürmer entgegensetzen, die auf Luthers Lob für die CA hin- 
weisen - aber ist das Problem damit schon gelöst? 

Hinsichtlich der von dem evangelischen Theologen K. G. Steck geltend ge- 
machten Widersprüche zwischen dem Kirchen- und Amtsverständnis der CA 
und dem des Luther vom Jahre 1521 (Schrift •Adversus impium Ambrosium 

22 Ebd. 23 Ebd. 303 ff. 
24 H. Schütte, Eine Grundlage für die Einheit?: Zur Möglichkeit einer katholischen 
Anerkennung der Confessio Augustana, in: öklnf (1977) H. 5 u. 6. 
25 S. oben Anm. 7. 



Im Spiegel der Zeit 223 

Catharinum") kann Schütte sich auf die Gegenthese von W. Eiert berufen, der 
eindringlich davor warnt, bei den ekklesiologischen Thesen des frühen Luther 
stehen zu bleiben - aber auch hier steht letztlich These gegen These. 

Zu den nach Bornkamms Meinung in der GA völlig unterdrückten Unterschei- 
dungslehren gehört vor allem Luthers Stellung zum Papst, wie sie in den Schmal- 
kaldischen Artikeln formuliert worden ist. An dieser Stelle scheint also endgül- 
tig ein Arrangement zwischen lutherischem und katholischem Selbstverständnis zu 
scheitern. Aber gerade hier zeigt Schütte sich optimistisch. Denn der leiden- 
schaftliche Protest Luthers gegen das Papsttum war ja durch die Überzeugung 
motiviert, der Papst sei das eigentliche Hindernis für die freie Entfaltung unter 
dem Wort von der Rechtfertigung aus Glauben allein. Da nun aber spätestens seit 
der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes in Helsinki 1963 für die 
Lutheraner feststeht, daß die katholische Rechtfertigungslehre vom lutherischen 
Standpunkt aus nicht mehr als unbiblisch und unevangelisch abgetan werden 
darf, ist dem Protest gegen das Papsttum die entscheidende Basis genommen: 
•Der Konflikt, aufgrund dessen Luthers Kritik am Papsttum sich erhob, scheint 
heute erledigt zu sein" (W. Lohff). 

Aber nicht nur die Schwierigkeiten, die von seiten der evangelischen Theologie 
herkommen, wollen bedacht sein, wenn es um die katholische Rezeption der CA 
geht. Es gibt solche Schwierigkeiten auch aus dem Selbstverständnis der heutigen 
katholischen Kirche, vor allem angesichts der seit dem Jahr 1530 erfolgten Lehr- 
entwicklung, wie sie in den Dogmen von 1854 (Unbefleckte Empfängnis Mariens), 
1870 (Primat des Papstes) und 1950 (Leibliche Aufnahme Mariens in den Him- 
mel) ihren Niederschlag gefunden hat. Dieser Frage stellt sich Prof. H. Döring 
in dem Aufsatz: •Eine Frage der Interpretation"26. Er ist nicht der Meinung, 
daß diese Dogmen •von vornherein Barrieren darstellen, die das Zugehen auf 
dieses gemeinsame' katholische Bekenntnis als mögliche Grundlage des ge- 
meinsam Christlichen verhindern müssen". Nach seiner Sicht der Dinge zeigen 
die seit dem Konzil weltweit angelaufenen Diskussionen zwischen den Kirchen, 
daß die genannten drei Dogmen weder auf katholischer noch auf lutherischer 
Seite diese hemmende Funktion ausüben. Im Blick auf die möglichen katholi- 
schen Einwände betont Döring, daß es •in der Einen Kirche ... bei aller grund- 
sätzlichen Katholizität einen unterschiedlichen (wenn auch nicht gegensätzlichen) 
Bekenntnisstand geben kann". Das würde sich dann in concreto so ausdrücken: 
•Die katholische Seite muß lernen, die Kirchen der Augsburgischen Konfession in 
dem Bekenntnis, das sie sich als katholisches bewahrt haben, als rechtmäßige, 
rechtgläubige und katholische anzusehen". Umgekehrt •müßten die Kirchen 
dieses lutherischen Bekenntnisses auf der Basis dieses Bekenntnisses darauf ver- 
zichten, die lehrmäßige Weiterentwicklung in der römisch-katholischen Kirche 
als häretische anzusehen". •Auf diese Weise könnte sich jene Entwicklung in 
Gang setzen, gemäß der die Kirchen, durchaus in ihrer eigenen Tradition ste- 
hend und lebend, Kirchen bleiben und doch, aufeinander zugehend, immer mehr 
die Eine Kirche werden". 
29 H. Döring, Eine Frage der Interpretation. Die Confessio Augustana und die Dogmen 
von 1854,1870 und 1950, in: öklnf (1977) H. 12, S. 5-8; H. 13, S. 5-7. 



Im Spiegel der Zeit 224 

Döring bemüht sich auch, die Ansatzpunkte aufzuzeigen, von denen her die 
Lutheraner mit der Lehrentwicklung in der neueren katholischen Kirche fertig 
werden können. Doch scheint es ratsamer zu sein, dazu die Stimmen der anderen 
Seite selbst zu hören. 

b) Lutherische Stimmen 

Unter den erfreulich zahlreichen Stellungnahmen lutherischer Theologen 
nimmt die des Münchener Theologen Wolfhart Pannenberg einen besonderen 
Rang ein27. Eingangs weist er darauf hin, daß die offizielle Stellungnahme der 
katholischen Seite zur CA bis heute offengeblieben ist. Die •Confutatio" wurde 
zwar auf dem Reichstag 1530 verlesen, aber nie amtlich veröffentlicht. Karl V. 
wollte die Konfessionsfrage offenhalten und Clemens VII. nahm die CA mitsamt 
der Apologie Melanchthons wohlwollender auf als der Nuntius Campeggio. 
Trient hat keine Stellung zur CA bezogen. Somit ist die von der CA in An- 
spruch genommene Vereinbarkeit der Artikel 1-21 der CA mit der guten katho- 
lischen Überlieferung katholischerseits nie offiziell bestritten oder bejaht worden. 

Dieser Anspruch ist dagegen innerhalb der protestantischen Theologie oftmals 
in Frage gestellt worden. Melanchthon habe - so sagt man - eine bewußte Ver- 
schleierungstaktik betrieben und Luther sei mit seinem Opus keineswegs ein- 
verstanden gewesen. Diese negative Einschätzung der CA war nach Pannen- 
berg nicht durch das Dokument selbst, sondern durch das Scheitern der Vermitt- 
lungsbemühungen und die nachfolgende Verhärtung der Fronten bedingt. Man 
nahm es dem Autor der CA nicht mehr ab, er habe ehrlich geglaubt, zwischen 
den beiden Parteien ständen keine echten Glaubensgegensätze. •Es liegt eine 
unfreiwillige Ironie in der Tatsache, daß gerade die Anhänger der lutherischen 
Reformation, die die CA bis heute als ihr grundlegendes Bekenntnis betrachten, 
. . . unter dem Eindruck der geschichtlichen Entwicklung entgegen diesem ihrem 
Bekenntnis die Lagebeurteilung ihrer Gegner übernahmen". Pannenberg kriti- 
siert diesen Vorgang als Zeichen mangelnder Glaubensstärke. •Jedenfalls aber 
sollte die veränderte ökumenische Diskussionslage der Gegenwart uns Prote- 
stanten dazu verhelfen, die Verkürzung in unserer protestantischen Rezeption 
der CA an diesem Punkte zu überwinden und ihrem Anspruch, die Überein- 
stimmung mit dem Glauben der katholischen und römischen Kirche zu formu- 
lieren, wieder ernster zu nehmen. Es handelt sich hier um eine immer noch offene 
Frage, . .. auch an das Selbstverständnis der lutherischen Kirchen und ihrer 
Theologie". 

Die Frage, ob die Katholizität der CA auch angesidits der innerkatholischen 
Dogmenentwicklung seit dem Tridentinum für die lutherische Theologie noch 
offen ist, ist für Pannenberg •eine Frage der Interpretation dieser Entwicklung". 
Daß die katholische Theologie im Bewußtsein dieser Dogmenentwicklung den- 
noch die Katholizität der CA bejahen zu können meint, ist bemerkenswert und, 

27 W. Pannenberg, Eine Grundlage für die Einheit?: Die Augsburgische Konfession als 
katholisches Bekenntnis, in: öklnf (1977) H. 3, S. 5-9; H. 4, S. 5-10. 



Im Spiegel der Zeit 225 

wenn das Lehramt sich diesem Urteil anschließen könnte, wäre das •ein Ergeb- 
nis von überragender ökumenischer Bedeutung". •Die Augsburgische Kon- 
fession könnte, wäre sie einmal von beiden Seiten als katholisch korrekt aner- 
kannt, sehr wohl zur Grundlage einer Verständigung über die seitherige Dogmen- 
entwicklung werden". 

Die Frage nach der Katholizität der CA stellt nach Pannenberg auch der 
lutherischen Theologie eine wichtige Aufgabe: Sie hat zu klären, inwieweit der 
Anspruch auf Katholizität für die Aussagen der CA im Lichte heutiger theolo- 
gischer Erkenntnis aufrechterhalten werden kann. Dieser Anspruch bezieht sich, 
wie mehrfach gesagt wurde, vor allem auf die Artikel 1-21. In den Punkten, 
die den zweiten Teil (Artikel 22-28) bilden, sind die Streitfragen der Refor- 
mationszeit angesichts der Wandlungen im katholischen Bereich •weithin gegen- 
standslos geworden". Pannenberg meint, daß neben dem Artikel 23 (Cölibats- 
gesetz) höchstens noch Artikel 27 (Klostergelübde) strittig sei; dabei weiß er 
aber auch, daß selbst hier die Argumentationen, die katholischerseits für den 
eigenen Standpunkt beigebracht werden, sich erheblich verändert haben. Dazu 
ist vielleicht anzumerken, daß auch hinsichtlich der in Luthers •Urteil über die 
Mönchsgelübde" aufgestellten Thesen und beigebrachten Argumente sich längst 
eine ökumenische Sicht der Dinge angebahnt hat, die den damaligen Streit weithin 
entschärft28. Im übrigen erinnert Pannenberg wieder daran, daß die Anerken- 
nung des katholischen Charakters der CA sich auf die ersten 21 Artikel be- 
schränken soll. Denn nur für diese wurde ja die Qualifikation des unbestritten 
Katholischen in Anspruch genommen. 

Darüber hinaus weist Pannenberg aber auch darauf hin, daß die Feststellung 
einer weitgehenden Aufnahme reformatorischer Anliegen durch die vom Zweiten 
Vaticanum vollzogene Liturgiereform (Laienkelch / Gebrauch der Volkssprache / 
Betonung der Einheit von Wort und Sakrament in der Meßfeier) ihre Konse- 
quenzen für die Protestanten haben muß. Sie müssen sich fragen lassen, inwieweit 
die CA für sie noch verbindlich ist. Wenn diese in Artikel 24 sich gegen den 
Vorwurf wehrt, die Protestanten hätten die Messe abgetan, denn es sei doch 
offenkundig, daß bei ihnen •die Messe mit größerer Andacht und Ernst gehal- 
ten wird" als bei den anderen, fordere das zu selbstkritischen Überlegungen 
heraus: •Die Verdrängung des Abendmahls aus dem regelmäßigen Sonntags- 
gottesdienst, seine Verbannung in einen Anhang zum Hauptgottesdienst audi an 
den Sonntagen, an denen es gefeiert wird, steht in deutlichem Widerspruch 
zum Augsburgischen Bekenntnis". Und Pannenberg beschließt diesen Abschnitt 
seiner Darlegungen mit der Feststellung: •Man kann sich auf evangelischer 
Seite nicht auf die Verbindlichkeit der CA berufen, ohne sich den hier bestehen- 
den Problemen zu stellen". 

Von den in Artikel 22-28 erwähnten Themen könnte, wie Pannenberg gut 
sieht, am ehesten Artikel 24 mit seiner Kritik am Opfercharakter der Messe den 
Bereich bloß disziplinärer Fragen überschreiten. Doch weist er überzeugend nach, 

28 Vgl. H. Bacht, Luthers JJrteil über die Mönchsgelübde' in ökumenischer Betrachtung, 
in: Catholica 21 (1967) 222-251. 



Im Spiegel der Zeit 226 

wie sehr man in dieser Frage damals aneinander vorbei geredet hat. Die Prote- 
stanten witterten in der katholischen Lehre von der Messe als Sühnopfer die 
Unterstellung, als solle in der Messe eine das Opfer Christi ergänzende Sühne- 
leitung für die aktuellen Sünden erbracht werden. Dieser Verdacht ist zuletzt 
noch durch die Liturgiekonstitution des Konzils, nämlich durch die Betonung des 
•Gedächtnis"-Charakters der Messe ausgeräumt worden. Es kann also auch 
an dieser Stelle kein unüberwindliches Hindernis für die Anerkennung der Ka- 
tholizität der CA bestehen. 

Schließlich sei noch Pannenbergs Bemerkung zur Sakramentenlehre der CA 
ganz allgemein hierhergesetzt, weil sie deutlich macht, mit welchem Ernst er 
die für die protestantische Theologie sich stellendin Fragen einer erwarteten 
katholischen Rezeption der CA ins Auge faßt. Im Blick auf das, was in CA 24 
zur Messe und in Melanchthons Apologie 11,3 zum Stellenwert der Beichte 
gesagt wird, stellt Pannenberg fest, daß •in der Folgezeit die sakramentale 
Dimension im Leben der lutherischen Kirchen weitgehend verblaßt ist". Die 
Augsburger Konfession ist somit in dieser Hinsicht •katholischer als die zu ihr 
sich bekennende Kirche es heute ist". Der Anruf, der damit an die Kirchen der 
Reformation ergeht, ist unüberhörbar. 

An dieser Stelle setzte der ehemalige Landesbischof D. Hermann Dielzfelbin- 
ger an, wenn er die Frage zu beantworten sucht, •welche Schwierigkeiten würde 
eine katholischee Anerkennung der Augsburgischen Konfession für die evan- 
gelisch-lutherische Kirche und Theologie bringen?"29. Diese Schwierigkeiten 
ergeben sich aus einem dreifachen Tatbestand: Sowohl die römisch-katholische 
wie auch die evangelisch-lutherische Kirche ist nicht mehr dieselbe wie im Jahre 
1530 und auch die Position der CA hat sich geändert. Was soll da eine katholi- 
sche Rezeption des Augsburger Bekenntnisses bedeuten? 

So sehr Dietzfelbinger überzeugt ist, daß die CA keine Absage an die katholi- 
sche Kirche, sondern ein Bekenntnis zu ihr ist, so zeigt er sich doch stärker als 
Pannenberg von der Sorge bewegt, ob der heutige Protestantismus •in Anse- 
hung all der Veränderungen der letzten Jahrzehnte [in der katholischen Kirche] 
heute die Meinung der Augsburger Konfession festhalten könne, daß es sich bei 
den aufgenommenen Streitigkeiten der Reformationszeit nicht um Grundlagen 
des Glaubens, sondern nur um eine unterschiedliche Stellungnahme zu auf- 
gekommenen Mißbräuchen handle". 

Nicht weniger eindringlich ist die Frage, die Dietzfelbinger an die eigene 
Kirche stellt, die sich zwar auf ein Bekenntnis stützt, das die Zugehörigkeit zur 
Catholica beteuert, aber gleichwohl zu einer selbständigen Kirche geworden 
ist, die sich (im Symbolum) nicht zur Catholica zu bekennen vermag (wie der Streit 
um die ökumenische Fassung des Apostolischen Glaubensbekenntnisses beweist). 
Wenn nun die katholische Kirche die CA anerkennt, •könnte das für die evan- 
gelisch-lutherische Kirche ein Test dafür werden, wie weit sie selber dazu steht, 

29 H. Dietzfelbinger, Eine Grundlage für die Einheit?: Welche Schwierigkeiten würde 
eine katholische Anerkennung der Augsburg. Konfession für die evangelisch-lutherisdie 
Kirche und Theologie bringen?, in: öklnf (1977) H. 7/8, S. 5-8. 



Im Spiegel der Zeit 227 

daß in der Augsburgischen Konfession nicht eine Partikularkirche, sondern die 
Una sancta gesprochen hat, wieweit sie sich also auch in Zukunft eben nicht nur 
als protestantisch', sondern als ,katholisch' im ursprünglichen Sinn versteht". 

Wichtiger als diese beiden Fragen ist für Dietzfelbinger die dritte, die nach 
der Rolle und Position der CA. Für evangelisches Verständnis haben die Be- 
kenntnisschriften allesamt keine Autorität aus sich selbst; sie wollen nur eine 
Auslegung und Aktualisierung der Heiligen Schrift sein. •Ihre Gültigkeit und 
Verbindlichkeit ist eine von der Heiligen Schrift her genommene und auf sie 
bezogene Autorität. Unter solchem Gesichtspunkt wäre jedenfalls das Gespräch 
über die Augsburgische Konfession von uns her zu führen. Daß damit die Be- 
kenntnisschriften für die lutherische Kirche selber zum stärksten Bußruf werden, 
eine Aufforderung zur Umkehr in die Heilige Schrift hinein, muß hier deutlich 
ausgesprochen werden. Kommen wir doch ehrlicherweise nicht um die Fest- 
stellung herum, daß die Augsburgische Konfession in manchen ihrer Abschnitte 
[z. B. in Artikel 24] heute fast eher zur Frage an die Kirche wird, die sich nach 
ihr nennt, als zu einer Polemik gegen die damalige römisch-katholische Kirche". 
Und der Artikel schließt mit der Feststellung: •.. . mit der Frage nach der 
Anerkennung der Augsburgischen Konfession durch die römisch-katholische 
Kirche wäre eine Frage nach der Auslegung der Heiligen Schrift für uns alle 
gestellt, d. h. ob und wie wir uns gemeinsam auf dem Boden der Schrift finden 
können . . . Diese Frage ist die letzte Schwierigkeit, aber auch die große Ver- 
heißung des ganzen Unternehmens; denn solchem Suchen hat doch wohl Gott im 
besonderen den Beistand seines Heiligen Geistes versprochen". 

Heinrich Backt SJ 




