EINUBUNG UND WEISUNG

Erfahrungen des Geistes

I. Dilatatio Cordis: ,Du machst mir weit das Herz* (Ps 119, 32)

Die spirituelle Theologie der Vergangenheit schreibt dem Geist Gottes die
Kraft zu, die Herzen der Menschen zu 6ffnen, sie grof und weit zu machen, damit
die Gabe Gottes, die wiederum er selbst, der Geist ist, in ihnen Raum finde.

Das sind keine frommen Worte, es sind Erfabrungen, die auch wir kennen
oder wenigstens anriihren durften. Wir wissen doch und erspiiren, was Weite
ist. Ein barocker Kirchenraum z. B. bringt sie zur Erfahrung. Die Augen gleiten
durch das Kirchenschiff langsam zum Chor; steigen mit dem Altar hinauf bis zur
Decke; und dort fiblen wir mit unseren Augen, welche Weite der Raum der Kir-
che umschliefit; die Weite eines Firmamentes, die Weite einer himmlischen Herr-
lichkeit. Oder wir sind einen Turm hinaufgeklettert und verlieren unsere Sehn-
sucht iiber die Décher der Stadt hinaus in die Weite eines endlosen Horizonts. Je-
dem von uns wurden dhnliche Erlebnisse schon geschenkt; vielleicht war es in den
Alpen, vielleicht war es vor der Grenzenlosigkeit der See.

Und darin erahnten wir auch etwas vom Weitwerden des Herzens. Manch
einer breitet dabei die Arme aus und mochte alle Dimensionen des Raumes in sein
Fiihlen hinein einatmen.

Ahnlich war auch die Erfahrung des Psalmbeters, als er dichtete: ,Denn Du
machst mir das Herz weit“. Und wenn es im ersten Satz der Heiligen Schrift
heifit: ,Der Geist Gottes schwebte iiber den Wassern®, und wenn der Pfingst-
bericht diese Erfahrung aufgreift und den ganzen Saal vom Heiligen Geist er-
fiillt werden 1488t und die Apostel voll des Heiligen Geistes hinaussendet ins
Zeugnis, dann klingen dhnliche Erfahrungen an.

Natiirlich ist Gottes Geist keine landschafiliche Weite und auch kein Windes-
bauch, der einen die Endlosigkeit der Hiigel oder des Wassers spiiren 1df3t. Aber
in diesen sinnenhaften Erfahrungen tut sich Tieferes auf, das in ein Inneres,
eine geistige und geistliche Erfahrung hineinreicht.

Und wiederum dirfen wir Erlebnisse in uns wachrufen: Liebe, Freude,
Gliick, Heiterkeit, Gelassenheit, Ruhe, Vertrauen, Mut, Offenheit. Auch da hat
sich etwas in uns geweitet; und wir spiirten sogar: Es bin gar nicht ich, der sich
da aufschliefit. Dieses , Weitwerden des Herzens® ist mir geschenkt worden von
der Freude, die mich befliigelt; von dem, den ich liebe; es stieg auf aus der Tiefe
des Vertrauens zu ihm. Nicht ich war weit und das Glick zog ein, sondern das

Die folgenden Meditationen wurden in der Woche vor Pfingsten wihrend der kurzen
Besinnungen nach 17.00 Uhr zu St. Michael in Miinchen gesprochen. Zur theoretischen
Begrindung dieser Mystagogie der Geisterfahrung vergleiche die ausfithrlichen Darle-
gungen in ,Beten ist menschlich®, Freiburg 1973, 98-115. 145-151; und ,Herausgefordert
zur Meditation®, Freiburg 1977, 108-133.



Einiibung und Weisung 229

Gliik war so gewaltig, daR es mein Herz vor Freude fast sprengte. Es machte
mich weit, daf} die Ganzheit dieser Freude in mir Einzug halten konnte.

Der Psalmist aber redet Gott und seinen Geist an: ,,Du machst mir das Herz
weit®, Gott mochte einziehen und von mir Besitz ergreifen. Mein Inneres ist eng;
es braucht die Weitung durch den Geist, damit Gott in mir wohnen kann. All
das, was bisher berithrt wurde, sind nur Vorboten dieser letzten und tiefsten
Weite, die Gott selbst ist. Die Unendlichkeit, die sich iiber die letzte Alpen-
spitze und all das Land, das wir hinter ihr ahnen, erstreckt: Ist sie nicht ein
Bild von der Grofle Gottes, der die gesamte Welt nicht nur erfiillt, sondern sie
aus seiner eigenen Unendlichkeit heraus entldft? Die Sehnsucht durch alle Jahre
hindurch, selbst iber die Zeitgrenze hinaus, da mir ein Freund von der Seite
weggerissen wurde und da ich ahnte, dafl auch ich einmal hinweggerafft werde
— ruft sie nicht eine Weite wach, die nur von der Ewigkeit Gottes erfiillt werden
kann, vom Geist Gottes, der die Todesgrenzen durchbrochen hat? So schreibt
Paulus vom Geist Gottes, ,,in dessen heiligender Kraft Jesus als Sohn Gottes er-
wiesen wurde durch seine Auferstehung von den Toten“ (R6m 1, 4).

Es sind Vorboten des Geistes Gottes, denen wir dort begegnen, wo wir die
Weitung des Schauens und Fihlens, die Uffnung des Herzens erfahren. Und
vielleicht ist es schon der Geist Gottes selbst, der uns weitmacht und offen und
wartend und die Arme ausbreitend. VerschlieRen wir ihm unser Inneres nicht,
sondern lassen wir Gottes Geist unsere Herzen weiten, daff er darin einziehe
und Vertrauen und Hoffnung schenke. Beten wir mit dem Psalmisten: ,Du, mache
mir weit das Herz!“

11. Ignis Ardens: ,Und der Dornbusch brannte, ohne jedoch vom Feuer verzehrt
zu werden® (Ex 3, 2)

Viele Bilder fand die christliche Vergangenheit, um in ithnen das Wirken und die
Wirklichkeit des Geistes verstehbar zu machen — sie wufite, dafl die ganze
Schépfung ein Abbild des Schopfers ist, dafl alles, Dinge, Tiere und Menschen
in sich selbst Verweise sind auf das ewige Leben Gottes. Eines, vielleicht das
ausdruckskriftigste Bild fiir den Geist ist das vom Feuer. In Feuerzungen lief§
sich der Geist am Pfingsttag auf die Haupter der Apostel nieder! Ein brennen-
des und verzehrendes Feuer nennt das Alte Testament Gott.

In dieses Bild vom Feuer werden viele alttestamentlichen Erfahrungen ein-
gesammelt. Die machtigste und am stdrksten in die israelitische Geschichte hin-
einwirkende findet sich im Buche Exodus, als Mose der Auftrag Gottes erteilt
wurde: ,Da erschien ihm ein Engel des Herrn wie eine Feuerflamme*, heifit es,
,die mitten aus einem Dornbusch herausschlug: und als er hinblickte, sah er, daff
der Dornbusch im Feuer brannte, ohne jedoch vom Feuer verzehrt zu werden®.
Mose begegnet seinem Gott; und Gott spricht sich ihm zu als der treue Begleiter
und Schidtzer seines Volkes. Das Feuer flammt, aber verbrennt nicht. Auch Jesus
spricht aus dieser Bild-Welt heraus, wenn er sich bei Lukas als den verkiindet,
der gekommen sei, Feuer auf die Erde zu werfen. Pfingsten setzt den Schlufipunkt.
Nun, in den Feuerzungen von oben, hat Gott endgiiltig von den Menschen, die



Einiibung und Weisung 230

sich ihm 6ffnen, Besitz ergriffen; das Feuer seines heiligen Geistes brennt in den
Aposteln, in den Gesandten Christi, den Reprisentanten der Kirche Gottes.

Es ist — wie im Dornbusch vor Mose — eine Flamme, die brennt, aber ihre Kraft
nicht verbraucht; die lodert, aber sich nicht verzehrt, die leuchtet, aber nicht
verglimmt, die wirmt, aber in der Kraft ihrer Glut nicht erstirbt.

Sperrt sich nicht unsere gesamte Erfahrung gegen dieses Bild von der Glut, die
nie verglimmt? oder gibt es doch einen Ort, wo die Erfahrung einen Ansatz findet:
Liebe, die sich ganz und gar hingibt, ohne sich jemals auszugeben? Uffnet das
Wort ,Liebe“ nicht das Tor zur Erfahrung von der lodernden Kraft, die nicht
zusammensinkt zu verglimmender Glut und kalter Asche?

Die Vollendung des Menschen wird in den verschiedenen Religionen in man-
nigfaltiger Art bedacht: Ein schlafender Zustand, der dem Tode dhnlicher sieht
als dem Leben. Oder ein erkaltetes Sein, wo jede Beziehung, die von Liebe wie
die von Haf}, aufgelést wird in das Ungeschiedensein der Nichtdifferenziertheit;
oder man enthilt sich aller Aussagen und meint damit im Grunde, daf es um
Auflésung aller Sagbarkeit und Unterschiedenheit und Wirme geht, ganz gleich,
ob man diesen Zustand endgiiltigen Tod oder endgiiltiges Leben oder ein Drittes
dazwischen nennt.

Aber das biblische Bild von Gottes Wirken als Feuerzunge, als eine Flamme,
die brennt und doch nicht vergeht, eine ewige Hoffnung auf Leben und Bewe-
gung, auf Begegnung und Vertrauen, fithrt uns in eine andere Zukunft, in eine
Hoffnung auf Leben, das nicht endet. Das ist das Bild fiir den Geist Gottes, der
heute schon in uns und seiner Kirche lebt. Und weil er es ist, wird er — iber
alle Verginglichkeit hinweg — weiter in uns leben, als Glutflamme der Liebe.
Von ihr schreibt das Hohelied der Bibel: ,Ibre Gluten sind Feuergluten, ihre
Flammen wie Flammen Gottes“ (Cant 8, 6).

Das, was im Ursprung von der menschlichen Liebe zwischen Braut und Briuti-
gam gesungen wurde, galt schon vor Christus als Bild der Freundschaft, des Lie-
besbundes zwischen Gott und dem Menschen. Der neutestamentliche Kanon und
die christliche Tradition haben diese Deutung bestitigt:

Gott liebt uns wie der Briutigam die Braut. Und deshalb, weil es Gott ist,
reicht diese Liebe iiber die menschlichen Unzulinglichkeiten hinaus — nicht als
blasses Ungeschiedensein, sondern als Feuer-Glut. Und deshalb wird der Mensch
erfaflt und neu geboren in dieser Glut — nicht im Aufgeben seiner Person,
sondern er wacht auf zu seinem tieferen Selbst.

Diese Liebe, aus der alle menschliche Liebe ihre Kraft schopft, tragt den
Namen Geist, Heiliger Geist, Gottes Geist. Es ist sein loderndes, aber nie ver-
glihendes Feuer, das die Apostel an Pfingsten erfabren haben, ein Feuer, das
wir verstellen kénnen mit Alltagssorgen und falschen Freuden., Aber es glitht
auch in uns - lassen wir es flammen wie im ,Dornbusch, der brannte, ohne jedoch
vom Feuer verzehrt zu werden®.



Einiibung und Weisung 231
111. Novitas Creaturae: ,Siehe, ich mache alles neu“ (GehOffb 21, 5)

Pfingsten, das Fest des Geistes, war fiir die Kirche ein, nein, es war der Neubeginn
und der Anfang. Schon am philologischen Wortlaut des biblischen Textes, an
seinen Satzkonstruktionen und Vokabeln kann man ablesen, daff im Saal von
Jerusalem Schopfung geschah; Neuschépfung — wie auch damals, als beim Engel-
grufl der Geist {iber Maria kam; Schopfung — wovon es in der Schrift heifit, dafl
das Chaos des Anfangs durch die Kraft des Geistes und das Wort Gottes zur Ord-
nung der Welt gestaltet wurde. Geisterfahrung ist Erfahrung des Neuen, des
Schopferischen, des Beginnens.

Mannigfaltig sind die Orte unserer Alltagserfahrung, an denen Schopferi-
sches erblitht. Natur ist ein Symbol der neuschaffenden Kraft des Geistes: Das
Erblithen der Baume, das Aufbrechen der Saat, das Wachsen der Blumen und
Straucher. Aber Religionswissenschaftler zeigen, dafl an dieser Natur viele Reli-
gionen anderes ablesen: eine ,Ewige Wiederkehr des Gleichen®; ein sich endlos
drehendes Rad des Schicksals. Doch die Schopferkraft des Geistes meint unendlich
mehr; sie hat Zukunft, will Zukunft, schafft Zukunft. Die Endlosigkeit seiner
Macdht ist kein Schicksalsrad, das sich um sich selber dreht, sondern die Eroffnung
von Neuem, ginzlich Unerhértem; es ist eine Lebenskraft, die sich nicht nur
durchhilt durch wechselnde Jahreszeiten, sondern stindig Neues, Grofleres,
Schéneres erstellt. Altchristliche Kirchenviter haben sogar die Geistesfreude des
Himmels beschrieben als ein stindiges Hineinwachsen, Neugeschaffen-Werden in
unbekannte und bisher unerreichte Erfahrungen.

Am Wadisen der Natur, der Blumen, der Tiere und auch der Menschen, kénnen
wir nur ahnen, was es um des Geistes Schopferkraft ist; es bleibt eine Ahnung, die
vom Todesschatten der Verginglichkeit oder von der Belanglosigkeit des Stets-
Gleichen getriibt ist. Die Macht des Pfingstgeistes reinigt dies zur kraftvollen
Botschaft der Offenbarung: ,Siehe, ich mache alles neu!*

Eine andere, deutlichere Ahnung von der Schépferkraft des Geistes geht dem
Menschen in der Erfahrung seines eigenen Schaffens auf. Gewifl, wir sind nicht
alle Kinstler, denen in einer Stunde der Inspiration eine neue Idee, der Klang
einer Melodie, die Vision eines Bildes, der Rhythmus von Versen und Strophen
oder auch die Gestalt eines Baues aufgeht. Aber auch wir haben schopferische
Erfahrungen; in ruhigen Stunden, wo Glick uns iiberstrémt, oder in leidvollen
Minuten, wenn wir uns durchringen zum Weitermachen, zum Vorwdrtsschreiten.
Am meisten aber dort, wo wir einem anderen Menschen begegnen, wo wir ihm
das Wort sagen, das er braucht. Vielleicht ein Wort der Aufmunterung; wir
geben ihm das Vertrauen, den Weg zu gehen, den er einzuschlagen hat, oder
einen Handdruck des Verzeihens; wir nehmen ihm die Last ab, unter der er
stohnt. Oder es ist einfach das Neben-lThm-Stehen und Mit-Thm-Gehen —, und
er weif}, dafd ich sein Leid mit ihm trage.

Das sind Augenblicke der Erfahrung, was es um die Schopferkraft des Geistes
Gottes ist. ,Siche, ich mache alles neu!“ Ein Neu-Machen, das das Alte nicht ver-
nichtet, sondern erhebt, das den Menschen nicht — in der Art mancher Psycho-
analyse — seiner besten Anlagen beraubt, sondern zu sich selbst bringt.



Einiibung und Weisung 232

Und mehr nodh, es ist die Schopferkraft Gottes selbst, die hier wirksam wird.
Was hatte doch der Geist in den Aposteln bewirkt, als sie Pfingsten aus seiner
Kraft in alle Welt hinauszogen, um den Menschen die Frohbotschaft von Jesus
zu verkiinden? Er hatte in sie die freudvolle Erfahrung von dem Ganz-Neuen,
das Christus der Herr ist, hincingelegt. Und diese Geist-Erfahrung des Ganz-
Neuen in Christus strémte bei ihnen iiber zum Zeugnis fiir diesen Christus. Es
war der Geist, der aus ihnen sprach und ihnen die Worte des Vertrauens, der
Hoffnung und der Zuversicht ecingab; es war der Geist, der sie liber die eigene
Schwachheit erhob und zu Zeugen des Leben Gottes machte.

Jedesmal, wenn wir einem anderen Menschen Zuversicht einfléflen, wenn wir
ihn den Sinn des Lebens erahnen lassen, dann spricht auch aus uns der Geist
des Neuen, des Schopferischen, des endgiiltigen Anfangs. Und wir sollten Gott
bitten, dafl er uns diesen seinen Schopfergeist schenke; er moge in kleinen, gerin-
gen Anfingen, im eigenen Vertrauen oder im Mutspenden an den Freund, etwas
von dem kiinden, was der Herr grundgelegt hat: ,Siche, ich mache alles neu®.

IV. Spiritus Domini: ,Gott sandte den Geist seines Sohnes in unsere Herzen®
(Gal 4, 6)

Uber Pfingsten und die Ankunft des Geistes meditieren, heifit iiber den Herrn
Jesus Christus meditieren. Es ist der Geist Jesu Christi, der am vierzigsten Tag
nach Ostern iiber die Apostel kam.

Paulus schreibt von ihm an die Galater, dafl ,,Gott den Geist seines Sohnes
in unsere Herzen sandte”; und im achten Kapitel des Romerbriefes dichtet er
einen Hymnus auf diesen Geist Jesn, der in uns Abba, Vater, ruft.

Was ist die historische Basis dieser paulinischen Erfahrung? Versetzen wir
uns einmal in die Situation der Menschen, die dem Wanderprediger aus Nazaret,
Jesus, glaubig und vertrauend begegnen durften. Sie erfuhren ein Angenommen-
sein, das alle anderen Erfahrungen weit ibertraf, ins Endgiiltige iiberstieg. Sie
erfuhren die Kraft der Worte des Herrn und riefen: ,Er lehrt mit Vollinacht,
ganz anders als unsere Lehrer!“ Sie erfuhren die Machi seiner Taten gegen
Krankheit und Sterben ,und priesen Gott, dafl er den Menschen solche Macht ge-
geben habe®. Sie erfuhren seine Giite, die sich iiber Hafl und Ablehnung hinweg-
setzte; sie erfuhren seinen Anspruch, selbst die Schuld aufzuheben; und ihre An-
fithrer murrten: , Wer kann Siinden vergeben aufler Gott allein®.

Die Erfahrungen von Jesus waren Erfahrungen seines Geistes. Der Evangelist
Lukas macht das deutlich. Stindig betont er, daf} es der Geist ist, der ,auf Simeon
herabkommt®, ,den uns der Vater geben wird“, der die Jiinger lehren wird, ,was
sie zu sagen haben. Seine Apostelgeschichte wird das ,Evangelium des Geistes®
genannt, des ,Geistes Jesu Christi®.

Paunlus wurde sich dieser Identitit des Geistes der jungen Kirche mit dem
Geiste Jesu immer stirker bewufit. Was war es um die innere Freude, auns der
die Gemeinden Eucharistie feierten? Was war es um die Gnadengaben, mit denen
sie im Zungenreden einander erbauten? Es waren die Gaben des Geistes Jesu
Christi. Fiir all dies stellt Paulus mit dem ersten Johannesbrief das Grund-



Einitbung und Weisung 233

kriterium auf: Sie miissen auf Jesus zeigen, ihn kiinden, ihn er-innern — dann ist
es der Geist Gottes, der Geist Jesu!

Hier soll nicht dem kritischen Aspekt dieser Erfahrung nachgegangen wer-
den; hier soll nur begliickt erlebt werden, wie tief diese Lehre des Paulus uns
trifft. Uberall dort namlich, wo sich unser Blick glaubig auf Jesus wendet, ist es
sein Geist, der Heilige Geist, der in uns wirksam wird. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat diese paulinische Einsicht aufgegriffen und uns gelehrt: Jeder gldubige
Christ ist ein Geisttriger, ein Charismatiker; in jedem Christen lebt der Heilige
Geist und kann ihm zur Erfahrung werden.

Aber wo und wie? Paulus lehrt es. Wo ein Mensch sich Jesus Christus zuwendet
und von ihm die Kraft erfihrt, die er sich selbst nicht geben kann. Das kann ein
grofier Augenblick schenken, der das Leben dndert und neu schafft. Das kénnen
aber auch die Kleinigkeiten des Lebens zeigen, die man so oft vergifit und gering
einschitzt. Woher hat ein Mensch die Kraft, in der Enttiduschung und im Un-
gliidk dennoch weiterzumachen? Der Christ blickt auf Jesus, der in der Todes-
Situation auf Gott schaute.

Und es ist der Geist, der Heilige Geist, der uns diese Kraft des Hinblickens
gibt. Warum kann ein Mensch sich von sich wegwenden hin zum anderen, der
ihm doch in seiner eigenen Freiheit ein ewiges Geheimnis bleiben wird? Was
wird ihm in einer Freude — oft sehr zart und bescheiden — bewufit, wenn er etwas
erlebt, was nicht mehr zu manipulieren ist, was seinen Schwerpunkt anderswo,
iber das Irdische hinaus, haben muf}? Der Christ weiff, daff er tiberall dort
den Geist erfihrt; denn er lebt aus einem Jenseits seiner Krifte, aus dem, was
Jesus Christus ihm eroffnet hat.

Bitten wir Gott, dafl er in unserem Inneren freien Raum schaffe fiir die Zu-
versicht iiber alles Greifbare hinaus; denn es ist ,der Geist seines Sohnes, den
Gott uns senden méchte .

V. Communio Spiritus: ,Seid eifrig bemiiht, die Einheit des Geistes zu
bewahren® (Eph 4, 3)

Die letzte Meditation suchte zu verstehen und zu erfahren, daff Gottes Geist,
dessen Herabkommen auf die Kirche wir an Pfingsten feiern, der Geist Jesu
Christi ist.

Paulus, der dies am stirksten betont, gibt diesem Geist zugleich auch eine
andere Bestimmung mit: Es ist immer der Geist der Kirche, der Geist, der die
Gemeinde auferbaut.

Uberall dort, wo die Schrift vom Geist spricht, geht ihre Blickrichtung auf
die ,Auferbanung der Gemeinschaft, wie Paulus diese Erfahrung des Geistes
beschreibt. Mose leitete — gefithrt von Gottes Geist — sein Volk aus den Unbilden
der Sklaverei zur Freiheit des Gelobten Landes. Die Propheten standen auf im
Geist und mahnten das Volk, das von Jahwe abgefallen war, und verhieflen
ihm Gottes Zukunft im Messias. Jesus ist der grofle Geisttriger der Weltge-
schichte; sein Wirken bis in das Innerste seiner Person hinein ist Wirken fir die
Menschen, Hingabe fiir ihre Befreiung und Hingabe fiir ihr Zusammenfinden
in der Gemeinschaft.



Einiibung und Weisung 234

Nadh seiner Ridkkehr zum Vater gofl er eben diesen Geist iiber seine Jinger
aus und machte sie zur Kirche, zur Gemeinschaft der Christus-Glaubigen. Fiir
Paulus und nach ihm fiir die groflen geist-lichen Lehrer der Kirche fallt das
Wissen um den Geist Gottes oftmals mit dem Wissen um die Einheit und den
Auftrag der einen Kirche zusammen.

Versuchen wir dieses Wissen in unsere personliche Erfahrung zu iibersetzen.
Wir alle haben schon bei vielfaltigen Gelegenheiten erspiirt, wie eine Gemein-
schaft von Menschen in einem Geiste lebt und aus einem Geiste handelt. Es mag
in einer kleinen Gruppe gewesen sein, als iiber eine gemeinsame Aufgabe die
Vielzahl zur Einheit zusammenwuchs; wir nannten es den ,,Geist dieser Gemein-
schaft“. Das mag in der Familie gewesen sein, die iiber eine anstehende schwere
Frage zusammenfand: Man erlebte ihren Geist. Das mag zu zweit gewesen sein,
wihrend eines groflen, eines schonen, eines inspirierenden Ereignisses: Man
spirte die gleiche Erfahrung im anderen, man erfuhr ,eincn Geist®, den Geist der
zwei, der sechs, der Gruppe von Menschen.

Und man erfubr zugleich auch, daf die eigene Personlichkeit nicht gemindert,
sondern gestirkt und gefestigt wurde durch dieses Einschwingen in den Geist
der gréReren Gemeinschatt.

Solche Erlebnisse mag man beurteilen wie man will: psychologisch und soziolo-
gisch, oder in tiefere menschliche Schichten hinabreichend. Sie bleiben immer nur
Anzeichen und Ahnungen fiir das Geschenk des Geistes, das Gott uns sendet;
fir den Geist, der die Einheit des Glaubens und der Kirche errichtet. Hier geht
es nicht nur um Ahnungen und Wiinsche, hier geht es um gottliche Verheiflung
und deshalb auch gottliche Erfillung. Der Geist Gottes ist ein Geist der Gemein-
schaft, ein Geist der Einheit.

Wir sollten versuchen, in unserer heutigen Welt des Auseinanderfallens, des
Isoliertseins, des Miteinander-Konkurrierens und auch Gegeneinander-Kamp-
fens diese Geistes-Gabe der Einheit in unserer Kirche neu zu entdecken und zu
erfahren. Und dabei brauchen wir nicht kleinmiitig zu sein. Wo gibt es auf dieser
zerrissenen Welt etwas, was nur von ferne dieser Einheit nahe kommt, die in
der Kirche verwirklicht ist: Menschen verschiedenster Rassen und Volker, ver-
schiedenster Klassen und sozialer Schichten, verschiedenster politischer und kultu-
reller Auffassung kommen zusammen zu einem Bekenntnis. Gibt es etwas Ahn-
liches in der UNO, in den verschiedenen Welt- oder Weltteil-Versammlungen
oder auch in ciner der neu aufschiefenden religiosen Sekten, in einer gewerk-
schaftlichen oder anderen Interessengruppe?

Doch wir diirfen uns gerade heute nicht auf Lorbeeren der Vergangenheit aus-
ruhen. Paulus schreibt, daf} wir die Berufung, die wir schon haben, erst erwer-
ben miissen: , Werdet, der ihr seid“, dafl wir die Einheit des Geistes, die uns in
der Taufe geschenkt wurde, uns erst zu eigen machen miissen. Es ist eine grofle
Aufgabe, die wir Christen, fiir uns und fiir die Welt, zu erfillen haben: in aller
Verschiedenheit, trotz aller Verschiedenheit, ja wegen aller Verschiedenheit.
Denn es ist ein und derselbe Geist, der uns alle bewegt. So moge die Mahnung des
Paulus fiir uns zur Aufgabe des Plingstfestes werden: ,Seid eifrig bemiiht, die
Einheit des Geistes zu bewahren®. Josef Sudbrack S|





