
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Erfahrungen des Geistes 

I. Dilatatio Cordis: •Du machst mir weit das Herz" (Ps 119, 32) 

Die spirituelle Theologie der Vergangenheit schreibt dem Geist Gottes die 
Kraft zu, die Herzen der Menschen zu öffnen, sie groß und weit zu machen, damit 
die Gabe Gottes, die wiederum er selbst, der Geist ist, in ihnen Raum finde. 

Das sind keine frommen Worte, es sind Erfahrungen, die auch wir kennen 
oder wenigstens anrühren durften. Wir wissen doch und erspüren, was Weite 
ist. Ein barocker Kirchenraum z. B. bringt sie zur Erfahrung. Die Augen gleiten 
durch das Kirchenschiff langsam zum Chor; steigen mit dem Altar hinauf bis zur 
Decke; und dort fühlen wir mit unseren Augen, welche Weite der Raum der Kir- 
che umschließt; die Weite eines Firmamentes, die Weite einer himmlischen Herr- 
lichkeit. Oder wir sind einen Turm hinaufgeklettert und verlieren unsere Sehn- 
sucht über die Dächer der Stadt hinaus in die Weite eines endlosen Horizonts. Je- 
dem von uns wurden ähnliche Erlebnisse schon geschenkt; vielleicht war es in den 
Alpen, vielleicht war es vor der Grenzenlosigkeit der See. 

Und darin erahnten wir auch etwas vom Weitwerden des Herzens. Manch 
einer breitet dabei die Arme aus und möchte alle Dimensionen des Raumes in sein 
Fühlen hinein einatmen. 

Ähnlich war auch die Erfahrung des Psalmbeters, als er dichtete: •Denn Du 
machst mir das Herz weit". Und wenn es im ersten Satz der Heiligen Schrift 
heißt: •Der Geist Gottes schwebte über den Wassern", und wenn der Pfingst- 
bericht diese Erfahrung aufgreift und den ganzen Saal vom Heiligen Geist er- 
füllt werden läßt und die Apostel voll des Heiligen Geistes hinaussendet ins 
Zeugnis, dann klingen ähnliche Erfahrungen an. 

Natürlich ist Gottes Geist keine landschaftliche Weite und auch kein Windes- 
hauch, der einen die Endlosigkeit der Hügel oder des Wassers spüren läßt. Aber 
in diesen sinnenhaften Erfahrungen tut sich Tieferes auf, das in ein Inneres, 
eine geistige und geistliche Erfahrung hineinreicht. 

Und wiederum dürfen wir Erlebnisse in uns wachrufen: Liebe, Freude, 
Glück, Heiterkeit, Gelassenheit, Ruhe, Vertrauen, Mut, Offenheit. Auch da hat 
sich etwas in uns geweitet; und wir spürten sogar: Es bin gar nicht ich, der sich 
da aufschließt. Dieses •Weitwerden des Herzens" ist mir geschenkt worden von 
der Freude, die mich beflügelt; von dem, den ich liebe; es stieg auf aus der Tiefe 
des Vertrauens zu ihm. Nicht ich war weit und das Glück zog ein, sondern das 

Die folgenden Meditationen wurden in der Woche vor Pfingsten während der kurzen 
Besinnungen nach 17.00 Uhr zu St. Michael in München gesprochen. Zur theoretischen 
Begründung dieser Mystagogie der Geisterfahrung vergleiche die ausführlichen Darle- 
gungen in •Beten ist menschlich", Freiburg 1973, 98-115. 145-151; und •Herausgefordert 
zur Meditation", Freiburg 1977, 108-133. 



Einübung und Weisung 229 

Glück war so gewaltig, daß es mein Herz vor Freude fast sprengte. Es machte 
mich weit, daß die Ganzheit dieser Freude in mir Einzug halten konnte. 

Der Psalmist aber redet Gott und seinen Geist an: •Du machst mir das Herz 
weit". Gott möchte einziehen und von mir Besitz ergreifen. Mein Inneres ist eng; 
es braucht die Weitung durch den Geist, damit Gott in mir wohnen kann. All 
das, was bisher berührt wurde, sind nur Vorboten dieser letzten und tiefsten 
Weite, die Gott selbst ist. Die Unendlichkeit, die sich über die letzte Alpen- 
spitze und all das Land, das wir hinter ihr ahnen, erstreckt: Ist sie nicht ein 
Bild von der Größe Gottes, der die gesamte Welt nicht nur erfüllt, sondern sie 
aus seiner eigenen Unendlichkeit heraus entläßt? Die Sehnsucht durch alle Jahre 
hindurch, selbst über die Zeitgrenze hinaus, da mir ein Freund von der Seite 
weggerissen wurde und da ich ahnte, daß auch ich einmal hinweggerafft werde 
- ruft sie nicht eine Weite wach, die nur von der Ewigkeit Gottes erfüllt werden 
kann, vom Geist Gottes, der die Todesgrenzen durchbrochen hat? So schreibt 
Paulus vom Geist Gottes, •in dessen heiligender Kraft Jesus als Sohn Gottes er- 
wiesen wurde durch seine Auferstehung von den Toten" (Rom 1,4). 

Es sind Vorboten des Geistes Gottes, denen wir dort begegnen, wo wir die 
Weitung des Schauens und Fühlens, die Öffnung des Herzens erfahren. Und 
vielleicht ist es schon der Geist Gottes selbst, der uns weitmacht und offen und 
wartend und die Arme ausbreitend. Verschließen wir ihm unser Inneres nicht, 
sondern lassen wir Gottes Geist unsere Herzen weiten, daß er darin einziehe 
und Vertrauen und Hoffnung schenke. Beten wir mit dem Psalmisten: •Du, mache 
mir weit das Herz!" 

II. Ignis Ardens: •Und der Dornbusch brannte, ohne jedoch vom Feuer verzehrt 
zu werden" (Ex 3, 2) 

Viele Bilder fand die christliche Vergangenheit, um in ihnen das Wirken und die 
Wirklichkeit des Geistes verstehbar zu machen - sie wußte, daß die ganze 
Schöpfung ein Abbild des Schöpfers ist, daß alles, Dinge, Tiere und Menschen 
in sich selbst Verweise sind auf das ewige Leben Gottes. Eines, vielleicht das 
ausdruckskräftigste Bild für den Geist ist das vom Feuer. In Feuerzungen ließ 
sich der Geist am Pfmgsttag auf die Häupter der Apostel nieder! Ein brennen- 
des und verzehrendes Feuer nennt das Alte Testament Gott. 

In dieses Bild vom Feuer werden viele alttestamentlichen Erfahrungen ein- 
gesammelt. Die mächtigste und am stärksten in die israelitische Geschichte hin- 
einwirkende findet sich im Buche Exodus, als Mose der Auftrag Gottes erteilt 
wurde: •Da erschien ihm ein Engel des Herrn wie eine Feuerflamme", heißt es, 
•die mitten aus einem Dornbusch herausschlug: und als er hinblickte, sah er, daß 
der Dornbusch im Feuer brannte, ohne jedoch vom Feuer verzehrt zu werden". 
Mose begegnet seinem Gott; und Gott spricht sich ihm zu als der treue Begleiter 
und Schützer seines Volkes. Das Feuer flammt, aber verbrennt nicht. Auch Jesus 
spricht aus dieser Bild-Welt heraus, wenn er sich bei Lukas als den verkündet, 
der gekommen sei, Feuer auf die Erde zu werfen. Pfingsten setzt den Schlußpunkt. 
Nun, in den Feuerzungen von oben, hat Gott endgültig von den Menschen, die 



Einübung und Weisung 230 

sich ihm öffnen, Besitz ergriffen; das Feuer seines heiligen Geistes brennt in den 
Aposteln, in den Gesandten Christi, den Repräsentanten der Kirche Gottes. 

Es ist - wie im Dornbusch vor Mose - eine Flamme, die brennt, aber ihre Kraft 
nicht verbraucht; die lodert, aber sich nicht verzehrt, die leuchtet, aber nicht 
verglimmt, die wärmt, aber in der Kraft ihrer Glut nicht erstirbt. 

Sperrt sich nicht unsere gesamte Erfahrung gegen dieses Bild von der Glut, die 
nie verglimmt? oder gibt es doch einen Ort, wo die Erfahrung einen Ansatz findet: 
Liebe, die sich ganz und gar hingibt, ohne sich jemals auszugeben? öffnet das 
Wort •Liebe" nicht das Tor zur Erfahrung von der lodernden Kraft, die nicht 
zusammensinkt zu verglimmender Glut und kalter Asche? 

Die Vollendung des Menschen wird in den verschiedenen Religionen in man- 
nigfaltiger Art bedacht: Ein schlafender Zustand, der dem Tode ähnlicher sieht 
als dem Leben. Oder ein erkaltetes Sein, wo jede Beziehung, die von Liebe wie 
die von Haß, aufgelöst wird in das Ungeschiedensein der Nichtdifferenziertheit; 
oder man enthält sich aller Aussagen und meint damit im Grunde, daß es um 
Auflösung aller Sagbarkeit und Unterschiedenheit und Wärme geht, ganz gleich, 
ob man diesen Zustand endgültigen Tod oder endgültiges Leben oder ein Drittes 
dazwischen nennt. 

Aber das biblische Bild von Gottes Wirken als Feuerzunge, als eine Flamme, 
die brennt und doch nicht vergeht, eine ewige Hoffnung auf Leben und Bewe- 
gung, auf Begegnung und Vertrauen, führt uns in eine andere Zukunft, in eine 
Hoffnung auf Leben, das nicht endet. Das ist das Bild für den Geist Gottes, der 
heute schon in uns und seiner Kirche lebt. Und weil er es ist, wird er - über 
alle Vergänglichkeit hinweg - weiter in uns leben, als Glutflamme der Liebe. 
Von ihr schreibt das Hohelied der Bibel: •Ihre Gluten sind Feuergluten, ihre 
Flammen wie Flammen Gottes" (Cant 8, 6). 

Das, was im Ursprung von der menschlichen Liebe zwischen Braut und Bräuti- 
gam gesungen wurde, galt schon vor Christus als Bild der Freundschaft, des Lie- 
besbundes zwischen Gott und dem Menschen. Der neutestamentliche Kanon und 
die christliche Tradition haben diese Deutung bestätigt: 

Gott liebt uns wie der Bräutigam die Braut. Und deshalb, weil es Gott ist, 
reicht diese Liebe über die menschlichen Unzulänglichkeiten hinaus - nicht als 
blasses Ungeschiedensein, sondern als Feuer-Glut. Und deshalb wird der Mensch 
erfaßt und neu geboren in dieser Glut - nicht im Aufgeben seiner Person, 
sondern er wacht auf zu seinem tieferen Selbst. 

Diese Liebe, aus der alle menschliche Liebe ihre Kraft schöpft, trägt den 
Namen Geist, Heiliger Geist, Gottes Geist. Es ist sein loderndes, aber nie ver- 
glühendes Feuer, das die Apostel an Pfingsten erfahren haben, ein Feuer, das 
wir verstellen können mit Alltagssorgen und falschen Freuden. Aber es glüht 
auch in uns - lassen wir es flammen wie im •Dornbusch, der brannte, ohne jedoch 
vom Feuer verzehrt zu werden". 



Einübung und Weisung 231 

III. Novitas Creaturae: •Siehe, ich mache alles neu" (GehOffb 21, 5) 

Pfingsten, das Fest des Geistes, war für die Kirche ein, nein, es war der Neubeginn 
und der Anfang. Schon am philologischen Wortlaut des biblischen Textes, an 
seinen Satzkonstruktionen und Vokabeln kann man ablesen, daß im Saal von 
Jerusalem Schöpfung geschah; Neuschöpfung - wie auch damals, als beim Engel- 
gruß der Geist über Maria kam; Schöpfung - wovon es in der Schrift heißt, daß 
das Chaos des Anfangs durch die Kraft des Geistes und das Wort Gottes zur Ord- 
nung der Welt gestaltet wurde. Geisterfahrung ist Erfahrung des Neuen, des 
Schöpferischen, des Beginnens. 

Mannigfaltig sind die Orte unserer Alltagserfahrung, an denen Schöpferi- 
sches erblüht. Natur ist ein Symbol der neuschaffenden Kraft des Geistes: Das 
Erblühen der Bäume, das Aufbrechen der Saat, das Wachsen der Blumen und 
Sträucher. Aber Religionswissenschaftler zeigen, daß an dieser Natur viele Reli- 
gionen anderes ablesen: eine •Ewige Wiederkehr des Gleichen"; ein sich endlos 
drehendes Rad des Schicksals. Doch die Schöpferkraft des Geistes meint unendlich 
mehr; sie hat Zukunft, will Zukunft, schafft Zukunft. Die Endlosigkeit seiner 
Macht ist kein Schicksalsrad, das sich um sich selber dreht, sondern die Eröffnung 
von Neuem, gänzlich Unerhörtem; es ist eine Lebenskraft, die sich nicht nur 
durchhält durch wechselnde Jahreszeiten, sondern ständig Neues, Größeres, 
Schöneres erstellt. Altchristliche Kirchenväter haben sogar die Geistesfreude des 
Himmels beschrieben als ein ständiges Hineinwachsen, Neugeschaffen-Werden in 
unbekannte und bisher unerreichte Erfahrungen. 

Am Wachsen der Natur, der Blumen, der Tiere und auch der Menschen, können 
wir nur ahnen, was es um des Geistes Schöpferkraft ist; es bleibt eine Ahnung, die 
vom Todesschatten der Vergänglichkeit oder von der Belanglosigkeit des Stets- 
Gleichen getrübt ist. Die Macht des Pfingstgeistes reinigt dies zur kraftvollen 
Botschaft der Offenbarung: •Siehe, ich mache alles neu!" 

Eine andere, deutlichere Ahnung von der Schöpferkraft des Geistes geht dem 
Menschen in der Erfahrung seines eigenen Schaffens auf. Gewiß, wir sind nicht 
alle Künstler, denen in einer Stunde der Inspiration eine neue Idee, der Klang 
einer Melodie, die Vision eines Bildes, der Rhythmus von Versen und Strophen 
oder auch die Gestalt eines Baues aufgeht. Aber auch wir haben schöpferische 
Erfahrungen; in ruhigen Stunden, wo Glück uns überströmt, oder in leidvollen 
Minuten, wenn wir uns durchringen zum Weitermachen, zum Vorwärtsschreiten. 
Am meisten aber dort, wo wir einem anderen Menschen begegnen, wo wir ihm 
das Wort sagen, das er braucht. Vielleicht ein Wort der Aufmunterung; wir 
geben ihm das Vertrauen, den Weg zu gehen, den er einzuschlagen hat, oder 
einen Handdruck des Verzeihens; wir nehmen ihm die Last ab, unter der er 
stöhnt. Oder es ist einfach das Neben-Ihm-Stehen und Mit-Ihm-Gehen -, und 
er weiß, daß ich sein Leid mit ihm trage. 

Das sind Augenblicke der Erfahrung, was es um die Schöpferkraft des Geistes 
Gottes ist. •Siehe, ich mache alles neu!" Ein Neu-Machen, das das Alte nicht ver- 
nichtet, sondern erhebt, das den Menschen nicht - in der Art mancher Psycho- 
analyse - seiner besten Anlagen beraubt, sondern zu sich selbst bringt. 



Einübung und Weisung 232 

Und mehr noch, es ist die Schöpferkraft Gottes selbst, die hier wirksam wird. 
Was hatte doch der Geist in den Aposteln bewirkt, als sie Pfingsten aus seiner 
Kraft in alle Welt hinauszogen, um den Menschen die Frohbotschaft von Jesus 
zu verkünden? Er hatte in sie die freudvolle Erfahrung von dem Ganz-Neuen, 
das Christus der Herr ist, hineingelegt. Und diese Geist-Erfahrung des Ganz- 
Neuen in Christus strömte bei ihnen über zum Zeugnis für diesen Christus. Es 
war der Geist, der aus ihnen sprach und ihnen die Worte des Vertrauens, der 
Hoffnung und der Zuversicht eingab; es war der Geist, der sie über die eigene 
Schwachheit erhob und zu Zeugen des Leben Gottes machte. 

Jedesmal, wenn wir einem anderen Menschen Zuversicht einflößen, wenn wir 
ihn den Sinn des Lebens erahnen lassen, dann spricht auch aus uns der Geist 
des Neuen, des Schöpferischen, des endgültigen Anfangs. Und wir sollten Gott 
bitten, daß er uns diesen seinen Schöpf ergeist schenke; er möge in kleinen, gerin- 
gen Anfängen, im eigenen Vertrauen oder im Mutspenden an den Freund, etwas 
von dem künden, was der Herr grundgelegt hat: •Siehe, ich mache alles neu". 

IV. Spiritus Domini: •Gott sandte den Geist seines Sohnes in unsere Herzen" 
(Gal 4, 6) 

Über Pfingsten und die Ankunft des Geistes meditieren, heißt über den Herrn 
Jesus Christus meditieren. Es ist der Geist Jesu Christi, der am vierzigsten Tag 
nach Ostern über die Apostel kam. 

Paulus schreibt von ihm an die Galater, daß •Gott den Geist seines Sohnes 
in unsere Herzen sandte"; und im achten Kapitel des Römerbriefes dichtet er 
einen Hymnus auf diesen Geist Jesu, der in uns Abba, Vater, ruft. 

Was ist die historische Basis dieser paulinischen Erfahrung? Versetzen wir 
uns einmal in die Situation der Menschen, die dem Wanderprediger aus Nazaret, 
Jesus, gläubig und vertrauend begegnen durften. Sie erfuhren ein Angenommen- 
sein, das alle anderen Erfahrungen weit übertraf, ins Endgültige überstieg. Sie 
erfuhren die Kraft der Worte des Herrn und riefen: •Er lehrt mit Vollmacht, 
ganz anders als unsere Lehrer!" Sie erfuhren die Macht seiner Taten gegen 
Krankheit und Sterben •und priesen Gott, daß er den Menschen solche Macht ge- 
geben habe". Sie erfuhren seine Güte, die sich über Haß und Ablehnung hinweg- 
setzte; sie erfuhren seinen Anspruch, selbst die Schuld aufzuheben; und ihre An- 
führer murrten: •Wer kann Sünden vergeben außer Gott allein". 

Die Erfahrungen von Jesus waren Erfahrungen seines Geistes. Der Evangelist 
Lukas macht das deutlich. Ständig betont er, daß es der Geist ist, der •auf Simeon 
herabkommt", •den uns der Vater geben wird", der die Jünger lehren wird, •was 
sie zu sagen haben". Seine Apostelgeschichte wird das •Evangelium des Geistes" 
genannt, des •Geistes Jesu Christi". 

Paulus wurde sich dieser Identität des Geistes der jungen Kirche mit dem 
Geiste Jesu immer stärker bewußt. Was war es um die innere Freude, aus der 
die Gemeinden Eucharistie feierten? Was war es um die Gnadengaben, mit denen 
sie im Zungenreden einander erbauten? Es waren die Gaben des Geistes Jesu 
Christi.  Für all dies stellt Paulus mit dem ersten Johannesbrief das Grund- 



Einübung und Weisung 233 

kriterium auf: Sie müssen auf Jesus zeigen, ihn künden, ihn er-innern - dann ist 
es der Geist Gottes, der Geist Jesu! 

Hier soll nicht dem kritischen Aspekt dieser Erfahrung nachgegangen wer- 
den; hier soll nur beglückt erlebt werden, wie tief diese Lehre des Paulus uns 
trifft. Überall dort nämlich, wo sich unser Blick gläubig auf Jesus wendet, ist es 
sein Geist, der Heilige Geist, der in uns wirksam wird. Das Zweite Vatikanische 
Konzil hat diese paulinische Einsicht aufgegriffen und uns gelehrt: Jeder gläubige 
Christ ist ein Geistträger, ein Charismatiker; in jedem Christen lebt der Heilige 
Geist und kann ihm zur Erfahrung werden. 

Aber wo und wie? Paulus lehrt es. Wo ein Mensch sich Jesus Christus zuwendet 
und von ihm die Kraft erfährt, die er sich selbst nicht geben kann. Das kann ein 
großer Augenblick schenken, der das Leben ändert und neu schafft. Das können 
aber auch die Kleinigkeiten des Lebens zeigen, die man so oft vergißt und gering 
einschätzt. Woher hat ein Mensch die Kraft, in der Enttäuschung und im Un- 
glück dennoch weiterzumachen? Der Christ blickt auf Jesus, der in der Todes- 
Situation auf Gott schaute. 

Und es ist der Geist, der Heilige Geist, der uns diese Kraft des Hinblickens 
gibt. Warum kann ein Mensch sich von sich wegwenden hin zum anderen, der 
ihm doch in seiner eigenen Freiheit ein ewiges Geheimnis bleiben wird? Was 
wird ihm in einer Freude - oft sehr zart und bescheiden - bewußt, wenn er etwas 
erlebt, was nicht mehr zu manipulieren ist, was seinen Schwerpunkt anderswo, 
über das Irdische hinaus, haben muß? Der Christ weiß, daß er überall dort 
den Geist erfährt; denn er lebt aus einem Jenseits seiner Kräfte, aus dem, was 
Jesus Christus ihm eröffnet hat. 

Bitten wir Gott, daß er in unserem Inneren freien Raum schaffe für die Zu- 
versicht über alles Greifbare hinaus; denn es ist •der Geist seines Sohnes, den 

Gott uns senden möchte". 

V. Communio Spiritus: •Seid eifrig bemüht, die Einheit des Geistes zu 
bewahren" (Eph 4, 3) 

Die letzte Meditation suchte zu verstehen und zu erfahren, daß Gottes Geist, 
dessen Herabkommen auf die Kirche wir an Pfingsten feiern, der Geist Jesu 

Christi ist. 
Paulus, der dies am stärksten betont, gibt diesem Geist zugleich auch eine 

andere Bestimmung mit: Es ist immer der Geist der Kirche, der Geist, der die 
Gemeinde auferbaut. 

Überall dort, wo die Schrift vom Geist spricht, geht ihre Blickrichtung auf 
die •Auferbauung der Gemeinschaft", wie Paulus diese Erfahrung des Geistes 
beschreibt. Mose leitete - geführt von Gottes Geist - sein Volk aus den Unbilden 
der Sklaverei zur Freiheit des Gelobten Landes. Die Propheten standen auf im 
Geist und mahnten das Volk, das von Jahwe abgefallen war, und verhießen 
ihm Gottes Zukunft im Messias. Jesus ist der große Geistträger der Weltge- 
schichte; sein Wirken bis in das Innerste seiner Person hinein ist Wirken für die 
Menschen, Hingabe für ihre Befreiung und Hingabe für ihr Zusammenfinden 

in der Gemeinschaft. 



Einübung und Weisung 234 

Nach seiner Rückkehr zum Vater goß er eben diesen Geist über seine Jünger 
aus und machte sie zur Kirche, zur Gemeinschaft der Christus-Gläubigen. Für 
Paulus und nach ihm für die großen geist-lichen Lehrer der Kirche fällt das 
Wissen um den Geist Gottes oftmals mit dem Wissen um die Einheit und den 
Auftrag der einen Kirche zusammen. 

Versuchen wir dieses Wissen in unsere persönliche Erfahrung zu übersetzen. 
Wir alle haben schon bei vielfältigen Gelegenheiten erspürt, wie eine Gemein- 
schaft von Menschen in einem Geiste lebt und aus einem Geiste handelt. Es mag 
in einer kleinen Gruppe gewesen sein, als über eine gemeinsame Aufgabe die 
Vielzahl zur Einheit zusammenwuchs; wir nannten es den •Geist dieser Gemein- 
schaft". Das mag in der Familie gewesen sein, die über eine anstehende schwere 
Frage zusammenfand: Man erlebte ihren Geist. Das mag zu zweit gewesen sein, 
während eines großen, eines schönen, eines inspirierenden Ereignisses: Man 
spürte die gleiche Erfahrung im anderen, man erfuhr •einen Geist", den Geist der 
zwei, der sechs, der Gruppe von Menschen. 

Und man erfuhr zugleich auch, daß die eigene Persönlichkeit nicht gemindert, 
sondern gestärkt und gefestigt wurde durch dieses Einschwingen in den Geist 

der größeren Gemeinschaft. 
Solche Erlebnisse mag man beurteilen wie man will: psychologisch und soziolo- 

gisch, oder in tiefere menschliche Schichten hinabreichend. Sie bleiben immer nur 
Anzeichen und Ahnungen für das Geschenk des Geistes, das Gott uns sendet; 
für den Geist, der die Einheit des Glaubens und der Kirche errichtet. Hier geht 
es nicht nur um Ahnungen und Wünsche, hier geht es um göttliche Verheißung 
und deshalb auch göttliche Erfüllung. Der Geist Gottes ist ein Geist der Gemein- 
schaft, ein Geist der Einheit. 

Wir sollten versuchen, in unserer heutigen Welt des Auseinanderfallens, des 
Isoliertseins, des Miteinander-Konkurrierens und auch Gegeneinander-Kämp- 
fens diese Geistes-Gabe der Einheit in unserer Kirche neu zu entdecken und zu 
erfahren. Und dabei brauchen wir nicht kleinmütig zu sein. Wo gibt es auf dieser 
zerrissenen Welt etwas, was nur von ferne dieser Einheit nahe kommt, die in 
der Kirche verwirklicht ist: Menschen verschiedenster Rassen und Völker, ver- 
schiedenster Klassen und sozialer Schichten, verschiedenster politischer und kultu- 
reller Auffassung kommen zusammen zu einem Bekenntnis. Gibt es etwas Ähn- 
liches in der UNO, in den verschiedenen Welt- oder Weltteil-Versammlungen 
oder auch in einer der neu aufschießenden religiösen Sekten, in einer gewerk- 
schaftlichen oder anderen Interessengruppe? 

Doch wir dürfen uns gerade heute nicht auf Lorbeeren der Vergangenheit aus- 
ruhen. Paulus schreibt, daß wir die Berufung, die wir schon haben, erst erwer- 
ben müssen: •Werdet, der ihr seid", daß wir die Einheit des Geistes, die uns in 
der Taufe geschenkt wurde, uns erst zu eigen machen müssen. Es ist eine große 
Aufgabe, die wir Christen, für uns und für die Welt, zu erfüllen haben: in aller 
Verschiedenheit, trotz aller Verschiedenheit, ja wegen aller Verschiedenheit. 
Denn es ist ein und derselbe Geist, der uns alle bewegt. So möge die Mahnung des 
Paulus für uns zur Aufgabe des Pfingstfestes werden: •Seid eifrig bemüht, die 
Einheit des Geistes zu bewahren". Josef Sudbrack SJ 




