
BUCHBESPRECHUNGEN 

Glauben heute 

Schwager, Raymund: Glaube, der die 
Welt verwandelt. Mainz, Matthias- 
Grünewald-Verlag 1976. 176 S., Sn. 

DM 19,80. 

•Haben Christen besondere Minderwer- 
tigkeitsgefühle?" (Einleitung) Haben die 
Kritiker so unrecht, die seit dem Beginn der 
•Aufklärung" dem Christentum Irrelevanz, 
Sterilität und Schlimmeres nachsagen? 
Woran liegt es, daß Christen auf die Her- 
ausforderungen der letzten Jahrhunderte 
- aufs Ganze gesehen - nicht sehr schöpfe- 
risch und zuversichtlich reagierten? - Die- 
ses Buch ist ein weit ausholender Versuch, 
nachzuweisen, daß es so nicht hätte sein 
müssen. Daß •Dimensionen und Möglich- 
keiten des christlichen Glaubens brach lie- 
gengeblieben sind, die für eine erfolgreiche 
Konfrontation mit den modernen Heraus- 
forderungen entscheidend" (ebda.) gewesen 
wären und noch sind. 

In einem ersten Abschnitt geht Seh. 
daran, authentischen christlichen Glauben 
•als Teilhabe an der Allmacht Gottes" zu 
demonstrieren. Das •hohe Selbstbewußt- 
sein Jesu" teile sich auch seinen wahren 
Nachfolgern mit, lasse sie teilhaben am 
machtvollen Leben des Auferstandenen, 
befreie sie von der Faszination durch die 
Macht der Gewalt, schließe sie zusammen 
zu einer Gemeinschaft, die nicht durch äu- 
ßere Druckmittel, sondern durch die innere 
Einheit im Geist Christi zusammengehal- 
ten werde. Solcher Glaube entstehe aber 
nur durch ein Mit-gehen des Weges Jesu 
unter der Führung des Geistes Gottes, er 
sei nicht ein •zeitloser Akt, durch den ab- 
strakte, zeitlose Wahrheiten bejaht wür- 
den" (34). Diesem Mißverständnis des 
christlichen Glaubens zu wehren, scheint 
Seh. ein besonderes Anliegen zu sein. Er 
erläutert seine Korrektur - im zweiten Ab- 
sclmitt - am Beispiel des Dogmas von der 
Gottessohnschaft Jesu. Die geschichtliche 
Entstehung dieser Glaubenswahrheit wird 
kurz nachgezeichnet, denn •die Offenba- 
rung   Jesu   als   des   Sohnes   Gottes   (ist) 

durch einen Prozeß gesdiehen" (72). In den 
Etappen dieses Prozesses - Verkündigung, 
Verurteilung, Auferweckung Jesu - erweist 
sich Jesus in einem als die •endgültige 
Offenbarung des Vaters" und als •der er- 
ste Mensch, der an dessen Vaterschaft im 
vollsten Sinne geglaubt hat" (72). In der 
Nachfolge Jesu gelte es, mit dem eigenen 
Leben in diesen Prozeß einzutreten, und 
nur so bilde sich der wahre Glaube an 
Jesus. Denn Jesus sei •nicht ein Ding, das 
man von außen erkennen könne, sondern 
ein Leben, das sich nur jenen erschließt, 
die im Innersten daran teilhaben" (75). - 
Im dritten Abschnitt des Buches geht Seh. 
nun daran, geschichtliche Manifestationen 
dieses sieghaften Glaubens an Jesus aufzu- 
suchen: Paulus, die Johannesgemeinden, 
die Märtyrer, die Theologie der Vergöttli- 
chung des Menschen, die Mystik, das kirch- 
liche Amt, kirchensprengende Reformbewe- 
gungen. Fazit: Der authentische Glaube ist 
zwar im Leben der Christenheit ständig 
wirksam gewesen, aber •immer wieder ver- 
mochten Vorstellungen das Leben der Kir- 
che über längere Zeiten zu beeinflussen, 
deren nichtchristlicher, ja unchristlicher 
Gehalt nicht rechtzeitig erkannt wurde'' 
(95). Anmerkungen zur Zukunft von Glau- 
ben und Kirche in unserer pluralistischen 
Welt, die vor allem gegen gewisse soziolo- 
gische Prognosen (Peter L. Berger) polemi- 
sieren, beschließen diesen Abschnitt. Der 
vierte und letzte Abschnitt versucht eine 
Skizze zum Thema •Glaubensimpuls und 
Weltgestaltung", die vom Beginn der 
abendländischen Kultur bis zur Gegenwart 
reicht (mit einem sehr interessanten Kapi- 
tel über die Wirksamkeit der christlichen 
Inspiration in der gegenwärtigen Selbst- 
kritik der westlichen Gesellschaft). 

Das •Problem", das man mit diesem 
Buch haben wird, ist seine Methode. Sie 
besteht darin, •gesicherte Ergebnisse aus 
verschiedenen wissenschaftlichen Bereichen 
aufzugreifen und in verantwortbarer Wei- 
se miteinander in Beziehung zu setzen" 
(Einleitung). Seh. möchte durch solches Vor- 



Buchbesprechungen 236 

gehen der Tendenz entgegensteuern, daß 
der Wissenschaftlichkeit wegen auch zen- 
trale christliche Fragen immer mehr in Ein- 
zelaspekte aufgespalten werden. Man 
handle sich dadurch Ergebnisse ein, die 
•immer abstrakter und praxisfremder zu 
werden (drohen)" (ebd.). Dieses Anliegen 
ist mehr als löblich. Aber ich sehe schon, 
wie die Experten der betroffenen Wissen- 
schaften - Exegeten, Dogmatiker, Histori- 
ker, Philosophen, Soziologen usw. - dem 
Buch (falls sie es zur Kenntnis nehmen) en 
detail alle möglichen Fehler nachweisen. 
Die •gesicherten Ergebnisse", auf die sich 
Sch.'s Synthese stützt, werden Optionen 
sein, die er getroffen hat. Andere werden 
manches mit gutem Recht anders sehen 
wollen. •Verantwortbar" wird sein Ver- 
such dennoch genannt werden dürfen. In- 
teressant und zum Nachdenken anregend 
ist er überdies. H. Wutz SJ 

Kern, Walter: Alter Glaube in neuer 
Freiheit. Ansprachen und Vorträge. 
Innsbruck - Wien - München, Tyrolia- 
Verlag 1976. 155 S., kart. DM 14,80. 

Die Leser von •Geist und Leben" werden 
in diesem Sammelband einige der erfri- 
schenden Einleitungsessays des Innsbruk- 
ker Fundamentaltheologen wiederfinden, 
zusammen mit sechs bisher unveröffentlich- 
ten Ansprachen im österreichischen Rund- 
funk und drei größeren Beiträgen zu wich- 
tigen Aspekten der heutigen Glaubenssi- 
tuation. 

Das Grundanliegen, auf solche Weise 
variiert, zielt auf eine gewiß akute Not: 
wie nämlich zurechtzukommen ist mit 
Chancen und Gefahren der durch das 
Zweite Vatikanische Konzil eröffneten 
Freiheit im theologisch-kirchlichen Raum. 
Weder kann das Festhalten am Gewohnten 
aus Krisenangst und in •sachfremder Be- 
unruhigung" (109) noch das stürmische 
Anrennen gegen möglichst alles Bestehen- 
de den Standort finden und bestimmen las- 
sen, den viele heute vergeblich suchen, um 
dann zu resignieren oder sich mit kurz- 
schlüssigen Parolen gegenseitig das Ge- 
spräch unmöglich zu machen. Was K. will 
und was ihm weithin gelingt, ist das Be- 
mühen um Ausgleich: Ausgleich zwischen 
innerkirchlichen Positionen wie •konserva- 

tiv" und •revolutionär" (133 ff), Ausgleich 
aber auch in die gesellschaftliche Szenerie 
hinein, in der •Zeitsignaturen" wie etwa 
Zukunft und Freiheit eine maßgebliche 
Rolle spielen. Man wird zumindest über 
den Versuch nachdenken, wie hier (113 ff) 
•Zukunft und Freiheit" aus ihrer säkula- 
ristisch-horizontalen Gegenstrebigkeit her- 
aus nicht nur auf ihre christliche Vertikali- 
tät zurückgeführt werden, sondern sich in 
innerer Verschränkung (Zukunft-Freiheit) 
als das Kriterium christlicher Theologie er- 
weisen, nicht nur heute, sondern grundsätz- 
lich, im Bekenntnis zur Botschaft Jesu. - 
Dieses Bemühen um Ausgleich ließe sich 
vielfach aufzeigen. Es entspringt nicht nur 
dem so notwendigen •Atem der Geduld" 
(7), sondern der Einsicht, daß alles Ge- 
schichtliche und Begriffliche ergänzungsbe- 
dürftig ist und somit jeder Wert seinen 
Gegen-Wert hat und braucht. Vor faulem 
Kompromiß bewahrt die entschiedene 
Gläubigkeit und die z. T. bohrende, das 
Erreichte immer neu hinterfragende Refle- 
xion. Humor und Nähe zum gesprochenen 
Wort machen die Lektüre relativ leicht und 
verraten den im Austausch mit kritischer 
Jugend stehenden Hochschullehrer (dessen 
Beanspruchung mitschuld sein mag an stö- 
renden Druckfehlern oder Zeilenausfall, z. 
B. 150 und 152). Denkunwillig ist K. je- 
denfalls nicht. Auch nicht •kirchenverdros- 
sen". Beides und beides zusammen ist heu- 
te nicht gerade häufig. Wir können den 
Band nur empfehlen. F. Wulf S] 

Gerken, Alexander: Euch ist es gege- 
ben. Vom Mut, den Glauben zu leben 
und zu verkündigen. Freiburg-Basel- 
Wien, Verlag Herder 1977, 160 S., 
kart. lam. DM 18,80. 

•Dieses Buch ist aus Vorträgen und Dis- 
kussionen hauptsächlich vor Priestern ent- 
standen" (Vorwort). Man merkt ihm diese 
Entstehung an: es ist ein theologisches 
Buch für ein theologisch vorgebildetes 
Publikum; und es ist ein Buch, das seinen 
•Gegenstand" unter verschiedenen Rück- 
sichten umkreist, so daß sich Wiederholun- 
gen einstellen, was, je weiter man vor- 
dringt, die Spannung, mit der man zu le- 
sen beginnt, etwas erlahmen läßt. 



Buchbesprechungen 237 

Gerkens Anliegen ist kritisch. Er diagno- 
stiziert eine gewisse Krise im Aggiorna- 
mento des Glaubens, das mit dem Konzil so 
optimistisch begonnen wurde. Dieser Opti- 
mismus entsprang nach ihm einer Fehlein- 
schätzung, die vor allem darin bestand, daß 
man die Öffnung der Kirche gegenüber 
einer gewandelten Welt als ein Problem 
bloß neuer Methoden und Formen betrach- 
tete. Im Verlauf methodisch-formaler An- 
passungsbemühungen - in der Liturgie, im 
priesterlichen Dienst, im Reden von Gott 
- habe sich gezeigt, daß das Anzupassende 
selbst - der gelebte christliche Glaube an 
Gott in Jesus Christus - in seiner Kraft 
gebrochen sei und der Erneuerung be- 
dürfe. Das allenthalben aufbrechende Be- 
dürfnis nach unmittelbarer Gotteserfah- 
rung - Meditationswelle! - dürfe in die- 
sem Zusammenhang nicht verwundern. Es 
stelle ein •notwendiges Korrektiv zum Ra- 
tionalismus unserer Theologie" (17) dar, 
müsse aber selbst in seiner Berechtigung 
und seinen Erwartungen vom christlichen 
Gottesverständnis her befragt werden. 
•Daher muß in unserem Zusammenhang 
die erste und grundlegende Überlegung 
diese sein: Wer ist der Gott, an den wir 
in Christus glauben, und unter welchen 
Vorzeichen ist mit der Erfahrung dieses 
Gottes zu rechnen?"  Unter dieser Frasre 

steht der erste Teil des Buches. Es ist die 
Frage nach dem Gott der Christen, die G. 
in einigen Grundzügen zu beantworten 
sucht, wobei er sich die Korrektur gewisser 
gängiger, aber unangemessener Entgegen- 
setzungen (Theozentrik - Anthropozentrik; 
Kontemplation - Aktion; Sakral - Profan; 
Konservativ - Progressiv) besonders ange- 
legen sein läßt. Der zweite Teil des Buches 
führt das Anliegen - Klärung des christli- 
chen Gottesverständnisses - fort, aber nun 
mehr im Blick darauf, wie der glaubende 
Mensch diesen Gott und sich selbst vor die- 
sem Gott erfährt und sich in der Bezie- 
hung zu ihm zu verhalten hat. Der leitende 
Gesichtspunkt des dritten und letzten Teils 
ist die Vermittlung und Mitteilung des 
christlichen Glaubens an Gott, seine Wei- 
tergabe, zu der er von sich aus drängt. 

Gerkens Darlegungen sind äußerst aus- 
gewogen, jedem berechtigten Anliegen und 
Gesichtspunkt umsichtig Rechnung tragend, 
dabei dennoch bestimmt und kompromiß- 
los. Dennoch kann man sich eines vagen 
Ungenügens nicht erwehren. Kommt es da- 
her, daß man ahnt, daß in der sehr ernsten 
Krisis des Glaubens, in die hinein der Au- 
tor mutig sein helfendes Wort sagt, Theo- 
logie und ihre notwendigen und unerläß- 
lichen Klärungen letztlich doch nur eine 
kleine Hilfe sein können?        H. Wutz SJ 

Östliche und christliche Meditation 

Pantanjali: Die Wurzeln des Yoga. 
Die Yoga-Sutren des Pantanjali mit 
einem Kommentar von P. Y. Deshpan- 
de. Bern • München • Wien, Scherz- 
Verlag 1976, für Otto-Wilhelm-Barth- 
Verlag. 199 S., Ln. DM 29,50. 

Unter den vielen minderwertigen Büchern 
über ostasiatische Religion wird hier - so- 
weit wir beurteilen können - eine wertvolle 
Hilfe zum Eindringen in die fremde Gei- 
stigkeit geboten. Sri Deshpande, ein Mit- 
arbeiter Gandhis, hat aus seiner Zurück- 
gezogenheit in Benares die berühmten 
Yoga-Sutren des Patanjali kommentiert; 
B. Bäumer gibt eine Übersetzung des Kom- 
mentars (aus dem Englischen) und eine 
eigene Übersetzung der Sutren, die aus der 

Zeit zwischen 2 v. Chr. und 4 n. Chr. stam- 
men. 

In diesen 195 knappen Sprüchen (Sutra 
vielleicht gleich Aphorismus) hat sich der 
Yoga (Joch-Disziplin-Methode-Anbinden 
an den Gegenstand der Meditation) in der 
hohen geistigen Form niedergeschlagen, 
die kaum noch etwas mit der üblich gewor- 
denen Yoga-Gymnastik zu tun hat. Der 
fortlaufende Kommentar des Inders geht 
immer wieder vom ursprünglichen Wort- 
sinn aus und versucht recht nüchtern, in die 
Metaphysik des Yoga einzudringen. Wohl 
niemand wird daran zweifeln, daß wir es 
hier mit einer echten Religion zu tun ha- 
ben. Schon in den ersten Sutren kommt dies 
zum Ausdruck: •yogas cittavritti-nirod- 
hah" das heißt: Yoga ist jener innere Zu- 



Buchbesprechungen 238 

stand, in dem die seelisch-geistigen Vor- 
gänge zur Ruhe kommen". 

•Der Zweck dieses Yoga ist die Medita- 
tion und die Versenkung ...". Im Kom- 
mentar (und besonders im vierten Schluß- 
teil) wird das Freisein von der Wahl-Frei- 
heit, •die negative Tat des Nicht-Wäh- 
lens", als ein Zeichen dieser Ruhe genannt. 
Beschreibend und langsam aufsteigend 
über den Weg der •acht Blütenblätter des 
Yoga" kommt der Mensch zur Vollkom- 
menheit: •Die Wirkung der leidvollen 
Spannungen und Handlungen (hört) auf. 
Dann bleibt aufgrund der Unendlichkeit 
der Erkenntnis, von der alle Hüllen der 
Unreinheit entfernt sind, nur wenig zu er- 
kennen übrig". •Daher enden die aufein- 
anderfolgenden Verwandlungen der Kräf- 
te der Urnatur für solche, die das Ziel er- 
reicht haben". Die vollkommene innere Be- 
wegungslosigkeit und Ruhe sind erreicht. 

Man braucht wohl nichts über die welt- 
anschauliche Sicht hinzufügen. Sri Desh- 
pande macht es einem mit seinem klaren 
Kommentar nicht schwer, mitzugehen und 
mitzufühlen. Man versteht sehr schnell, 
warum R. Guardini in dieser Geistigkeit 
den großen spirituellen Widerpart der 
christlichen Botschaft sah. Sicher aber bietet 
diese vornehme nüchterne Wiedergabe ei- 
nes geistig hochstehenden Originaltextes 
mehr Stoff zum weit-ökumenischen Ge- 
spräch als die vielen billigen Anbiederun- 
gen. 

/. Sudbrack S] 

Schwemer, Hermann: östliche Medita- 
tion und westliche religiöse Erneue- 
rung (Kirche zwischen Planen und Hof- 
fen 13). Kassel, Johannes-Stauda-Ver- 
lag 1975. 65 S., kart. DM 7,50. 

Auf dem Hintergrund der Berneuchener- 
Bewegung und der Michaelsbruderschaft 
versucht der Vf., eine Brücke zwischen 
Christentum und östlichen Erfahrungen zu 
schlagen, oder von einer anderen Sicht her: 
Heilung (körperlich-erfahrbar) und Heil 
(geschenkt-transzendent) miteinander zu 
verknüpfen. 

Seine Grunddiagnose lautet: •Gott" im 
Gegenüberstehen, in seiner die Welt er- 
schaffenden und durchdringenden Existenz, 
ist unserer Erfahrung verlorengegangen. 
•Also gilt es, ins Selbst hinabzusteigen, in 
eine Tiefenschicht, mit der unser leibliches 
Leben ... die Verbindung nie ganz verlo- 
ren hat" (12). Rudolf Steiner, die Natur- 
mystik des •Wandervogels", die Tiefen- 
psychologie C. G. Jungs werden als Vor- 
läufer •einer neuen Achsenzeit" (44) ge- 
priesen. (•Achsenzeit" im Anklang an 
Jaspers, der sie 500 vor Christus und eben 
nicht in Jesus Christus lokalisierte!) 

Das protestantische Erbe klingt auf, 
wenn behauptet wird: Luther habe an Stel- 
le der objektiven Autorität der Kirche 
als einzige Autorität (die) des objektiven 
Wortes" gesetzt (31), und wenn als •Ge- 
gengewicht gegen ein rein personalistisch- 
dualistisches Gottesverhältnis" •eine Ein- 
heitserfahrung" erstrebt wird (32). Das 
klingt wie eine längst überholte Religions- 
phänomenologie, nach der die biblische Re- 
ligion als •prophetisch" (d. h. dualistisch) 
und die buddhistische als •mystisch" (d. h. 
Einheit) gekennzeichnet (31) und statt •der 
ekstatischen Teilnahme der Urgemeinde 
am Mysterium des Kreuzes" eine •enstatä- 
sche, die wir auch die pneumatische nennen 
können", verlangt wird (51). So könnten 
•zwei sehr verschieden konturierte Berg- 
gipfel" (Christus und Buddha) sich gegen- 
seitig ergänzen und fänden •einen irgend- 
wie gemeinsamen Ursprung" (34). Dann 
aber wird wieder Jesus hervorgehoben als 
•die integrierende Gestalt für Weltreli- 
gion und Weltkultur" und das •mystische" 
Element im Hintergrund des •propheti- 
schen" erahnt. 

Abgesehen von theologischen und reli- 
gionsgeschichtlichen Fragen scheint das Er- 
fahrungsdefizit der Studie dort zu liegen, 
wo personal und Begegnung als •duali- 
stisch" abqualifiziert werden, während das 
Christentum stets eine Erfahrung gepflegt 
hat, die gerade in der Begegnung den Hö- 
hepunkt aller, auch der Einheitserfahrung 
fand; eine Erfahrung, der gegenüber jedes 
apersonale Einheitserleben als ein Mor- 
gengrauen (oder auch eine sterbende 
Abenddämmerung) erscheint. 

]. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Okumura, Ichiro: Erwachen zu Gott. 
Stimme aus dem Karmel in Japan. 
Bergen-Enkheim bei Frankfurt/Main, 
Verlag Gerhard Kaffke 1976 (Schrif- 
tenreihe zur Spiritualität, Nr. 1). 91 S., 

kart. DM 7,80. 

Ein Büchlein über das Beten, von einem 
japanischen Karmeliten, der als Zen-Bud- 
dhist Christ geworden ist und seine ganze 
vorchristliche Erfahrung einbringen möch- 
te. Das Büchlein ist in warmer (gut über- 
setzter) Sprache abgefaßt und wird auch 
den in seinen Bann ziehen, dem die öst- 
liche Spiritualität fremd ist: Die Betonung 
des körperlichen Betens (ob Okumura, der 
stets auf die Verkopfung des abendlän- 
dischen Christentums hinweist, jemals nach 
Altötting, Chartres oder Santiago de Com- 
postela gewallfahrtet ist?); das zweckfreie 
Gebet; die Ganzheit des Betens: •Das Ge- 
bet des Christen geschieht im Glauben, im 
Sein vor Gott und vor allem im Tun"; die 
Demut des Gebets: •Gebet ist Erkenntnis 
der eigenen Nichtigkeit. Es ist das Gefühl 
eines immerwährenden Schmerzes im 
Grund des Herzens"; die Sehnsucht nach 
der ökumenischen Einheit aller Beter der 
Welt. 

Manchmal fragt man sich, wer Okumura 
das christliche Beten gelehrt hat. Er setzt 
sich z. B. kühn über Augustinus und seine 
Ordensheilige, Teresa von Avila, hinweg; 
er meint, ihre Definition von Beten als Dia- 
log oder Freundschaft mit Gott sei •die 
äußere Seite des Betens ... Stellen wir ihr 
eine Innenseite gegenüber, ist das Gebet 
nicht Gespräch, sondern Schweigen, nicht 
Erhebung des Herzens, sondern Versen- 
kung in Gott" (29). Und so besteht die Ge- 
fahr, daß das Wort, worin die Bibel das 
Wesen Jesu erkennt, zu etwas Vorläufigem 
wird: •In der Einsamkeit Christi, in der 
Stille Boddhidharmas, auf dem ,Gipfel' des 
Betens sterben die Worte" (21). Das Bitt- 
gebet wird gedeutet: •Nicht Gottes Willen 
wird durch das Gebet verändert, sondern 
wir; ... das Gebet (ändert) nicht Gottes 
Willen, sondern wir realisieren durch das 
Gebet Gottes Willen, wir werden zu Gott 
.hingezogen" (20/19). Daß Okumura selbst 
nicht vom Christlichen abweicht, sondern 
wohl einer einseitigen Theologie zum Op- 
fer gefallen ist, zeigt er anderswo: •Wird 

239 

Gott eine Mutter tadeln, die seinem Willen 
widersteht, wenn sie bittet: ,Hilf doch, bit- 
te'! ... wir sollen bitten, anklopfen, bis wir 
blutig sind, bis Gott kommt, um die Last 
dieser aufdringlichen Menschen loszuwer- 
den" (83). 

Das Büchlein zeigt zweierlei: Wieviel 
das abendländische Christentum in der Be- 
gegnung mit dem Osten gewinnen kann; 
und wie schmalspurig das Gespräch mit 
diesen östlichen Werten - nach dem Zeug- 
nis des konvertierten Zen-Buddhisten - 
bisher geführt wurde. /. Sudbrack SJ 

Sartory, Thomas und Gertrude: Erfah- 
rungen mit Meditation. Eine Orientie- 
rungshilfe für Christen. Gespräche und 
Überlegungen. Freiburg-Basel-Wien, 
Verlag Herder 1976 (Herderbücherei, 
Bd. 588). 143 S., kart. DM 4,40. 

Das Buch zeichnet Gespräche auf mit ver- 
sdiiedenen katholischen Versuchen, den 
christlichen Glauben auf dem Weg der 
Meditation wieder neu zu tieferer Erfah- 
rung werden zu lassen, nachdem er durch 
die Überbetonung des Glaubenswissens für 
viele unlebendig geworden sei. Alle Be- 
fragten heben das Leibhafte und das Ganz- 
heitliche hervor und sind von asiatischen 
Methoden der Meditation beeinflußt. In- 
nerhalb dieser Gemeinsamkeit heben sich 
Differenzierungen ab. Der Kapuzinerpa- 
ter E. Plößner, Augsburg, distanziert sich 
von der •Meister"- und •Leiter"-Ideolo- 
gie; er will auf dem meditativen Weg 
nur begleiten. P. Schalk CSSR, Gars a. 
Inn, wird gefragt, ob er nidit alte Fröm- 
migkeitsübungen wie Rosenkranz und 
Wallfahrt •durch die Hintertür" wieder 
einführe. Die Priorin des Dachauer Kar- 
mels wagt als einzige auch Kritik; sie 
spricht ein deutliches Ja zur Frage, ob es 
nicht eine Flucht vor dem Gebet in die so- 
genannte Meditation gebe, und räumt den 
östlichen Praktiken nur den Stellenwert 
von •Vorfeldübungen" zur eigentlich 
christlichen Meditation ein, die ihrerseits 
vom Beten nicht zu trennen sei. P. Em- 
manuel Jungclaussen OSB, Niederaltaich, 
bringt das ostkirchliche Jesusgebet als Bei- 
spiel christlicher Tiefenmeditation heute 
ein.  Das  Interview  mit seinem Beuroner 



Buchbesprechungen 240 

Mitbruder, P. Gregor Witt, stellt vor die 
meisten Fragen: Zen scheint ihm eine Kurz- 
formel für all das zu sein, was die Bene- 
diktus-Regel und das Christentum zu sa- 
gen haben. Es lehre den Menschen, sein 
eigenes •Urantlitz" zu schauen und zu ver- 
wirklichen. Ob diese, wohl von einem - 
nicht dem besten! - Aufsatz Thomas Mer- 
tons übernommene Sicht mehr wert ist als 
die Behauptung, daß •Zen ... eine christ- 
liche Großmutter" habe? Mit letzterem 
schiebt P. Gregor alle Fachforschung, wie 
die von H. Dumoulin, beiseite und über- 
interpretiert die bekannten, wenigen Zeug- 
nisse (vgl. LThK VII 887) der nestoriani- 
schen Mission bis nach Zentralasien. 

Die Herausgeber künden mit den Inter- 
views und ihrer Interpretation einen •Weg 
zu einer neuen Spiritualität" an. Vor noch 
nicht zehn Jahren wurde die damalige 
•neue Spiritualität" aus der gleichen Fe- 
der folgendermaßen definiert: •Die welt- 
hafte Spiritualität ist völlig damit ausge- 
lastet, den Alltag, das gewöhnliche Leben 
aus dem Geiste Christi zu leben". Auf eine 
recht unklar bleibende •politische Spiri- 
tualität" folgt nun eine (die wievielte?) 
neue •meditative Spiritualität". Wen mei- 

nen die Autoren, wenn sie schreiben: •Man 
... erwachte aus seinen Träumen von .reli- 
gionslosem Christentum', von politischer 
Theologie', von .Theologie der Revolu- 
tion', von /Theologie ohne Gott'..."? 

Man fragt sich natürlich, ob hier nicht 
wiederum ein modischer Traum und bald 
schon der nächste geträumt werde. Mit Er- 
fahrung und ganzheitlicher Einübung von 
Erfahrung allein läßt sich keine •neue Spi- 
ritualität" begründen und keine •Orientie- 
rungshilfe für Christen" geben. Die Priorin 
von Dachau zeigt (mit der Kirchenlehrerin 
Teresa von Avila), in welcher Richtung sol- 
che •Orientierungshilfe für Christen" ge- 
sucht werden muß. •Man kann eben von 
der Menschheit Christi und von der 
Menschwerdung nicht absehen". Christus 
aber bringt mit sich •Gestalt" und nicht 
•Leere"; bringt mit sich •Leid" bis zur 
Nicht-Identität des Kreuzes, •Wort des 
Evangeliums" und auch •Kirche". All das 
sind Wirklichkeiten und christliche Erfah- 
rungen, die von der Meditationsbewegung 
nicht - wie fast stets - ausgespart werden 
dürfen, sondern eingebracht werden müs- 
sen, wenn sie eine •Orientierungshilfe für 
Christen" bieten soll. /. Sudbrack SJ 




