Was heif3t ,,Gott erleben«:

Hans Waldenfels SJ, Diisseldorf*

Die ,Deutsche Zeitung® wies kiirzlich auf eine Karikatur des , Simplicissi-
mus“ hin, die unter der Uberschrift , Junge Gemeinde“ einen Pfarrer mit
einigen Jugendlichen zeigte (vgl. DZ 1. 1. 1977, S. 24). Der Pfarrer fragt:
»Na, Jungs, machen wir'n Faf} auf? Jazz? Film? Palaver iiber Mann und
Weib?“ Er bekommt zur Antwort: ,Konnten Sie uns heute nicht mal aus-
nahmsweise die Kiste mit der Religion erkldren?“ Diese Episode wirft ein
Schlaglicht auf ein Dilemma. Die Kirchen erleben nach wie vor einen stil-
len Auszug aus den Kirchen, Verdrossenheit, Resignation, Desinteressiert-
heit. Sie suchen dann sich selbst attraktiv zu halten und setzen vielfach jene
Mittel ein, die auch in der auflerkirchlichen Gesellschaft Anklang finden:
Geselligkeit, Feste, allgemeinbildende und kulturelle Veranstaltungen, um
dann ,spater einmal“ auch von dem zu sprechen, was eigentlich ihre Auf-
gabe wire. Sie iibersehen dabei aber nicht selten, dafl die Menschen auch
heute, wenn sie sich schon den Kirchen zuwenden, dort anderes suchen als
das, was sie ohnehin und oft genug besser angeboten bekommen. Die Men-
schen suchen etwas aus der ,Kiste mit der Religion“. Wie steht es aber um
Kirchen, die nicht mehr von Gott reden?

Nun ist die Not der Rede von Gott darin begriindet, dafl Gott nicht in
dieser Welt vorkommt wie der Nachbar, dem ich auf der Strafle begegne.
Wenn Gott schon wirklich ist, dann ist er von anderer Wirklichkeit als die
Dinge der Welt. Wenn ich aber — und das geschieht recht oft — alle Wirk-
lichkeit, die es gibt, auf solche Wirklichkeiten beschranke, wie ich sie mit
meinen Sinnen und mit meinen Mefigeraten und meinen Mafistiben fest-
machen kann, dann gibt es keine Wirklichkeit ,Gott“. Dann kann man
auch nicht dartiber sprechen; dann muff man sich an das halten, was Witt-
genstein in einem berithmt gewordenen Satz zum Ausdruck gebracht hat:
» Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufl man schweigen.“

Tatsichlich schweigen zusehends mehr Menschen von Gott. Sie schweigen
aber nicht zuletzt auch deshalb, weil der Gott, den die Kirchen als sprechen-
den, sich mitteilenden und offenbarenden Gott verkiinden, selbst zu schwei-
gen scheint. Kein Wunder, dafl die Jiinger irre werden auf threm Weg in
einer Zeit des Schweigens und Verschweigens Gottes! Allerdings erregen
auch in unseren Tagen Menschen Aufsehen, die von sich behaupten, sie

* Der Aufsatz geht auf eine Konferenzpredigt in St. Lambertus, Diisseldorf, am 24. April
1977 zuriick.



Hans Waldenfels 242

hitten Gott gesehen, Gott erlebt. Solche Botschaften erregen Interesse und
Skepsis zugleich. Es ist dhnlich wie in jener sterlichen Szene, in der die
Jungerbei verschlossenen Tiiren den Herrn erleben, aber der eine - Thomas
— fehlt und es nicht glauben kann und doch glauben will. Er kann nicht
glauben, wenn er den Herrn nicht personlich gesehen hat; das Zeugnis
anderer reicht thm nicht aus. Die Geschichte des Johannesevangeliums
endet mit einem ,happy end“: Jesus zeigt dem Junger; er darf seine Hande
in Jesu Seite legen und glaubt. Aber die Erzdhlung hat ein Nachwort;
Jesus sagt: ,Selig, die nicht sehen und doch glauben!®

Hier nun stellt sich die Frage: Was heifit das eigentlich — ,,Gott sehen®,
,Gott erleben®? Den Wunsch, Gott zu sehen und zu erleben, haben Men-
schen gehabt, solange es sie gibt. Auch die Christen, von der ersten Stunde
an, und von ihnen soll hier die Rede sein. Immer wieder geht es dabei um
den Versuch, Gott festzumachen, ihn festzuhalten, so wie Maria von Mag-
dala ihren auferstandenen Herrn festhalten modhte, seiner habhaft zu wer-
den sucht, wie eines kostbaren Besitzes, den man nicht mehr verlieren
mochte. Die Geschichte der Gottes-Beweise, der ,Demonstrationes®, des
. Vorzeigens“ Gottes ist hier ein nachdriickliches Zeugnis.

Wir wollen in unseren weiteren Uberlegungen an dieses Wort von der
~Demonstratio Dei“, dem , Vorzeigen Gottes® ankniipfen und in grofien
Zigen erlautern, was mit dem Ruf nach dem ,Erleben Gottes® gemeint sein
kann und was nicht.
~Demonstrare® — (1) lange Zeit wurde dieses Wort in eher naiver Weise
mit ,beweisen” Gbersetzt.
~Demonstrare“ — (2) bescheidener driickt das Wort ein ,Hinweisen-auf®
aus.
~Demonstrare” — (3) am Ende ist der vordergriindige Bedeutungsrahmen
des Wortes gesprengt, weil das ,Hinweisen-auf® sich in ein ,Sich-zeigen®
Gottes wandelt.

1. Gott beweisen

Das kithne Wort vom Gottesbeweis ist ein Wort der Neuzeit. Thomas von
Aquin war zu seiner Zeit noch bescheidener. Er sprach von den ,quinque
viae®, den ,fiinf Wegen®, die zum Erweis der Existenz Gottes fiihrten.
Der Zugang zu Gott war stets die Erfahrung der Welt. Diese Welt war
dem Menschen jedoch urspriinglich nicht in der Stille der Klosterzelle oder
am verstaubten Gelehrtentisch hinter einer Vielzahl von Biichern und Fo-
lianten im Denken und Nachdenken allein zugdnglich, sondern Welt
wurde — im urspranglichen Sinne des Wortes — ergangen, erwandert und
erfahren in der Freiheit der Natur, in der Erfahrung des sternklaren Him-
mels, auf Bergen und an labenden Wassern, in der Geordnetheit der Ab-



Was heifst ,,Gott erleben”? 243

ldufe von der Geburt bis zum Tode, von der Bliite bis zur Frucht, vom
Winter zum Frithling, vom Regen zum Sonnenschein. Diese Welt wurde
auch da noch als ,Kosmos®, als Ordnungsgefiige gesehen, wo der Mensch
nach und nach ihre Gesetzlichkeiten entdeckte und nachzumessen und nach-
zurechnen begann, wie diese Welt ablief.

Fertigwerden mufite der Mensch allerdings zu allen Zeiten mit den
,Priifungen®, jenen Erfahrungen, die querzustehen scheinen gegentiber
den positiven Grundeindriicken der Welt: dem Leid, dem unzeitgemifien
Tod, den Katastrophen, den Miffernten und Epidemien, der Ungerechtig-
keit und den Kriegen. Das Bdse palite nicht zu dem Bild der giitig ordnen-
den Hand dessen, der hinter allen Abldufen dieser Welt steht.

Fihrten die positiven Erfahrungen mit einer Welt, die ,Natur®, d. h.
vom Menschen vorgefundene, nicht von ihm geschaffene Welt war, zum
Lobe dessen, der iiber allem als Herr stehen mufite, so waren die negativen
Erfahrungen Anlaf zur Furcht, zur flehenilichen Bitte, zur Reue iiber
eigene Schuld und Unadhtsamkeit gegeniiber dem Herrn des Alls, aber
auch zur Hoffnung auf Gerechtigkeit und Barmherzigkeit und kommendes
Ghick.

Erfahren wurde in dieser Situation eigentlich nicht Gott, sondern die
Unabhéngigkeit der Welt, wie sie da ist, vomn Menschen, zugleich auch ihre
Verganglichkeit und die Abhédngigkeit von vorgegebenen, nicht selbstge-
schaffenen Gesetzlichkeiten. Erfahren wurde, dafl die Welt, wie sie ist,
letztlich nicht in sich selbst ruht, sondern sich wie der Mensch auf einem
Weg befindet, dessen Anfang und Ende der Mensch in einem groflen Akt
des Vertrauens in einen guten Ursprung und eine bergende Heimat ein-
miinden 14f8t. Thomas von Aquin beendet die knappen Beschreibungen
der einzelnen , Wege® stets mit der Formel: ,Und das nennen wir Gott.*

»Gott beweisen® bekommt erst dort einen neuen Klang, wo die Welt
immer weniger als dem Menschen vorgegebene ,.Natur®, dafir immer
mehr als vom Menschen selbst gestaltete, umgestaltete und schlieRlich neu-
geschaffene Welt erfahren wird. Der Wedhsel tritt dort ein, wo der Mensch
die Natur nicht mehr beobachtet, nachmifit, nachrechnet, tiber sie nach-
denkt, sondern sich ihm immer deutlicher Moglichkeiten erdffnen, in ihre
Gesetzlichkeiten einzugreifen, die Abldufe der Natur zu beeinflussen, zu
verdndern, ja neue Abldufe aus eigener Kraft zu schaffen. Die Geschichte
der Erfindungen und der technischen Revolutionen braucht hier nicht nach-
gezeichnet zu werden. Fiir die Frage nach Gott ergeben sich jedoch meh-
rere Konsequenzen:

(a) Die Euphorie der Menschen, hinter alle Geheimnisse der Erde kommen
zu konnen, erweckte bei gladubigen Denkern, Gelehrten und Theologen die
Uberzeugung, auch Gott dingfest machen zu kénnen. Seine Existenz schien



Hans Waldenfels 244

mit mathematischer Gewif$heit nachrechenbar und anderen Menschen vor-
rechenbar zu sein. An dieser Stelle mufl aber dann die kritische Frage des
Hamburger Pfarrers Paul Schulz, die zum Titel seines umstrittenen Buches
geworden ist, ,Ist Gott eine mathematische Formel?“, als legitime Frage
angenommen und mit ihm verneint werden.

(b) Die Euphorie der Menschen, alles aus eigener Kraft gestalten, umgestal-
ten, ja neugestalten zu konnen, mufite aber auch zu der Frage bzw. der
Denkméglichkeit fithren: Ist nicht am Ende der Mensch iiberhaupt der
Schépfer Gottes? Hat nicht der Mensch seine eigenen unbegriffenen Mog-
lichkeiten zu einer Idealvorstellung ,Gott* hochstilisiert? Solches wird in-
zwischen selbst von Theologen wie dem genannten Pfarrer Schulz vertre-
ten, wenn er in seinem Buch schreibt:

~ ,Gerade die negativen Erfahrungen zeigen dem Menschen, wie stark
er von Vorausbedingungen abhingig ist. Versagen, Verbote, Feindschaft,
Krankheit, Tod zwingen ihn nach Sinn und Ziel seines Lebens zu fragen.
Spricht der Mensch dabei von Gott, spricht er im Tiefsten von sich selbst . . .
Gott — summum bonum, Summe seiner geheimsten Wiinsche.*

~ ,Gemeinschaft bedarf . . . iibergeordneter Ideen als verbindender Kraft.
Solche Ideen verdichten die sozialen Verhdltnisse zu einem Idealbild.
Spricht die Gemeinschaft dabei von Gott, dann meint sie damit die posi-
tiven Leitbilder ihrer selbst ... Gott — Integral fiir Gemeinschaft.”

-, Wissenschaftliche Forschung steht. .. immer im Zusammenhang mit
der Frage, wie denn die Wirklichkeit als Gesamtes beschaffen ist. Gerade
auch da, wo Wissenschaftler am Elementaren arbeiten, beginnt das Wirk-
liche erst als Gesamtes Gestalt zu gewinnen. Sprechen Wissenschaftler da-
bei von Gott, dann meinen sie damit das alles Umfassende, das Umgrei-
fende . .. Gott — summum ens, ganzheitliches Sein.“

— ,Reden von Gott ist gerade so ganz bewufit Reden von unten, vom Men-
schen her, nidmlich Behauptung des Hochstwertes des Ich, des Zielwertes
der Gemeinschaft, des Gesamtwertes der Realitat® {AaO. 22-24).

(c) Wo der Mensch sich aber auf die Wirklichkeit der ihm zuginglichen
Welt beschrinkt und sich gegen eine ihm nicht unmittelbar zugingliche
Wirklichkeit dadurch abschirmt, dafl er sie negiert oder doch wenigstens
jeder sprachlichen Aussage entzieht, dort herrscht Gottesfinsternis, Gottes-
schweigen, Gottesabwesenheit. Ja, es kann dann gar, wie es in der provo-
kativen Formel des Psychoanalytikers Tilmann Moser geschieht, zur An-
klage der Gottesschidigung, der Gottesvergiftung kommen: Umgang mit
Gottesgldubigen als vergiftender, den Menschen zerstérender Umgang.
Angesichts dieser Entwicklungen ist ein betretenes Schweigen der Glaubi-
gen verstidndlich, auch wenn der Glaube an Gott Christen das Schweigen
verbietet, — unterscheidet sich doch der Glaubige vom Unglaubigen da-



Was heifit ,Gott erleben”? 245

durdh, daf er seinen Gott bekennt. Was aber, wenn beide schweigen? Was
soll der Glaubige tun?

2. Auf Gott hinweisen

Unvergeflich steht vor uns die Gestalt Johannes’ des Téufers auf dem
Kreuzesbild des Isenheimer Altars: Ubergrof} erscheint dieser Mann, der
jedoch den Blick nicht auf sich zieht, sondern mit langgestrecktem Finger
von sich weg auf den Mann am Kreuz hinweist. Hier geschieht ,Demon-
stration“, jedoch nicht in der Form des Beweisens, sondern als Hinweisen
durch Wegweisen.

An dieser Stelle ist nun noch einmal anzukniipfen bei den zuvor ange-
stellten Uberlegungen. Wir haben gesagt, dafl jedes Reden von Gott bei
Erfahrungen dieser Welt ansetzt und die Sprachen dieser Welt verwenden
mufl. Die Erfahrungen der Welt als Natur aber enthalten stets auch ein
negatives Element. Wo die Natur in ihrer Schonheit erfahren wird, ist es
eine Schénheit, die nicht auf den Menschen zuriickgeht und die zugleich in
sich keinen Bestand hat. Die Welt wird erlebt als vergingliche Welt. Nir-
gendwo wird der Zusammenklang von Jubel und Melancholie vielleicht
stirker erlebt als etwa in der Kirschbliitenzeit Japans. Die Menschen stré-
men aus den Stddten, legen Kleider an wie an den hochsten religiésen
Festtagen des Jahres und machen sich auf den Weg, die Bliiten zu sehen.
Doch ein Windstof} in der Nacht 148t die ganze Pracht vergehen; die Bli-
tenblitter bedecken wie Schnee den Boden, und niemals tragen die Bliiten
Friichte. Erfahrung der Kontingenz, — auch Erfahrung der Geschopflichkeit?

Auch des Menschen Schénheit und Hafllichkeit, Macht und Ohnmacht
liegen oft unvermittelt nebeneinander. Die Erfahrung des Bosen enthalt
den Ruf nach Befreiung, Erlosung. Welche Maglichkeiten aber hat der
Mensch, sich in jeder Hinsicht selbst zu befreien? Spricht nicht alles dafiir,
dafl er die Hoffnung auf Erlosung aus eigener Kraft trotz aller technischen
Fortschritte fahren 148t? Ist die Menschheit in der hominisierten, d. h. vom
Menschen immer stirker eigenstindig gestalteten Welt besser geworden?
Macht ihn mehr Wissen um die Welt und mehr Konnen in der Welt , heil*?

Worauf aber werfen die Erfahrungen der Unzulanglichkeit den Men-
schen zuriick? Was helfen tausend Fragen dem Menschen weiter? Bleibt er
am Ende nicht mit sich allein? Ist es nicht schlieflich besser, das Leben ein-
fach anzunehmen, wie es ist — unpathetisch, weder als tragisch-heroische
Existenz noch als gegen alle Hoffnung hoffende Existenz, weder als Got-
tesbekenner noch als Gottesleugner? Weist denn die unabgeschlossene
menschliche Existenz tatsdchlich auf einen Gott hin?

Hier hilft vielleicht ein kleiner Umweg tber den ferndstlichen Raum
weiter. Japanische Philosophen machen den Abendlindern den Vorwurf,



Hans Waldenfels 246

daf wir, ob wir Gott bekennen oder leugnen, uns auf jeden Fall an ein be-
stimmtes Zentrum binden: Einmal ist Gott das Zentrum, — sei es, dafl wir
ihn als solches anerkennen, sei es, dafl wir ihn zum Zentrum gemacht haben.
Oder aber wir sind selbst das Zentrum, weil wir den Menschen selbst zum
Zentrum eingesetzt haben. Theozentrik wird das eine genannt, Anthropo-
zentrik unter gleichzeitiger Leugnung der Theozentrik das andere. Es fragt
sich aber, ob mit dieser Alternative die beiden einzigen Méglichkeiten
menschlicher Existenz tatsdchlich beschrieben sind.

Im Umkreis der japanischen Kyoto-Schule fallt philosophisch — in der
Reflexion auf die menschlichen Moglichkeiten — wie praktisch — im Vollzug
meditativer Ubung ~ das Stichwort der ,Leere”, der ,Ichlosigkeit®, des
,absoluten Nichts“. Es sind Worte, bei denen es nicht darum geht, das
Gemeinte wie die Dinge um uns herum festzumachen, sondern den Men-
schen mit auf den Weg zu nehmen:

—in die , Leere®, die freie Offenheit des Himmels tiber uns und die Unge-
schiitztheit des Weges — heraus aus den selbsterrichteten Hausern, in denen
wir wohnen und zu denen auch die Gedanken und Vorstellungen gehoren,
die wir selbst uns machen;

—in die ,Ichlosigkeit®, jene Selbst-Losigkeit, die das eigene Ich nicht, wie
es die Englander tun, grofischreibt, sondern wegschenkt, um viele zu retten
(vgl. dazu mein Buch ,, Absolutes Nichis“, Herder Freiburg 1976);

—in das ,absolute Nichts“, jenes Aufgeben aller Kriicken und Stiitzen und
Briicken, an die der Mensch sich hilt, aller Namen, die er selbst wihlt, so
wie es der katholische Religionsphilosoph B. Welte einmal gesagt hat:
.Das Nichts ist nicht leeres Nichts. Die ethische Grundentscheidung belehrt
uns dariiber, daf} es tragt, wahrt und entscheidet, von ihr geht der Appell
aus: Vertraue dich an, betritt das Bodenlose und Schweigende des Nichts,
und glaube. Seine lautlose Macht ist grofler, ohne Konkurrenz grofier
gegeniiber allem, was sonst grofl und méchtig erscheint® (Zeit und Geheim-
nis, 138). Solche Worte aber stoflen an die Sprache der Mystiker, erinnern
an Meister Eckhart, an Johannes vom Kreuz und die grofle Teresa von
Jesus, an vieles, was gerade in unseren Landen formuliert worden ist.

Der Umweg iiber den Fernen Osten fithrt damit zuriick in unseren abend-
landisch-christlichen Raum, jenen Raum, iiber dessen Zukunft K. Rahner
gesagt hat: ,Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker* sein, einer, der
etwas ,erfahren hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die Frommigkeit
von morgen nicht mehr durch die im voraus zu einer personalen Erfahrung
und Entscheidung einstimmige, selbstverstandliche o6ffentliche Uberzeu-
gung und religiose Sitte aller mitgetragen wird, die bisher iibliche religiose
Erziehung also nur noch eine sehr sekundare Dressur fiir das religios Instl-
tutionelle sein kann® (Schriften V11, 22 £.).



Was heifit ,Gott erleben”? 247

Damit stehen wir erneut vor dem Stichwort der ,,Erfahrung”. Wir haben
aber bislang stets festgestellt, dafl wir ,Erfahrungen” mit der Welt ma-
chen, - Erfahrungen, die an uns geschehen, die aber zugleich auch gleichsam
auf uns zukommen. Gibt es aber nicht die anderen ,Erfahrungen®, bei
denen wir uns im Sinne des wegweisenden Téauferfingers und der zuvor be-
dachten Worte Asiens von uns lésen und dadurch in die groflie Erfahrung
kommen: das Hinweisen durch Wegweisen, die Hingabe durch Weggabe,
das Hinfinden durch Selbstitberwindung? Hier warten wir nicht darauf,
daf Erfahrung auf uns zukommt, sondern wir machen die Erfahrung in der
Loslosung von uns selbst:

— die Erfahrung des sterbenden Weizenkorns, das im Sterben Frucht
bringt,

— die Erfahrung dessen, der Leben verliert, indem er es festhilt, und Le-
ben gewinnt, indem er es verliert und hingibt fiir seine Freunde,

— die Erfahrung, daf Tod Heil und Leben bringt.

Kehren wir nochmals zur Szene des Auferstandenen mit Tomas zuriick.

Vielleicht haben die Kirchen zu lange seine Gestalt fiir eine Randfigur
gehalten, wie es ja auch die abféllige Rede vom ,unglaubigen Tomas® ver-
rat. Erwartet wurde, daf das, was die Kirche sagt, angenommen wird,
auch wenn es sich dabei um Bezeugungen fritherer Fremderfahrungen han-
delt. Der Ruf nach Eigenerfahrung wurde dafiir eher zuriickgewiesen, die
Hinfithrung dazu geringgeschitzt. Doch Tomas ist wie alle anderen
Apostel mit ihren Fehlern ein Heiliger, ein von Gott angeriihrter Mensch
gewesen. Aus der Szene des Umgangs Jesu mit Tomas sollten wir lernen:
(a) Der Ruf nach eigener Erfahrung ist legitim. Was zwar vom Menschen
nicht gewaltsam herbeigefithrt werden kann, wofiir er hchstens seine Sinne
&ffnen kann wie einer, der Ausschau hilt, oder einer, der in die Nacht hin-
ein lauscht, oder einer, der eine Witterung fr das Hintergriindige in allem
Vordergriindigen sich bewahrt hat oder sie neu entwickelt, — das kann ihm
dennoch geschenkt werden. Jesus tut sich dem Tomas in Person kund, zeigt
sich ihm, 128t ihn seine eigene Erfahrung machen.
(b) Alle personlichen Erfahrungen aber enden damit, dafl sich der Erfah-
rene wieder entzieht. In der Erkenntnis der Emmausjinger beim abend-
lichen Mahl entzieht sich der Herr. Maria von Magdala vernimmt die Mah-
nung: ,Halt mich nicht fest!“ Bei der Himmelfahrtserscheinung entschwin-
det Jesus den Blicken der Jiinger. Tomas aber bekommt gesagt: ,Selig, die
nicht sehen und doch glauben!“ Erfahrungen, die mit dem auferstandenen
Jesus gemacht werden, werden somit zu Erfahrungen einer sich entziehen-
den Wirklichkeit, die dennoch wirksam bleibt. ,Nicht sehen und doch glau-
ben® aber bedeutet dann nichts anderes als das ,Bodenlose und Schwei-
gende des Nichts“ zu betreten und sich thm anzuvertrauen.



Hans Waldenfels 248

(¢) In einer solchen nicht-besitzen-wollenden, armen Erfahrung aber ver-
wirklicht sich menschliche Existenz in urspriinglicher Weise neu. Im Blick
auf Jesus kann der Mensch mit Walter Kasper ,ganz Hohl- und Leerform
fir Gottes sich selbst mitteilende Liebe“ genannt werden. Glauben aber
meint dann ,ein Trauen und Bauen auf die . . . Macht Gottes, ein Griinden
der Existenz in Gott. Glauben bedeutet . . . ,Gott-wirken-Lassen®, ,Gott-in-
Aktion-treten-Lassen’, Gott sein lassen und ihm die Ehre geben, also seine
Herrschaft anerkennen. In einem solchen Glauben wird Gottes Herrschaft
konkret Wirklichkeit in der Geschichte. Der Glaube ist gleichsam die Hohl-
form fir das Da-sein der Herrschaft Gottes“ (Jesus der Christus, 130.96).

Damit erweist sich das ,Hinweisen-auf* im Sinne einer radikalen Los-
16sung des Menschen von sich selbst, eines totalen Sich-fallen-Lassens und
einer Weg-weisung von sich selbst als eine andere Formel fiir Glauben und
als ein Sich-hingeben an ein letztlich nicht mehr Sagbares, das Christen
,Gott® nennen.

3. Gottes Sich-Zeigen

Die letzten Uberlegungen aber sprengen zugleich den menschlichen Willen
zur ,Demonstration” Gottes auf. In die radikale Selbstiibergabe gehort
auch der Verzicht auf das Gott-beherrschen-Wollen, das Gott-dingfest-
machen-Wollen, das Gott-beweisen-Wollen. An die Stelle des eigenmich-
tigen Wollens tritt das ,Lassen“: Sich-beherrschen-Lassen, Sich-festma-
chen-Lassen, Sich-die-volle-Wirklichkeit-beweisen-Lassen. Das , Lassen®
ist ein Grundwort der rheinischen Mystiker, die ihrerseits stets deutlich
hinzufiigten, wem sie sich ,lassen“ bzw. wen sie an sich handeln ,lassen®
wollten: Gott. Wir haben unserseits den 2. Gedankengang im Blick auf die
Erfahrungen der Jiinger mit Jesus verdeutlicht und in die Definition des
Glaubens ,Gott“ fast unvorbereitet eingefiigt.

Wir haben es aus folgendem Grund gewagt: Wir alle leben aus ge-

schichtlichen Traditionen. Diese Traditionen aber stellen ihrerseits fiir uns
Erfahrungen dar. Es 1aflt sich aber dann nicht leugnen, dafl Menschen ihre
Haltung des Loslassens, wo sie sie iiben, verschiedenartig begriinden:
(a) Es gibt Menschen, die sich im Loslassen einem Namenlosen iiberlassen
und anvertrauen. In der Zeit Jesu nannten die Juden den Gottesnamen
nicht, sondern umschrieben ihn als ,,den Namen®, als ,Himmel® u. 4., ob-
wohl in ihrer Geschichte Gott als der Wirkmaéchtige, der Treue, der Lie-
bende, der Bundesgott immer neu erfahrbar geworden war. Es wire aber
dann darauf zu achten, dafl auch die Geschichte der gott- und géttergliu-
bigen Religionen durchweg in der Nachfrage nach dem Géttlichen Gottes
und der Gétter ,,mystagogisch® wird, das heifit, an das unsagbare Geheim-
nis heranfithrt.



Was heifit ,Gott erleben®? 249

(b) Es gibt Menschen, die sich loslassen, aber dieses nicht mehr mit Worten
begriinden. Thr Tun und Schweigen aber ist Erweis eines inneren unsag-
baren Wissens im Nichtwissen. Das ,nichts“-sagende ,Nichts“ und die
,Leere* sind — recht verstanden — nachtrigliche Artikulationendes genann-
ten Schweigens. Das ,nicht-wissende Wissen vollzieht sich dabei in vie-
len kleinen Erweisen eines urtiimlichen Vertrauens und Hoffens, in denen
solche Menschen das Leben auch in seinen Ungelostheiten bis in die Todes-
drohung hinein durchstehen und sich immer mehr von eigenméchtigen L6~
sungsversuchen freimachen und freimachen lassen.

(c) Es gibt Menschen, die im Blick auf Jesus von Nazaret sich loslassen
und dabei den namenlosen Gott anzusprechen wagen als den , Vater unse-
res Herrn Jesus Christus® und als ,unseren Vater“. Sie begriinden dieses
Ansprechen Gottes damit, daR das 2. Gebot des Dekalogs ,Du sollst dir
kein geschnitztes Bild machen® insofern eine neue Deutung erfahrt, als
zwar der Mensch sich kein geschnitztes Bild von Gott machen soll, Gott
selbst aber sich in Jesus von Nazaret ein menschliches Antlitz gegeben und
sich so uns Menschen geschenkt hat.

Dieser Gott nach dem Bild des zerschlagenen und kranken, unfreien und
notleidenden Menschen aber ist das uns geschenkte neue Bild eines mitlei-
denden und darin heilenden Gottes. Es steht konkurrenzlos in der Welt.
Sagte Pilatus den Juden sein ,Ecce homo!“: ,Seht da den Menschen!®, so
sagt Jesus selbst nach dem gleichen Johannesevangelium seinen Jingern:
» Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen.” Jesus ist der ,Emmanuel®,
der ,Gott-mit-uns®, sein Geist die fortwihrende Gegenwart Gottes unter
den Mensdhen, sein Bei-uns-sein-bis-ans-Ende-der-Tage.

In das Bei-uns-sein Jesu aber mischt sich stets das Sich-Entzichen Jesu.
Es ist, als wollte der Herr seine Jiinger zu sich selbst befreien. So wie er
selbst sich seines Gottseins entduflerte und in allem den Menschen gleich
wurde bis in den Tod, ja bis zum Tod am Kreuz, so will er auch, dafl seine
Jiinger in der Wunde des Nicht-sehens und der dufleren Gottverlassenheit
in jene Verbundenheit mit Gott hineinreifen, in der der Mensch sich im
Sich-Loslassen in Gott geborgen weifi.

Dieser Gedanke kann durch folgende Uberlegung noch vertieft werden.
Jesus hatte als gldubiger Jude seiner Zeit im Sinne des 2. Gebotes kein Bild
Gottes vor sich und wufite sich doch aufgrund der Glaubenserfahrungen
seines Volkes und seines eigenen Gottesbewuftseins in seinem Gott so sehr
geborgen, dafl er sagen konnte: , Ich und der Vater sind eins.“ Sollte dann
aber nicht auch der Jiinger Christi immer mehr Jesus, der das Abbild des
Vaters ist, so sehr in sich selbst Gestalt gewinnen lassen, daf er mit Paulus
sagen kann: ,Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir“? Haben wir nicht
weithin die Worte der paulinischen Taufkatechese vergessen, in der Paulus



Hans Waldenfels 250

davon spricht, daf wir den ,alten Menschen“ — wie ein Kleid — ,ablegen®,
den ,neuen Menschen® dafiir ,anziehen® sollten, ja da wir den Herrn
Jesus ,anziehen®, ihm gleichgestaltig werden sollten? In uns selbst, in un-
serem Leibe sollte die Gestalt Jesu, sein Denken, sein Sprechen und Han-
deln sichtbar werden. In uns sollte Gottes Gegenwart in Jesus Christus ihre
Fortsetzung finden. Damit aber erhélt das Sprechen vom ,Erleben Gottes®
eine neue, ungeahnte, ja vom Menschen nicht ausdenkbare Richtung.

Was heifit ,Gott erleben“? Manch einer mag sich wiinschen, Gott doch
wie einen guten Nachbarn an der Ecke begriiflen zu diirfen. Er mag sich
dabei ein tiefes, frommes Gefiihl der Freude, der Dankbarkeit und der Ge-
borgenheit wiinschen. Doch geht es im Ruf nach dem ,Erleben Gottes®
eigentlich um mich, um dich?

Gewif} gibt es Stunden, in denen das Herz vor Gliick zerspringen méchte.
Es gibt Stunden der Gemeinsamkeit mit Gleichgesinnten, die unendlich
lange nachklingen. Es gibt das Gefiihl einer inneren Verbundenheit, das
tiber alle dufere Einsamkeit hinwegtragen mag. Doch in der Regel ist das
»Erleben Gottes“ niichterner, unpathetischer. Wer als Christ verstanden
hat, wer Gott ist, der schaut nicht mehr auf sich selbst, und sucht keinen von
der Welt getrennten Gott, sondern er sucht in die Richtung zu schauen, in
die Gott schaut, und die Gesinnung Gottes nachzuahmen, indem er dort
lebt, wo auch Gott lebt: bei den Suchenden, den Hungernden, den Armen,
den Reinen, den Weinenden und Leidenden, den nach Frieden und Ge-
rechtigkeit Rufenden, den Kleinen dieser Welt. In einer deutschen Kirche
soll es eine Christusgestalt geben, die im Kriege Arme und Fiifle verloren
hat. Man hat die Gestalt dennoch hdngen lassen, nur hat man auf die Wand
geschrieben: , Jetzt sind wir seine Hinde und seine Fiifle.“

Was heifit ,Gott erleben? Es heifit: uns selbst vergessen und Jesu
Hénde und Fiifle, Gottes Hinde und Fiifle werden. In diesem Sinne ist die
Gegenwart Gottes immer mehr an die glaubende Hingabe der Menschen
im Sinne der Selbsthingabe Gottes gebunden. Denn die Offenbarung Got-
tes heute geschieht in der je gréferen oder geringeren Transparenz der
Junger fiir die Gesinnung des menschgewordenen Gottes.

Ein Letztes, und das sei in die Gemeinden hinein gesagt: Der Tradition
entsprechend ruft der Priester der Gemeinde im Gottesdienst sein ,,Domi-
nus vobiscum® zu, und die Gemeinde antwortet ihm: ,Et cum spiritu tuo®,
~Der Herr ist, Er sei mit euch®, , Fr ist, Er sei auch mit dir®. Ist dieser leicht-
hin gesagte Grufl nicht oft ein leichtfertiger Grufl, da viel zu wenige beden-
ken, was sie da einander zurufen? Dabei enthalt dieser Grufl unserer dster-
lichen Gemeinden alles, was wir sagen wollten:

— Gott ist da, wo wir in der Nachfolge Jesu unseren Weg gehen und zu
neuer Bruderschaft heranwachsen.



Aus der Not des Gebets 251

— Gottist da, wo unser eigenes Leben ihn bezeugt und gegenwirtig werden
laft.

- Gott ist da, wo immer Menschen sich loslassen und sich dem unsagbaren,
unergriindlichen Grund anvertrauen; denn , Wer loslafit und springt, fallt
in die Tiefe, die da ist, nicht nur insoweit er sie selbst ausgelotet hat. Wer
sein Menschsein ganz annimmt . . ., der hat den Menschensohn angenom-
men, weil in ihm Gott den Menschen angenommen hat® (K. Rahner, Schrif-
ten IV, 154).

Aus der Not des Gebets

. o @

Fronleichnam. Die Choradle der Posaunen und des Domchors dringen
wechselnd durch die Fenster und tbertonen das Summen der Schreib-
maschine. Die Fiirbitten der Glaubigen hallen im Echo der Lautsprecher.
Altvertraute Kirchenlieder. Ich liebe sie. Christkonig, alleluja. Sie stimmen
mich sentimental. Erinnern mich an andere Zeit. Grofier Gott, wir loben
Dich.

Spiter stand ich an der Strafle. Erstaunlich, wie viele Ordensschwestern
es noch gibt. Auch jungere. Ich machte, vielleicht auch weil andere es taten,
das Kreuzzeichen, als das Allerheiligste an mir vorbeigetragen wurde. So
wie ich das Kreuzzeichen machte, als Dopfners Sarg vorbeigetragen wurde.
Unsinnig. Diese Hand konnte ja nicht mehr segnen. Aber ich machte mir
das Zeichen des Kreuzes. Heuer trug ein anderer die Monstranz. Ich kniete
mich nicht. Die anderen taten es nicht. Dabei hatte ich schon geschaut, ob
sich der Gehsteig zum Knieen eignet. Ich kniete mich nicht. Es wére auch
egal gewesen. Die Zeiten, zu denen der Vorbeigetragene Wunder wirkte,
die Kranken heilte, sie sind vorbei. Zurtick bleiben die Kranken. Die, deren
Herz leer ist und am Wegrand der Prozession stehen. Die nicht wissen,
was sie sind: Hijob oder Sisyphus . . .

Ich habe in psychologischen und philosophischen Waorterbtichern nach-
geschlagen. Motiv. Motivation. Um zu erfahren, warum mich der christ-
liche Glaube nicht mehr motiviert. Nichts. Nichts von Bedeutung jeden-
falls. Dabei glaube ich. Ich kann mir nicht vorstellen, etwas anderes zu sein



