
Was heißt •Gott erleben": 

Hans Waldenfels SJ, Düsseldorf* 

Die •Deutsche Zeitung" wies kürzlich auf eine Karikatur des •Simplicissi- 
mus" hin, die unter der Überschrift •Junge Gemeinde" einen Pfarrer mit 
einigen Jugendlichen zeigte (vgl. DZ 1. 1. 1977, S. 24). Der Pfarrer fragt: 
•Na, Jungs, machen wir'n Faß auf? Jazz? Film? Palaver über Mann und 
Weib?" Er bekommt zur Antwort: •Könnten Sie uns heute nicht mal aus- 
nahmsweise die Kiste mit der Religion erklären?" Diese Episode wirft ein 
Schlaglicht auf ein Dilemma. Die Kirchen erleben nach wie vor einen stil- 
len Auszug aus den Kirchen, Verdrossenheit, Resignation, Desinteressiert- 
heit. Sie suchen dann sich selbst attraktiv zu halten und setzen vielfach jene 
Mittel ein, die auch in der außerkirchlichen Gesellschaft Anklang finden: 
Geselligkeit, Feste, allgemeinbildende und kulturelle Veranstaltungen, um 
dann •später einmal" auch von dem zu sprechen, was eigentlich ihre Auf- 
gabe wäre. Sie übersehen dabei aber nicht selten, daß die Menschen auch 
heute, wenn sie sich schon den Kirchen zuwenden, dort anderes suchen als 
das, was sie ohnehin und oft genug besser angeboten bekommen. Die Men- 
schen suchen etwas aus der •Kiste mit der Religion". Wie steht es aber um 
Kirchen, die nicht mehr von Gott reden? 

Nun ist die Not der Rede von Gott darin begründet, daß Gott nicht in 
dieser Welt vorkommt wie der Nachbar, dem ich auf der Straße begegne. 
Wenn Gott schon wirklich ist, dann ist er von anderer Wirklichkeit als die 
Dinge der Welt. Wenn ich aber - und das geschieht recht oft - alle Wirk- 
lichkeit, die es gibt, auf solche Wirklichkeiten beschränke, wie ich sie mit 
meinen Sinnen und mit meinen Meßgeräten und meinen Maßstäben fest- 
machen kann, dann gibt es keine Wirklichkeit •Gott". Dann kann man 
auch nicht darüber sprechen; dann muß man sich an das halten, was Witt- 
genstein in einem berühmt gewordenen Satz zum Ausdruck gebracht hat: 
•Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen." 

Tatsächlich schweigen zusehends mehr Menschen von Gott. Sie schweigen 
aber nicht zuletzt auch deshalb, weil der Gott, den die Kirchen als sprechen- 
den, sich mitteilenden und offenbarenden Gott verkünden, selbst zu schwei- 
gen scheint. Kein Wunder, daß die Jünger irre werden auf ihrem Weg in 
einer Zeit des Schweigens und Verschweigens Gottes! Allerdings erregen 
auch in unseren Tagen Menschen Aufsehen, die von sich behaupten, sie 

* Der Aufsatz geht auf eine Konferenzpredigt in St. Lambertus, Düsseldorf, am 24. April 
1977 zurüde. 



Hans Waldenfels 242 

hätten Gott gesehen, Gott erlebt. Solche Botschaften erregen Interesse und 
Skepsis zugleich. Es ist ähnlich wie in jener österlichen Szene, in der die 
Jünger bei verschlossenen Türen den Herrn erleben, aber der eine - Thomas 
- fehlt und es nicht glauben kann und doch glauben will. Er kann nicht 
glauben, wenn er den Herrn nicht persönlich gesehen hat; das Zeugnis 
anderer reicht ihm nicht aus. Die Geschichte des Johannesevangeliums 
endet mit einem •happy end": Jesus zeigt dem Jünger; er darf seine Hände 
in Jesu Seite legen und glaubt. Aber die Erzählung hat ein Nachwort; 
Jesus sagt: •Selig, die nicht sehen und doch glauben!" 

Hier nun stellt sich die Frage: Was heißt das eigentlich ~ •Gott sehen", 
•Gott erleben"? Den Wunsch, Gott zu sehen und zu erleben, haben Men- 
schen gehabt, solange es sie gibt. Auch die Christen, von der ersten Stunde 
an, und von ihnen soll hier die Rede sein. Immer wieder geht es dabei um 
den Versuch, Gott festzumachen, ihn festzuhalten, so wie Maria von Mag- 
dala ihren auferstandenen Herrn festhalten möchte, seiner habhaft zu wer- 
den sucht, wie eines kostbaren Besitzes, den man nicht mehr verlieren 
möchte. Die Geschichte der Gottes-Beweise, der •Demonstrationes", des 
•Vorzeigens" Gottes ist hier ein nachdrückliches Zeugnis. 

Wir wollen in unseren weiteren Überlegungen an dieses Wort von der 
•Demonstratio Dei", dem •Vorzeigen Gottes" anknüpfen und in großen 
Zügen erläutern, was mit dem Ruf nach dem •Erleben Gottes" gemeint sein 
kann und was nicht. 
,, Demonstrate" - (1) lange Zeit wurde dieses Wort in eher naiver Weise 
mit •beweisen" übersetzt. 
•Demonstrate" - (2) bescheidener drückt das Wort ein •Hinweisen-auf" 
aus. 
•Demonstrate" - (3) am Ende ist der vordergründige Bedeutungsrahmen 
des Wortes gesprengt, weil das •Hinweisen-auf" sich in ein •Sich-zeigen" 
Gottes wandelt. 

1. Gott beweisen 

Das kühne Wort vom Gottesbeweis ist ein Wort der Neuzeit. Thomas von 
Aquin war zu seiner Zeit noch bescheidener. Er sprach von den •quinque 
viae", den •fünf Wegen", die zum Erweis der Existenz Gottes führten. 
Der Zugang zu Gott war stets die Erfahrung der Welt. Diese Welt war 
dem Menschen jedoch ursprünglich nicht in der Stille der Klosterzelle oder 
am verstaubten Gelehrtentisch hinter einer Vielzahl von Büchern und Fo- 
lianten im Denken und Nachdenken allein zugänglich, sondern Welt 
wurde - im ursprünglichen Sinne des Wortes - ergangen, erwandert und 
erfahren in der Freiheit der Natur, in der Erfahrung des sternklaren Him- 
mels, auf Bergen und an labenden Wassern, in der Geordnetheit der Ab- 



Was heißt •Gott erleben" ? 243 

laufe von der Geburt bis zum Tode, von der Blüte bis zur Frucht, vom 
Winter zum Frühling, vom Regen zum Sonnenschein. Diese Welt wurde 
auch da noch als •Kosmos", als Ordnungsgefüge gesehen, wo der Mensch 
nach und nach ihre Gesetzlichkeiten entdeckte und nachzumessen und nach- 
zurechnen begann, wie diese Welt ablief. 

Fertigwerden mußte der Mensch allerdings zu allen Zeiten mit den 
•Prüfungen", jenen Erfahrungen, die querzustehen scheinen gegenüber 
den positiven Grundeindrücken der Welt: dem Leid, dem unzeitgemäßen 
Tod, den Katastrophen, den Mißernten und Epidemien, der Ungerechtig- 
keit und den Kriegen. Das Böse paßte nicht zu dem Bild der gütig ordnen- 
den Hand dessen, der hinter allen Abläufen dieser Welt steht. 

Führten die positiven Erfahrungen mit einer Welt, die •Natur", d. h. 
vom Menschen vorgefundene, nicht von ihm geschaffene Welt war, zum 
Lobe dessen, der über allem als Herr stehen mußte, so waren die negativen 
Erfahrungen Anlaß zur Furcht, zur flehentlichen Bitte, zur Reue über 
eigene Schuld und Unachtsamkeit gegenüber dem Herrn des Alls, aber 
auch zur Hoffnung auf Gerechtigkeit und Barmherzigkeit und kommendes 
Glück. 

Erfahren wurde in dieser Situation eigentlich nicht Gott, sondern die 
Unabhängigkeit der Welt, wie sie da ist, vom Menschen, zugleich auch ihre 
Vergänglichkeit und die Abhängigkeit von vorgegebenen, nicht selbstge- 
schaffenen Gesetzlichkeiten. Erfahren wurde, daß die Welt, wie sie ist, 
letztlich nicht in sich selbst ruht, sondern sich wie der Mensch auf einem 
Weg befindet, dessen Anfang und Ende der Mensch in einem großen Akt 
des Vertrauens in einen guten Ursprung und eine bergende Heimat ein- 
münden läßt. Thomas von Aquin beendet die knappen Beschreibungen 
der einzelnen •Wege" stets mit der Formel: •Und das nennen wir Gott." 

•Gott beweisen" bekommt erst dort einen neuen Klang, wo die Welt 
immer weniger als dem Menschen vorgegebene •Natur", dafür immer 
mehr als vom Menschen selbst gestaltete, umgestaltete und schließlich neu- 
geschaffene Welt erfahren wird. Der Wechsel tritt dort ein, wo der Mensch 
die Natur nicht mehr beobachtet, nachmißt, nachrechnet, über sie nach- 
denkt, sondern sich ihm immer deutlicher Möglichkeiten eröffnen, in ihre 
Gesetzlichkeiten einzugreifen, die Abläufe der Natur zu beeinflussen, zu 
verändern, ja neue Abläufe aus eigener Kraft zu schaffen. Die Geschichte 
der Erfindungen und der technischen Revolutionen braucht hier nicht nach- 
gezeichnet zu werden. Für die Frage nach Gott ergeben sich jedoch meh- 
rere Konsequenzen: 
(a) Die Euphorie der Menschen, hinter alle Geheimnisse der Erde kommen 
zu können, erweckte bei gläubigen Denkern, Gelehrten und Theologen die 
Überzeugung, auch Gott dingfest machen zu können. Seine Existenz schien 



Hans Waldenfels 244 

mit mathematischer Gewißheit nachrechenbar und anderen Menschen vor- 
rechenbar zu sein. An dieser Stelle muß aber dann die kritische Frage des 
Hamburger Pfarrers Paul Schulz, die zum Titel seines umstrittenen Buches 
geworden ist, •Ist Gott eine mathematische Formel?", als legitime Frage 
angenommen und mit ihm verneint werden. 
(b) Die Euphorie der Menschen, alles aus eigener Kraft gestalten, umgestal- 
ten, ja neugestalten zu können, mußte aber auch zu der Frage bzw. der 
Denkmöglichkeit führen: Ist nicht am Ende der Mensch überhaupt der 
Schöpfer Gottes? Hat nicht der Mensch seine eigenen unbegriffenen Mög- 
lichkeiten zu einer Idealvorstellung •Gott" hochstilisiert? Solches wird in- 
zwischen selbst von Theologen wie dem genannten Pfarrer Schulz vertre- 
ten, wenn er in seinem Buch schreibt: 
- •Gerade die negativen Erfahrungen zeigen dem Menschen, wie stark 
er von Vorausbedingungen abhängig ist. Versagen, Verbote, Feindschaft, 
Krankheit, Tod zwingen ihn nach Sinn und Ziel seines Lebens zu fragen. 
Spricht der Mensch dabei von Gott, spricht er im Tiefsten von sich selbst... 
Gott - summum bonum, Summe seiner geheimsten Wünsche." 
- •Gemeinschaft bedarf ,.. übergeordneter Ideen als verbindender Kraft. 
Solche Ideen verdichten die sozialen Verhältnisse zu einem Idealbild. 
Spricht die Gemeinschaft dabei von Gott, dann meint sie damit die posi- 
tiven Leitbilder ihrer selbst,.. Gott - Integral für Gemeinschaft." 
- •Wissenschaftliche Forschung steht... immer im Zusammenhang mit 
der Frage, wie denn die Wirklichkeit als Gesamtes beschaffen ist. Gerade 
auch da, wo Wissenschaftler am Elementaren arbeiten, beginnt das Wirk- 
liche erst als Gesamtes Gestalt zu gewinnen. Sprechen Wissenschaftler da- 
bei von Gott, dann meinen sie damit das alles Umfassende, das Umgrei- 
fende ... Gott - summum ens, ganzheitliches Sein." 
- •Reden von Gott ist gerade so ganz bewußt Reden von unten, vom Men- 
schen her, nämlich Behauptung des Höchstwertes des Ich, des Zielwertes 
der Gemeinschaft, des Gesamtwertes der Realität" {AaO. 22-24). 
(c) Wo der Mensch sich aber auf die Wirklichkeit der ihm zugänglichen 
Welt beschränkt und sich gegen eine ihm nicht unmittelbar zugängliche 
Wirklichkeit dadurch abschirmt, daß er sie negiert oder doch wenigstens 
jeder sprachlichen Aussage entzieht, dort herrscht Gottesfinsternis, Gottes- 
schweigen, Gottesabwesenheit. Ja, es kann dann gar, wie es in der provo- 
kativen Formel des Psychoanalytikers Tilmann Moser geschieht, zur An- 
klage der Gottesschädigung, der Gottesvergiftung kommen: Umgang mit 
Gottesgläubigen als vergiftender, den Menschen zerstörender Umgang. 
Angesichts dieser Entwicklungen ist ein betretenes Schweigen der Gläubi- 
gen verständlich, auch wenn der Glaube an Gott Christen das Schweigen 
verbietet, - unterscheidet sich doch der Gläubige vom Ungläubigen da- 



Was heißt •Gott erleben" ? 245 

durch, daß er seinen Gott bekennt. Was aber, wenn beide schweigen? Was 
soll der Gläubige tun? 

2. Auf Gott hinweisen 

Unvergeßlich steht vor uns die Gestalt Johannes' des Täufers auf dem 
Kreuzesbild des Isenheimer Altars: Übergroß erscheint dieser Mann, der 
jedoch den Blick nicht auf sich zieht, sondern mit langgestrecktem Finger 
von sich weg auf den Mann am Kreuz hinweist. Hier geschieht •Demon- 
stration", jedoch nicht in der Form des Beweisens, sondern als Hinweisen 
durch Wegweisen. 

An dieser Stelle ist nun noch einmal anzuknüpfen bei den zuvor ange- 
stellten Überlegungen. Wir haben gesagt, daß jedes Reden von Gott bei 
Erfahrungen dieser Welt ansetzt und die Sprachen dieser Welt verwenden 
muß. Die Erfahrungen der Welt als Natur aber enthalten stets auch ein 
negatives Element. Wo die Natur in ihrer Schönheit erfahren wird, ist es 
eine Schönheit, die nicht auf den Menschen zurückgeht und die zugleich in 
sich keinen Bestand hat. Die Welt wird erlebt als vergängliche Welt. Nir- 
gendwo wird der Zusammenklang von Jubel und Melancholie vielleicht 
stärker erlebt als etwa in der Kirschblütenzeit Japans. Die Menschen strö- 
men aus den Städten, legen Kleider an wie an den höchsten religiösen 
Festtagen des Jahres und machen sich auf den Weg, die Blüten zu sehen. 
Doch ein Windstoß in der Nacht läßt die ganze Pracht vergehen; die Blü- 
tenblätter bedecken wie Schnee den Boden, und niemals tragen die Blüten 
Früchte. Erfahrung der Kontingenz, - auch Erfahrung der Geschöpf lichkeit? 

Auch des Menschen Schönheit und Häßlichkeit, Macht und Ohnmacht 
liegen oft unvermittelt nebeneinander. Die Erfahrung des Bösen enthält 
den Ruf nach Befreiung, Erlösung. Welche Möglichkeiten aber hat der 
Mensch, sich in jeder Hinsicht selbst zu befreien? Spricht nicht alles dafür, 
daß er die Hoffnung auf Erlösung aus eigener Kraft trotz aller technischen 
Fortschritte fahren läßt? Ist die Menschheit in der hominisierten, d. h. vom 
Menschen immer stärker eigenständig gestalteten Welt besser geworden? 
Macht ihn mehr Wissen um die Welt und mehr Können in der Welt •heil"? 

Worauf aber werfen die Erfahrungen der Unzulänglichkeit den Men- 
schen zurück? Was helfen tausend Fragen dem Menschen weiter? Bleibt er 
am Ende nicht mit sich allein? Ist es nicht schließlich besser, das Leben ein- 
fach anzunehmen, wie es ist - unpathetisch, weder als tragisch-heroische 
Existenz noch als gegen alle Hoffnung hoffende Existenz, weder als Got- 
tesbekenner noch als Gottesleugner? Weist denn die unabgeschlossene 
menschliche Existenz tatsächlich auf einen Gott hin? 

Hier hilft vielleicht ein kleiner Umweg über den fernöstlichen Raum 
weiter. Japanische Philosophen machen den Abendländern den Vorwurf, 



Hans Waidenfels 246 

daß wir, ob wir Gott bekennen oder leugnen, uns auf jeden Fall an ein be- 
stimmtes Zentrum binden: Einmal ist Gott das Zentrum, - sei es, daß wir 
ihn als solches anerkennen, sei es, daß wir ihn zum Zentrum gemacht haben. 
Oder aber wir sind selbst das Zentrum, weil wir den Menschen selbst zum 
Zentrum eingesetzt haben. Theozentrik wird das eine genannt, Anthropo- 
zentrik unter gleichzeitiger Leugnung der Theozentrik das andere. Es fragt 
sich aber, ob mit dieser Alternative die beiden einzigen Möglichkeiten 
menschlicher Existenz tatsächlich beschrieben sind. 

Im Umkreis der japanischen Kyoto-Schule fällt philosophisch - in der 
Reflexion auf die menschlichen Möglichkeiten - wie praktisch - im Vollzug- 
meditativer Übung - das Stichwort der •Leere", der •Ichlosigkeit", des 
•absoluten Nichts". Es sind Worte, bei denen es nicht darum geht, das 
Gemeinte wie die Dinge um uns herum festzumachen, sondern den Men- 
schen mit auf den Weg zu nehmen: 
- in die •Leere", die freie Offenheit des Himmels über uns und die Unge- 
schütztheit des Weges - heraus aus den selbsterrichteten Häusern, in denen 
wir wohnen und zu denen auch die Gedanken und Vorstellungen gehören, 
die wir selbst uns machen; 
- in die •Ichlosigkeit", jene Selbst-Losigkeit, die das eigene Ich nicht, wie 
es die Engländer tun, großschreibt, sondern wegschenkt, um viele zu retten 
(vgl. dazu mein Buch •Absolutes Nichts", Herder Freiburg 1976) ; 
- in das •absolute Nichts", jenes Aufgeben aller Krücken und Stützen und 
Brücken, an die der Mensch sich hält, aller Namen, die er selbst wählt, so 
wie es der katholische Religionsphilosoph B. Weite einmal gesagt hat: 
•Das Nichts ist nicht leeres Nichts. Die ethische Grundentscheidung belehrt 
uns darüber, daß es trägt, wahrt und entscheidet, von ihr geht der Appell 
aus: Vertraue dich an, betritt das Bodenlose und Schweigende des Nichts, 
und glaube. Seine lautlose Macht ist größer, ohne Konkurrenz größer 
gegenüber allem, was sonst groß und mächtig erscheint" (Zeit und Geheim- 
nis, 138). Solche Worte aber stoßen an die Sprache der Mystiker, erinnern 
an Meister Eckhart, an Johannes vom Kreuz und die große Teresa von 
Jesus, an vieles, was gerade in unseren Landen formuliert worden ist. 

Der Umweg über den Fernen Osten führt damit zurück in unseren abend- 
ländisch-christlichen Raum, jenen Raum, über dessen Zukunft K. Rahner 
gesagt hat: •Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker' sein, einer, der 
etwas ,erfahren' hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die Frömmigkeit 
von morgen nicht mehr durch die im voraus zu einer personalen Erfahrung 
und Entscheidung einstimmige, selbstverständliche öffentliche Überzeu- 
gung und religiöse Sitte aller mitgetragen wird, die bisher übliche religiöse 
Erziehung also nur noch eine sehr sekundäre Dressur für das religiös Insti- 
tutionelle sein kann" {Schriften VII, 22 f.). 



Was heißt • Gott erleben" ? 247 

Damit stehen wir erneut vor dem Stichwort der •Erfahrung". Wir haben 
aber bislang stets festgestellt, daß wir •Erfahrungen" mit der Welt ma- 
chen, - Erfahrungen, die an uns geschehen, die aber zugleich auch gleichsam 
auf uns zukommen. Gibt es aber nicht die anderen •Erfahrungen", bei 
denen wir uns im Sinne des wegweisenden Täuferfingers und der zuvor be- 
dachten Worte Asiens von uns lösen und dadurch in die große Erfahrung 
kommen: das Hinweisen durch Wegweisen, die Hingabe durch Weggabe, 
das Hinfinden durch Selbstüberwindung? Hier warten wir nicht darauf, 
daß Erfahrung auf uns zukommt, sondern wir machen die Erfahrung in der 
Loslösung von uns selbst: 
- die Erfahrung des sterbenden Weizenkorns, das im Sterben Frucht 
bringt, 
- die Erfahrung dessen, der Leben verliert, indem er es festhält, und Le- 
ben gewinnt, indem er es verliert und hingibt für seine Freunde, 
- die Erfahrung, daß Tod Heil und Leben bringt. 

Kehren wir nochmals zur Szene des Auferstandenen mit Tomas zurück. 
Vielleicht haben die Kirchen zu lange seine Gestalt für eine Randfigur 
gehalten, wie es ja auch die abfällige Rede vom •ungläubigen Tomas" ver- 
rät. Erwartet wurde, daß das, was die Kirche sagt, angenommen wird, 
auch wenn es sich dabei um Bezeugungen früherer Fremderfahrungen han- 
delt. Der Ruf nach Eigenerfahrung wurde dafür eher zurückgewiesen, die 
Hinführung dazu geringgeschätzt. Doch Tomas ist wie alle anderen 
Apostel mit ihren Fehlern ein Heiliger, ein von Gott angerührter Mensch 
gewesen. Aus der Szene des Umgangs Jesu mit Tomas sollten wir lernen: 
(a) Der Ruf nach eigener Erfahrung ist legitim. Was zwar vom Menschen 
nicht gewaltsam herbeigeführt werden kann, wofür er höchstens seine Sinne 
öffnen kann wie einer, der Ausschau hält, oder einer, der in die Nacht hin- 
ein lauscht, oder einer, der eine Witterung für das Hintergründige in allem 
Vordergründigen sich bewahrt hat oder sie neu entwickelt, - das kann ihm 
dennoch geschenkt werden. Jesus tut sich dem Tomas in Person kund, zeigt 
sich ihm, läßt ihn seine eigene Erfahrung machen. 
(b) Alle persönlichen Erfahrungen aber enden damit, daß sich der Erfah- 
rene wieder entzieht. In der Erkenntnis der Emmausjünger beim abend- 
lichen Mahl entzieht sich der Herr. Maria von Magdala vernimmt die Mah- 
nung: •Halt mich nicht fest!" Bei der Himmelfahrtserscheinung entschwin- 
det Jesus den Blicken der Jünger. Tomas aber bekommt gesagt: •Selig, die 
nicht sehen und doch glauben!" Erfahrungen, die mit dem auferstandenen 
Jesus gemacht werden, werden somit zu Erfahrungen einer sich entziehen- 
den Wirklichkeit, die dennoch wirksam bleibt. •Nicht sehen und doch glau- 
ben" aber bedeutet dann nichts anderes als das •Bodenlose und Schwei- 
gende des Nichts" zu betreten und sich ihm anzuvertrauen. 



Hans Waidenfels 248 

(c) In einer solchen nicht-besitzen-wollenden, armen Erfahrung aber ver- 
wirklicht sich menschliche Existenz in ursprünglicher Weise neu. Im Blick 
auf Jesus kann der Mensch mit Walter Kasper •ganz Hohl- und Leer form 
für Gottes sich selbst mitteilende Liebe" genannt werden, Glauben aber 
meint dann •ein Trauen und Bauen auf die... Macht Gottes, ein Gründen 
der Existenz in Gott. Glauben bedeutet... ,Gott-wirken-Lassen', ,Gott-in- 
Aktion-treten-Lassen', Gott sein lassen und ihm die Ehre geben, also seine 
Herrschaft anerkennen. In einem solchen Glauben wird Gottes Herrschaft 
konkret Wirklichkeit in der Geschichte. Der Glaube ist gleichsam die Hohl- 
form für das Da-sein der Herrschaft Gottes" (Jesus der Christus, 130.96). 

Damit erweist sich das •Hinweisen-auf" im Sinne einer radikalen Los- 
lösung des Menschen von sich selbst, eines totalen Sich-fallen-Lassens und 
einer Weg-Weisung von sich selbst als eine andere Formel für Glauben und 
als ein Sich-hingeben an ein letztlich nicht mehr Sagbares, das Christen 
•Gott" nennen. 

3. Gottes Sich-Zeigen 

Die letzten Überlegungen aber sprengen zugleich den menschlichen Willen 
zur •Demonstration" Gottes auf. In die radikale Selbstübergabe gehört 
auch der Verzicht auf das Gott-beherrschen-Wollen, das Gott-dingfest- 
machen-Wollen, das Gott-beweisen-Wollen. An die Stelle des eigenmäch- 
tigen Wollens tritt das •Lassen": Sich-beherrschen-Lassen, Sich-festma- 
chen-Lassen, Sich-die-volle-Wirklichkeit-beweisen-Lassen. Das •Lassen" 
ist ein Grundwort der rheinischen Mystiker, die ihrerseits stets deutlich 
hinzufügten, wem sie sich •lassen" bzw. wen sie an sich handeln •lassen" 
wollten: Gott. Wir haben unserseits den 2. Gedankengang im Blick auf die 
Erfahrungen der Jünger mit Jesus verdeutlicht und in die Definition des 
Glaubens •Gott" fast unvorbereitet eingefügt. 

Wir haben es aus folgendem Grund gewagt: Wir alle leben aus ge- 
schichtlichen Traditionen. Diese Traditionen aber stellen ihrerseits für uns 
Erfahrungen dar. Es läßt sich aber dann nicht leugnen, daß Menschen ihre 
Haltung des Loslassens, wo sie sie üben, verschiedenartig begründen: 
(a) Es gibt Menschen, die sich im Loslassen einem Namenlosen überlassen 
und anvertrauen. In der Zeit Jesu nannten die Juden den Gottesnamen 
nicht, sondern umschrieben ihn als •den Namen", als •Himmel" u. ä., ob- 
wohl in ihrer Geschichte Gott als der Wirkmächtige, der Treue, der Lie- 
bende, der Bundesgott immer neu erfahrbar geworden war. Es wäre aber 
dann darauf zu achten, daß auch die Geschichte der gott- und göttergläu- 
bigen Religionen durchweg in der Nachfrage nach dem Göttlichen Gottes 
und der Götter •mystagogisch" wird, das heißt, an das unsagbare Geheim- 
nis heranführt. 



Was heißt •Gott erleben"? 249 

(b) Es gibt Menschen, die sich loslassen, aber dieses nicht mehr mit Worten 
begründen. Ihr Tun und Schweigen aber ist Erweis eines inneren unsag- 
baren Wissens im Nichtwissen. Das •nichts"-sagende •Nichts" und die 
•Leere" sind - recht verstanden - nachträgliche Artikulationen des genann- 
ten Schweigens. Das •nicht-wissende Wissen" vollzieht sich dabei in vie- 
len kleinen Erweisen eines urtümlichen Vertrauens und Hoff ens, in denen 
solche Menschen das Leben auch in seinen Ungelöstheiten bis in die Todes- 
drohung hinein durchstehen und sich immer mehr von eigenmächtigen Lö- 
sungsversuchen freimachen und freimachen lassen. 
(c) Es gibt Menschen, die im Blick auf Jesus von Nazaret sich loslassen 
und dabei den namenlosen Gott anzusprechen wagen als den •Vater unse- 
res Herrn Jesus Christus" und als •unseren Vater". Sie begründen dieses 
Ansprechen Gottes damit, daß das 2. Gebot des Dekalogs •Du sollst dir 
kein geschnitztes Bild machen" insofern eine neue Deutung erfährt, als 
zwar der Mensch sich kein geschnitztes Bild von Gott machen soll, Gott 
selbst aber sich in Jesus von Nazaret ein menschliches Antlitz gegeben und 
sich so uns Menschen geschenkt hat. 

Dieser Gott nach dem Bild des zerschlagenen und kranken, unfreien und 
notleidenden Menschen aber ist das uns geschenkte neue Bild eines mitlei- 
denden und darin heilenden Gottes. Es steht konkurrenzlos in der Welt. 
Sagte Pilatus den Juden sein •Ecce homo!": •Seht da den Menschen!", so 
sagt Jesus selbst nach dem gleichen Johannesevangelium seinen Jüngern: 
•Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen." Jesus ist der •Emmanuel", 
der •Gott-mit-uns", sein Geist die fortwährende Gegenwart Gottes unter 
den Menschen, sein Bei-uns-sein-bis-ans-Ende-der-Tage. 

In das Bei-uns-sein Jesu aber mischt sich stets das Sich-Entziehen Jesu. 
Es ist, als wollte der Herr seine Jünger zu sich selbst befreien. So wie er 
selbst sich seines Gottseins entäußerte und in allem den Menschen gleich 
wurde bis in den Tod, ja bis zum Tod am Kreuz, so will er auch, daß seine 
Jünger in der Wunde des Nicht-sehens und der äußeren Gottverlassenheit 
in jene Verbundenheit mit Gott hineinreifen, in der der Mensch sich im 
Sich-Loslassen in Gott geborgen weiß. 

Dieser Gedanke kann durch folgende Überlegung noch vertieft werden. 
Jesus hatte als gläubiger Jude seiner Zeit im Sinne des 2. Gebotes kein Bild 
Gottes vor sich und wußte sich doch aufgrund der Glaubenserfahrungen 
seines Volkes und seines eigenen Gottesbewußtseins in seinem Gott so sehr 
geborgen, daß er sagen konnte: •Ich und der Vater sind eins." Sollte dann 
aber nicht auch der Jünger Christi immer mehr Jesus, der das Abbild des 
Vaters ist, so sehr in sich selbst Gestalt gewinnen lassen, daß er mit Paulus 
sagen kann: •Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir"? Haben wir nicht 
weithin die Worte der paulinischen Taufkatechese vergessen, in der Paulus 



Hans Waldenfels 250 

davon spricht, daß wir den •alten Menschen" - wie ein Kleid - •ablegen", 
den •neuen Menschen" dafür •anziehen" sollten, ja daß wir den Herrn 
Jesus •anziehen", ihm gleichgestaltig werden sollten? In uns selbst, in un- 
serem Leibe sollte die Gestalt Jesu, sein Denken, sein Sprechen und Han- 
deln sichtbar werden. In uns sollte Gottes Gegenwart in Jesus Christus ihre 
Fortsetzung finden. Damit aber erhält das Sprechen vom •Erleben Gottes" 
eine neue, ungeahnte, ja vom Menschen nicht ausdenkbare Richtung. 

Was heißt •Gott erleben"? Manch einer mag sich wünschen, Gott doch 
wie einen guten Nachbarn an der Ecke begrüßen zu dürfen. Er mag sich 
dabei ein tiefes, frommes Gefühl der Freude, der Dankbarkeit und der Ge- 
borgenheit wünschen. Doch geht es im Ruf nach dem •Erleben Gottes" 
eigentlich um mich, um dich? 

Gewiß gibt es Stunden, in denen das Herz vor Glück zerspringen möchte. 
Es gibt Stunden der Gemeinsamkeit mit Gleichgesinnten, die unendlich 
lange nachklingen. Es gibt das Gefühl einer inneren Verbundenheit, das 
über alle äußere Einsamkeit hinwegtragen mag. Doch in der Regel ist das 
•Erleben Gottes" nüchterner, unpathetischer. Wer als Christ verstanden 
hat, wer Gott ist, der schaut nicht mehr auf sich selbst, und sucht keinen von 
der Welt getrennten Gott, sondern er sucht in die Richtung zu schauen, in 
die Gott schaut, und die Gesinnung Gottes nachzuahmen, indem er dort 
lebt, wo auch Gott lebt: bei den Suchenden, den Hungernden, den Armen, 
den Reinen, den Weinenden und Leidenden, den nach Frieden und Ge- 
rechtigkeit Rufenden, den Kleinen dieser Welt. In einer deutschen Kirche 
soll es eine Christusgestalt geben, die im Kriege Arme und Füße verloren 
hat. Man hat die Gestalt dennoch hängen lassen, nur hat man auf die Wand 
geschrieben: •Jetzt sind wir seine Hände und seine Füße." 

Was heißt •Gott erleben"? Es heißt: uns selbst vergessen und Jesu 
Hände und Füße, Gottes Hände und Füße werden. In diesem Sinne ist die 
Gegenwart Gottes immer mehr an die glaubende Hingabe der Menschen 
im Sinne der Selbsthingabe Gottes gebunden. Denn die Offenbarung Got- 
tes heute geschieht in der je größeren oder geringeren Transparenz der 
Jünger für die Gesinnung des menschgewordenen Gottes. 

Ein Letztes, und das sei in die Gemeinden hinein gesagt: Der Tradition 
entsprechend ruft der Priester der Gemeinde im Gottesdienst sein •Domi- 
nus vobiscum" zu, und die Gemeinde antwortet ihm: •Et cum spiritu tuo", 
•Der Herr ist, Er sei mit euch", •Er ist, Er sei auch mit dir". Ist dieser leicht- 
hin gesagte Gruß nicht oft ein leichtfertiger Gruß, da viel zu wenige beden- 
ken, was sie da einander zurufen? Dabei enthält dieser Gruß unserer öster- 
lichen Gemeinden alles, was wir sagen wollten: 
- Gott ist da, wo wir in der Nachfolge Jesu unseren Weg gehen und zu 
neuer Bruderschaft heranwachsen. 



Aus der Not des Gebets 251 

- Gott ist da, wo unser eigenes Leben ihn bezeugt und gegenwärtig werden 
läßt. 
- Gott ist da, wo immer Menschen sich loslassen und sich dem unsagbaren, 
unergründlichen Grund anvertrauen; denn •Wer losläßt und springt, fällt 
in die Tiefe, die da ist, nicht nur insoweit er sie selbst ausgelotet hat. Wer 
sein Menschsein ganz annimmt..., der hat den Menschensohn angenom- 
men, weil in ihm Gott den Menschen angenommen hat" (K. Rahner, Schrif- 
ten IV, 154). 

Aus der Not des Gebets 

Fronleichnam. Die Choräle der Posaunen und des Domchors dringen 
wechselnd durch die Fenster und übertönen das Summen der Schreib- 
maschine. Die Fürbitten der Gläubigen hallen im Echo der Lautsprecher. 
Altvertraute Kirchenlieder. Ich liebe sie. Christkönig, alleluja. Sie stimmen 
mich sentimental. Erinnern mich an andere Zeit. Großer Gott, wir loben 
Dich. 

Später stand ich an der Straße. Erstaunlich, wie viele Ordensschwestern 
es noch gibt. Auch jüngere. Ich machte, vielleicht auch weil andere es taten, 
das Kreuzzeichen, als das Allerheiligste an mir vorbeigetragen wurde. So 
wie ich das Kreuzzeichen machte, als Döpfners Sarg vorbeigetragen wurde. 
Unsinnig. Diese Hand konnte ja nicht mehr segnen. Aber ich machte mir 
das Zeichen des Kreuzes. Heuer trug ein anderer die Monstranz. Ich kniete 
mich nicht. Die anderen taten es nicht. Dabei hatte ich schon geschaut, ob 
sich der Gehsteig zum Knieen eignet. Ich kniete mich nicht. Es wäre auch 
egal gewesen. Die Zeiten, zu denen der Vorbeigetragene Wunder wirkte, 
die Kranken heilte, sie sind vorbei. Zurück bleiben die Kranken. Die, deren 
Herz leer ist und am Wegrand der Prozession stehen. Die nicht wissen, 
was sie sind: Hi job oder Sisyphus ... 

Ich habe in psychologischen und philosophischen Wörterbüchern nach- 
geschlagen. Motiv. Motivation. Um zu erfahren, warum mich der christ- 
liche Glaube nicht mehr motiviert. Nichts. Nichts von Bedeutung jeden- 
falls. Dabei glaube ich. Ich kann mir nicht vorstellen, etwas anderes zu sein 


