Aus der Not des Gebets 251

— Gottist da, wo unser eigenes Leben ihn bezeugt und gegenwirtig werden
laft.

— Gott ist da, wo immer Menschen sich loslassen und sich dem unsagbaren,
unergrindlichen Grund anvertrauen; denn » Wer loslafit und springt, fallt
in die Tiefe, die da ist, nicht nur insoweit er sie selbst ausgelotet hat. Wer
sein Menschsein ganz annimmt . . ., der hat den Menschensohn angenom-
men, weil in ihm Gott den Menschen angenommen hat” (K. Rahner, Schrif-
ten IV, 154).

Aus der Not des Gebets

Fronleichnam. Die Chorile der Posaunen und des Domchors dringen
wechselnd durch die Fenster und iibertonen das Summen der Schreib-
masdchine. Die Fiirbitten der Glaubigen hallen im Echo der Lautsprecher.
Altvertraute Kirchenlieder. Ich liebe sie. Christkonig, alleluja. Sie stimmen
mich sentimental. Erinnern mich an andere Zeit. Grofier Gott, wir loben
Dich.

Spater stand ich an der Strafie. Erstaunlich, wie viele Ordensschwestern
es noch gibt. Auch jiingere. Ich machte, vielleicht auch weil andere es taten,
das Kreuzzeichen, als das Allerheiligste an mir vorbeigetragen wurde. So
wie ich das Kreuzzeichen machte, als Dopfners Sarg vorbeigetragen wurde.
Unsinnig. Diese Hand konnte ja nicht mehr segnen. Aber ich machte mir
das Zeichen des Kreuzes. Heuer trug ein anderer die Monstranz. Ich kniete
mich nicht. Die anderen taten es nicht. Dabei hatte ich schon geschaut, ob
sich der Gehsteig zum Knieen eignet. Ich kniete mich nicht. Es wiére auch
egal gewesen. Die Zeiten, zu denen der Vorbeigetragene Wunder wirkte,
die Kranken heilte, sie sind vorbei. Zuriick bleiben die Kranken. Die, deren
Herz leer ist und am Wegrand der Prozession stehen. Die nicht wissen,
was sie sind: Hijob oder Sisyphus . ..

Ich habe in psychologischen und philosophischen Warterbiichern nach-
geschlagen. Motiv. Motivation. Um zu erfahren, warum mich der christ-
liche Glaube nicht mehr motiviert. Nichts. Nichts von Bedeutung jeden-
falls. Dabei glaube ich. Ich kann mir nicht vorstellen, etwas anderes zu sein



P 252

oder werden zu wollen als ein gldubiger Christ. Aber diese Glanbigkeit ist
die eines Rationalisten. Oben. Wie oft schon habe ich mir selbst die Exi-
stenz Gottes bewiesen. Wie oft schon gesagt: Zu wem sollen wir gehen! Es
gibt nur den. Ich finde es lacherlich, an Gott zu glauben und nicht auch dem,
der die Worte des Lebens hat. Ich will nicht sagen, daf da kein Zusam-
menhang wire. Der Zweifel des Kopfes schwicht das Herz, das auch. Aber
es sind nicht die Argumente, die mir fehlen. Ich habe sie und kenne sie.
Aber ich kann nicht fromm sein und meine es gut mit diesem Wort. Natiir-
lich ist mir das Frommigkeitsvokabular teilweise zuwider. So wie ich beten
soll, denke ich nicht, und es fallt mir auf, dafl auch die grofen Entmytho-
logisierer, die fiir die Glaubensformeln eine neue Sprache gefunden haben,
in der Frommigkeit reichlich einfallslos sind. Aber sie sind mir immer noch
sympathischer als die, die den Jargon der Straflen und Kuoeipen, der Mas-
senmedien und Schrebergértner zum Gebet umfunktionieren. Es liegt nicht
an den Worten. Am guten Willen? Ja, so werden es viele deuten, und ich
kann es ihnen nicht veriibeln. Sie werden mir sagen, dal man es eben pro-
bieren miisse. Einiiben. Beten, auch wenn es finster bleibt. Durchhalten in
der Nacht der Gottesferne. Olbergstunden. Mystik der Nacht. Immer wie-
der versuchen, und wenn es nur der Versuch ist zu sagen, dafl man es nicht
kann: nicht beten, nicht meditieren. Eucharistie feiern. Tischgebete als Liige
empfinden. Predigten zum Davonlaufen . . .

Ich lasse in Gedanken Revue passieren. Die Christenheit mag heute an
vielem leiden. Aber so lange man leidet, lebt man noch. Ich leide nicht.
Nicht sonderlich. Ich rege mich nicht auf, kann mich nicht aufregen. Das
rechthaberische Besserwissen romischer Kurialbeamter. Lefebvre. Oder
Kiing. Unfehlbar? Eine Anfrage — nicht an mich. Was recht ist, wird sich
schon durchsetzen. Okumene. Vereinigung derer, denen das Wasser bis
zum Hals steht? Die Theologie unserer Zeit ist gut. Thr soll man nicht die
Schuld geben. Aber warum sind wir nicht mehr fromm? Freud wiirde sich
heute wundern. Die Zahl religioser Zwangsneurotiker wird kleiner und
kleiner. Wo der Glaube nicht mebr zu religiosem Vollzug motiviert, ist er
eigentlich schon tot. Warum motiviert er nicht mehr? Ich lasse in Gedanken
Revue passieren. Aber was fallt mir ein? Plattitiiden. Nichts ais Plattitii-
den. Die naturwissenschaftliche Denkweise. Verlust der anderen Dimen-
sion. Verstrickt in die innerweltlichen Kausalgesetze, die alles nicht und
alle nichts erklaren. Der Deismus als unausgesprochene und gar nicht aus-
driicklich bewufite Lebenshaltung. Gott hat die Welt geschaffen. Aber er
1aft sie laufen. Technik. Wir leben in einer selbstgebastelten Welt. Sie
verweist nach innen, nicht nach oben. Und ich weigere mich, die schopferi-
schen Leistungen unserer Wissenschaftler, Erfinder und Ingenicure zu be-
wundern. Warum sollte ich auch! Pluralismus als Weltanschauung: Keiner



Aus der Not des Gebets 253

hat mehr recht, und alle wollen sie recht haben. Unsicherheit allenthalben.
Die Mehrheit hat recht. Natiirlich nicht. Nicht automatisch. Aber die Mehr-
heit erdriickt. Pluralismus auch in den Lebensbereichen des einzelnen
Menschen. Segmentierung hat es Luckmann genannt. Da pafit nichts mehr
zusammen. Zusammenhanglose Stiicke. Kein Puzzlespiel, das am Ende ein
schones Bild gibt. Nein, Lebensstiicke, die so gestanzt sind, daf} sie sich nicht
ineinander fiigen lassen. Wie mit Absicht verkehrt gestanzt. Es fehlt das
alles Ubergreifende. Die Arbeitswelt hat nichts mit der Weltanschauung
zu tun. Die Freizeit nichts mit der Lebensversicherung. Das Auto nichts mit
dem lieben Gott und der liebe Gott nichts mit dem Privatleben. Alles mei-
nem Gott zu ehren. Heute nicht mehr. Riickzug auf die religiose Haltung?
Die Leute sind ,trotzdem* fromm. Sie wollen sich nur nicht in die Zwangs-
jacken religitser Institutionen und Vorschriften verschniiren lassen? Faule
Lige. ..

Irgendwo anders muf} es liegen, wenngleich alles bisher Genannte mit-
spielen mag in der Symphonie des Schweigens und der Leere. Woran liegt
es? Was ist verloren gegangen? Warum motiviert der christliche Glaube
nicht mehr zu vollzogener Frommigkeit? Nur ein Beschriankter konnte
meinen, daf Liturgiereformen dort noch etwas erneuern, wo nichts ist. Als
man uns loslie zu neuen Formen der Frommigkeit, das Beten der freien
Gestaltung des einzelnen iiberlieff, da schien das Hoffnung zu geben. End-
lich so fromm sein, wie man wollte und konnte. Heute? Man sicht sie wie-
der. Die, die ihre Frommigkeit gefunden oder wiedergefunden haben.
Aber hatten sie sie je verloren? Ich habe sie verloren. Und es ist beileibe
nicht die Zeitnot oder der Arbeitsdruck, der mich hindert. Nein, etwas ganz
anderes. Es fasziniert nicht mehr. Der christliche Glaube fasziniert mich
nicht mehr. Er ist Last, nicht Segen. Oder wie einer, der in einer Tombola
einen riesigen Stoffbiren gewonnen hat und nun nicht weif}, was er mit
seinem ,,Gliick“ anfangen soll. Weiterschenken? Wenn ich nur wifite, wer
sich dadurch begliickt fithlt. Weiterverschenken, was man selbst nicht
brauchen kann? Wenig tiberzeugend . ..

Ist es das? Ist dies die Wurzel meiner Unfrommigkeit? Was will ich
denn ,im Glauben® und ,aus dem Glauben heraus“ eigentlich sein oder
werden? Solange ich das nicht weif, ist Frommsein leeres Ritual. Jenseitig?
Das Wort klingt heute nicht mehr. Ich meine es gar nicht abwertend. Aber
in irgendeiner Form hat es der Glaube doch mit dem Jenseits zu tun, und
hier stelle ich zunidchst einfach fest: Es reizt mich nicht. Gott ist Mensch
geworden? Nett von ihm. Aber vorher hitte ich da noch ein paar andere
Fragen! Auferstehung? Ich sehe nicht, wie sich die Ostererfahrung der
Jiinger sinnvoll anders interpretieren 1afit. Aber ob ich auferstehen werde
oder nicht, ist mir gleichgiiltig. Wenn nach dem Tod alles aus ist, aus ware:



254

mir solls recht sein. Nichts zu sein ist nach dem Tod wie vor dem Leben.
Vorausgesetzt, man droht mir nicht mit der Hélle, von der ich nicht weif,
ob sie ist. Wie viele Menschen teile ich einen Heilsoptimismus, der gar
keine Griinde hat. Wenn Gott ist, dann wird es schon irgendwie recht sein.
Luthers Gewissensangst driickt mich so wenig wie die Hollenmeditationen
der ignatianischen Exerzitien. Wie gesagt, ich weifl nicht, warum ich so
optimistisch bin. Aber ich bin es. Nur: darum geht es jetzt eigentlich nicht.
Der Glaube fasziniert nicht. Er packt mich nicht innerlich. Vielleicht ver-
spricht er zu viel von dem, was zu weit weg ist. Jenseits. Das heilt nicht, wo
es heilen sollte. Der Glaube gibt mir kein Ideal, keine , Leitidee®, kein Iden-
tifikationsobjekt, fiir das zu leben der Scheiterhaufen wert wire. Sind denn
die Frommen besser dran? Welches Lebensziel, welchen Lebensentwurf
bietet mir der christliche Glaube? Ich kenne sie, die alten Formeln. Der
Mensch ist geschaffen, damit... Da setzt es bei mir aus. Warum Gott
loben? Warum danken? Er hat nichts davon, so werde ich von den grofien
Theologen belehrt. Ist nicht darauf angewiesen. Warum dann? Fir mich?
Aber was habe ich davon, wenn ich Thn lobe? Und mit der Dankbarkeit ist
das so eine Sache. Danken dafiir, dafl ich bin? Daf§ ich dieses mickerige
Leben leben darf? . ..

Aber ich verheddere mich. Ich wollte anders denken. Logischer. Ich muf§
mich fragen, zu was denn der christliche Glaube animiert und motiviert,
welches Lebensziel er mir gibt, welchen ,Selbstentwurf er und nur er
allein schenken kann, fiir den es sich zu leben lohnt. So zu leben, dafl man
besser dran ist als der Ungldubige. Das miifite sich doch zeigen lassen.
Jenseitig? Das kann es wohl nicht sein. Nicht allein. Diesseitig? Oh ja, das
sprudelt. Nur der Glaubige weif} sich von einer letzten Geborgenheit um-
fangen. Nur er kann dem Unsinn noch einen Sinn abgewinnen. Nur er
kann im Jubel und Trubel der Zeit die wahre Gelassenheit der Welt ge-
geniber haben, ohne dafl diese Gelassenheit zur Gleichgiltigkeit wird.
Einsatz fiir die Gerechtigkeit in einer Welt, deren Unrecht zum Himmel
schreit. Hoffen, wo alles Hoffen scheitert. Briiderlich sein, wo einem der
Bruder zuwider ist und auf die Nerven fillt. Wissen, dafl alles in Gottes
Hand ist; dafl die Welt schon erlost ist, auch wenn sie es sich nicht anmer-
ken 14f3t. Die letzte Verantwortung der Freiheit in der Absolutheit Gottes
verankert wissen, auf die wir zugehen. Zu werden, was man einmal eine
Ewigkeit lang sein wird. Der barmherzige Samariter. Das Bollwerk gegen
die totale Tyrannisierung des Menschen durch Macht, Technik oder beides.
Erinnert sein, dafl es auch noch andere Werte gibt. Sich in der Gemeinschaft
der Glaubenden zu Hause wissen. Ist es das? Zielbild des christlichen
Glaubens? Ich will mich nicht diimmer stellen als es sein muf. Es gibt bes-
sere, ehrlichere und iiberzeugendere Kurzformeln des Glaubens. Und es



Aus der Not des Gebets 255

gibt vor allem die Menschen, die ihre Kurzformel des Glaubens leben und
beten. Heilige sterben nicht aus. Aber was will ich als Christ sein und wer-
den? Was kann ich einem Nichtchristen sagen, wenn ich ihm erklaren soll,
was er nicht hat und doch haben sollte? Hier ist die eigentliche Leerstelle.
Das Jammern der Bischofe, die Drohgebirden der Frommen, das gut ge-
meinte Auf-die-Schulter-Klopfen derer, die es kénnen — es hilft nicht wei-
ter. Es iiberzeugt nicht. Positiv. Positiv miifite etwas hingestellt werden.
Wollte Er nicht Feuer auf die Erde bringen? Wo brennt es? Oder habe ich
nur Angst vor den Brandwunden? . ..

In welcher Hinsicht kann sich der Christ eine echte Selbstverwirklichung
denken, die dem Ungldubigen unmdglich ist? Grob gesagt: Was habe ich
davon, wenn ich glaube, bete? Bin ich ein besserer Mensch? Kaum. Ist mein
Leben reicher, erfillter. Ist es engagiert? Den Menschen von heute scheint
nichts mehr zu beeindrucken. Von Heilslehren aller Art distanziert er sich.
Engagement wird zu den Jugendsiinden gerechnet. Skepsis. Resignation.
Nicht hereinfallen. Sich nicht hereinlegen lassen. Tun, was zu tun ist, ohne
cin letztes Ziel. Eines weif} ich: Wenn der christliche Glaube wieder faszi-
nieren soll, wenn sich die Frémmigkeit von morgen nicht am christlichen
Glauben vorbei ereignen soll, dann muf} er auf jene Schichten im Menschen
stoflen, die eine dynamische, aber noch unartikulierte Sehnsucht des Men-
schen zum Inhalt haben. Aber will der heutige Mensch noch etwas? Was
sind diese verborgenen Wiinsche? Wo ruft es, wo schreit es? Wo wird
das Namenlose gesucht. Wo und was ist das ,anonym Christliche®, die
»anima naturaliter christiana“, die ansprechbar wire? Und welchen Na-
men mufl es haben, wenn es ansprechen soll? . . .

Der Schritt vom Glauben zum Glaubensvollzug, vom Wissen zum Gebct,
von der ,Haltung“ zum Tun! Zwei Dinge sind es, die nicht mehr rickgédn-
gig gemacht werden konnen, gar nicht mehr riickgdngig gemacht werden
sollen und die dennoch ihren Einfluf} auf die — fehlende — Frommigkeit un-
serer Zeit haben. Der Pluralismus, das Nebeneinander und die Segmen-
tierung unseres Lebens; und: Die Einsicht in die Eigenart des Wirkens Got-
tes in der Welt. Gott wirkt nur durch Zweitursachen. Ich halte diesen Satz
fiir richtig und neu ist er auch nicht. Er ist nur angekommen heute und 14ft
keine Unterscheidungen mehr zu. Denn alles was geschieht, ist auch inner-
weltlich erkldrbar. Hinter allem, was man frither einmal die Fiigung und
Vorsehung Gottes nannte, steht der Zweifel. Natiirlich kann ich — ich sollte
es sogar — in allem Gottes transzendentales Wirken erkennen. Aber trotz-
dem: Ein bifichen handgreiflicher hitte man’s eben doch gerne. Einmal zu
wissen, dafl ein Gebet erhort wurde. Vielleicht wire das kein Wunder.
Aber es konnte Wunder wirken. Nur ich wiifite nicht, daf ich jemals erhort
wurde. Mangelndes Gottvertrauen? Nein, nur eine Feststellung. Ich be-



256

LI

zweifle nicht die Uberzeugung derer, die sich erhort wissen. Aber ich tue
mich schwer, dann, wenn etwas gut ausgegangen ist, Gott dafiir verant-
wortlich zu machen. Ich konnte das tun. Ich kann es nicht. Falsches Gottes-
bild? Ich weifl nicht warum, aber alles was an Argumenten fiir das Bittge-
bet vorgebracht wird, ist von vornherein so ,immunisiert, dafl alles und
nichts mehr stimmt. Wie die Gesundbeter: Wird der Kranke gesund, dann
ist das Gebet erhort. Wird er es nicht, dann war das Gebet nicht stark ge-
nug, das Vertrauen nicht grofl genug oder Gott wollte es besser fiir den
Kranken. Passieren kann da nichts. Gott heilt den Kranken immer — auch
wenn nichts geschieht . . .

Aber lassen wir diesen dummen Exkurs. Warum kann ich mich nicht zum
Gebet aufraffen? Warum ist mir die Messe innerlich zuwider? Warum
nicht das tun, von dem mir der Verstand und die Einsicht sagen, daf} es
einen Sinn hat, weil es Mittel zum Ziel ist? So wird es ja immer wieder
dargestellt. So wird es auch sein. Der Glaube lebt vom Gebet. Das Gebet
aus dem Glauben. Bin ich zu stolz? Zu eigensinnig? Fehlt es mir an der
notigen Demut? Bin ich der heutigen Leistungsmentalitat verfallen, die nur
dann Energie aufbringt, wo etwas in die Scheunen eingefahren wird, etwas
Greifbares, Handfestes, zumindest Spiirbares? Ich spiire nichts. Das Ge-
fiihl, eine Pflicht getan zu haben. Das vielleicht. Aber das ist es doch wohl
nicht, was man spiiren sollte. Ist nicht das, woran Gott gelegen sein kann.
Nochmals: Ich sehe und erfahre nicht, wie das Gebet — so kiimmerlich die
Versuche sind — meinen Glauben festigt. Richtiger: Ich sehe nicht, was es
bringt. Es treibt mich nicht, drdngt mich nicht. Besinnung. Besinnung auf
das Letzte, das Eigentliche. Das konnte Gebet sein. Oder das demiitige Sich-
hinein-nehmen-Lassen in den Tod und die Auferstehung des Herrn. Das
wire sakramentales Gebet der Kirche. Ich weiff sehr gut, dafl der Mensch
den Sinn seines Lebens weder in sich hat noch thn willkiirlich setzen kann.
Ich weif} es. Je alter desto mehr. Aber ich kann mich nur wiederholen. Ich
weif} dies alles und tue nichts, nichts, was mich zufrieden stellen konnte.
Was fehlt ist das Gespiir (oder wie soll man es nennen!), auf Gott angewie-
sen zu sein. So wie ich an Gott glaube, in meiner rationalistischen Glaubig-
keit, ist Beten nicht mehr tragendes Fundament. Warum und wozu und wo-
fiir sollte ich beten? Wo stehe ich. Hijob? Sisyphus? Christ?

*

Da lasse ich nochmals Revue passieren. Frommigkeit. Gebet. Leicht war
es nie. Auch friher nicht. Auch der Mensch fritherer Zeiten konnte nicht
gleichzeitig ackern und beten. Aber es scheint, als ware sie frither noch da-
gewesen, diese Mitte, Gott. Es gibt das aus dem Glauben gelebte Leben.
Man sollte es nicht einfach Frommigkeit nennen, jedenfalls nicht Gebet.



Aus der Not des Gebels 257

Sonst beliigt man sich zu schnell. Sonst 14t man ein eines fir ein anderes
gelten, das es doch nicht ist. Wo ist Gott, dafl ich mich an ihn wenden kann
aus einem inneren Anliegen heraus, nicht weil es sein soll? Wo spiire ich
mein Angewiesensein auf ihn?

Ich habe es nicht sonderlich mit dem Alten Testament. Aber einen Psalm
kann ich verstehen, weil da einer vor Gott flichen mochte. In den Himmel,
in die Unterwelt, an die fernsten Meere, in die Finsternis der Nacht. ,Wo
soll ich hingehen vor Deinem Geist, und wo soll ich hinflichen vor Deinem
Angesicht? Fihre ich zum Himmel, so bist Du da. Ndhme ich die Fliigel der
Morgenréte und lieffe mich am fernsten Meere nieder: So wirde auch dort
Deine Hand mich fithren und Deine Rechte mich halten. Und spréche ich:
Die Finsternis wenigstens soll mich bedecken, die Nacht statt des Tages um
mich sein, so wire auch die Finsternis vor Dir nicht finster und die Nacht wie
der helle Tag. Das Dunkel ist fiir Dich wie Licht“ (Psalm 138). Es ist un-
fair. Unheimlich auf jeden Fall. Ich bin ungefragt in der Welt. Ungefragt
werde ich gehen. Und in allem Nichtgefragtsein ist Er da. Vielleicht so.
Vielleicht das Erschrecken als Anfang. Vielleicht muf ein jeder von uns den
Weg der Heilsgeschichte, gerafft zwar, aber personlich nachvollziehen. Der
liebe Gott, der auch die gréfite Dummbheit und die letzte Gemeinheit noch
segnen wird, dieser liebe Gott kann nicht der Anfang sein. Nein, der Gott,
den man eigentlich lieber nicht hitte. Den man sich wegwinscht. Den man
hafit. So haben Heilige von Ihm gesprochen. ..

Erfahrungen lassen sich nicht wie Herzen verpflanzen. Aber sie lassen
sich intensivieren. Da bin ich. Ungefragt. Und in allem Ungefragtsein ist
Er da. Wo? Im Himmel nattrlich. Dort also, wo ich nicht bin und wohin
sich dennoch ein Hoffen in mir ausstreckt, das auch dann noch da ist, wenn
ich es verwiinsche, wenn ich Tier sein mochte, das einfach ,,s0“ lebt, nicht
denken muf}, nicht hofft, nichts wiinscht, nichts ersehnt. Aber ich muf} hof-
fen. Der Stoff, aus dem die Seelen gemacht sind. Und wo ich hoffe, dort ist
er schon. Hoffnung, das ist ein anderer Name fiir Ihn. Wie Vertrauen. Im
Himmel. Mit den Bruchstiicken in den Hédnden suche ich das Bild. Nicht
dafl die Hoffnung der Himmel wire. Weifl Gott nicht. Aber die Hoffnung,
die ich hoffen muf}, zerstort die Erde, und die zerstorte Erde ist der Himmel.
Daist Er. Ich entrinne nicht . . .

Die Unterwelt. Reich der Schatten und Toten. Dort hat Er nichts zu
suchen. Das ist ganz meine Welt. Die Unterwelt der Angst, der Not, Ver-
zweiflung, Sinnleere. Finsternis. Nicht sein. Nicht mehr aufstehen mussen.
Einmal nicht mehr aufstehen miissen und einen neuen Tag beginnen. Ham-
lets Wunsch: Sterben, schlafen. Aber ich weif es. Meine Angst ist nur ein
Schrei. Mein Schmerz ist nicht das Schmerzgewinsel der Tiere. Aufschrei.
Wissen, dafl die Nacht Tag sein sollte. Und da laufe ich Thm wieder in die



258

Hinde. Ohne den Tag gibe es keine Nacht. Ohne Licht nicht Finsternis.
Meine Dunkelheit ist nur Seine Helle. Sie ist immer schon da. Er ist immer
schon da. In allem, was ich nicht aufhren kann zu sein. Lieber nicht soviel
daran denken. Vielleicht ist doch alles nur Einbildung. Phantasie. Nein!
Das habe ich schon oft durchgedacht. Nachgerechnet gleichsam. Unterm
Strich kommt immer Er heraus. Sonst wire das alles nicht und kénnte nicht
sein. Erschrecken. Noch erschrecken, wieder erschrecken, je nachdem. Es ist
mir zuviel. Lafl mich doch meine Wege geh'n. Ich will’s ja nicht besser.
Aber ich sehe Dich vor mir, lachelnd, unberiihrt. Ich bin der ich bin. Es
miiite langsam wieder wachsen. Neues wird wachsen miissen. Ein Keim
vielleicht. Ich muf nicht suchen. Im Gegenteil. Ich wiinsche, Er wiére nicht
schon iiberall da, wo ich bin . ..

Aber wenn Du schon da bist! Ich weifl: Du hast Dich geoffenbart, wie wir
so schon sagen. Auch da erschrecken wir nicht mehr. Seliges Erschrecken. Ich
habe das alles im Kopf, ich weifl es — aber welch ein Wissen ist das! Dank-
barkeit drangt sich mir nicht auf. Ich meine, ich hitte es besser gemacht.
Mein Sohn wire nicht am Kreuz verblutet. Meine Briider lagen nicht auf den
Schlachtfeldern der Kriege. Wiirden nicht verhungern, an Krebs sterben.
Ist es nicht ein schwacher Trost, wenn Du mir sagen kannst, Du hattest das
alles auch mitgemacht, wenn Du es besser hattest machen kénnen? Komisch.
Als Mensch warst Du in der gleichen Situation. Halb Hijob, halb Sisyphus.
Viel erreicht hast Du nicht und beschwert hast Du Dich auch. Ich will nicht
rechten. Irgendwie hattest Du es leichter. Aber auch schwerer. Zwei Dinge
wundern mich an Dir.

Finmal hattest Du ein schier endloses Vertrauen. Aber was war das nun?
Das Gottvertrauen eines Menschen, der ein primitives Weltbild hatte? Du
konntest beten, bitten, vertrauen. Konntest Dir denken, dafl am Ende das
Kreuz steht. Warst Du nun so vertrauensselig, weil Du nicht kanntest, was
wir kennen, nicht wufltest, was wir wissen? Die Welt, die sich nach ihren
inneren Gesetzmifigkeiten herunterspult, gefiihllos, riicksichtslos, ohne
Antlitz. Oder wufitest Du etwas, was ich verloren habe? Staunen. Kind sein
konnen. Uns will es nicht mehr gelingen, die beiden Enden zusammenzu-
bringen. Und wenn uns das nicht gelingt, suchen wir die Frommigkeit, die
in allem und trotz allem vertraut und vertrauend betet, umsonst. Die Wis-
senschaften erkldren alles. Aber was? Gott wirkt nur ber Zweitursachen.
Aber wo? Er wirkt. Nichts und alles. Das ist die Schwierigkeit. Eine
Schwierigkeit. Wer tiberall ist, ist auch nirgends. Wer alles wirkt, wirkt
auch nichts. Nichts Greifbares jedenfalls. Augustinus: Daff ein Menschen-
leben entsteht, ist ein groferes Wunder als die Auferstehung. Staunen.
Wer Augen hat. Nicht so jammerlich vordergriindig. Sind wir im eigent-
lichen Sinn primitiv geworden? Die primitive Generation der Mensch-



Aus der Not des Gebets 259

heitsgeschichte, auch wenn oder weil die Computer sind? Staunen. Dafl die
Welt ist und wie sie ist. Wie Neues wird, daf iiberhaupt etwas wird. Wie
vieles sich ineinander fiigt. Da 148t sich leicht rechthaberisch sein. Niemand
kann mich zwingen, mehr zu sehen, als ich sehen will. Filigungen. Schickun-
gen. Konstellationen. Zuféllige Begegnungen. Oder Ausdauer und Ge-
duld. Vertrauen. Erhorung. Aber zuerst ist doch alles wicder Staunen. Die
Lilien des Feldes. Stehen bleiben kénnen und einen Augenblick innehal-
ten. Betrachten. Staunen. Einen Anfang machen und der Welt ihre Selbst-
verstdndlichkeit nehmen, die hohle, leere Selbstverstiandlichkeit . . .

Und das andere, was mich an Dir wundert: Nichts Besonderes hast Du
eigentlich nicht gelehrt. Warum also falsche Erwartungen? So enthusia-
stisch ist der christliche Glaube gar nicht. Eher anders. Auffanglager fiir
die, die enttduscht sind, angewidert, miide. Schuldig. Die nicht mehr ein
und aus wissen. Die wissen, dafl das Wichtigste im Leben nicht machbar
ist. Ein Sinnapostel warst Du nicht. Du hast um Dich gesammelt, die den
Sinn nicht wissen, die eigentlich genug haben. Solche Menschen hast Du
sogar gesucht, bist ihnen nachgelaufen. Ist das die Umkehr, die Du im
Sinn hattest? Was wolltest Du eigentlich, dafl wir es anderen sagen? Kein
Programm. Nicht die bessere Welt. Nicht hier und heute. Auch morgen
nicht. Du wolltest doch nur, dafl ich tue, was alle andern auch tun. Nur aus
einem anderen Motiv heraus. Nachstenliebe. Gerechtigkeit. Sterben, Kreuz.
Staunen. Vertrauen. Aushalten. Mitlaufen, da, wo sie alle gehen. Mittun,
was sie alle tun. Aber aus einem anderen Grund, aus einem anderen Mo-
tiv. Mit ewigen Vorldufigkeiten 148t sich nicht leben. Daftir 1488t sich nicht
leben. Und ich weif}, daf} ich das nicht will. Ich will Endgtltiges. Endgultig
Geltendes. Etwas, wofiir es sich lohnt. ,Bist Du es, der da kommen soll?*
Das Ende, das alles neu anfangen 1aft? Bist Du das Ende des Erschreckens
vor der Unheimlichkeit dessen, dem ich nicht entgehe? Bist Du Antwort?
Vielleicht auch das ein Anfang. Anféngerhaft. Einmal so tun, als wérst Du
nicht, als wirst Du nie gekommen und nie kommend — wo wire dann ich?
Wo meine Hoffnung, wo cin Halt, wo ein Ziel, das lohnt? Bei Dir kann das
Unheimliche Heimat werden. . . .

Noch etwas. Werkzeug. Das warst Du schlielich auch. So wie Du, nur
nicht so gut. Ein bifichen Liebe. Freude vielleicht. Ein wenig mehr Wirme.
Sagen, daf} es gut sein wird. Nicht alles so tierisch ernst nehmen. Helfen
und zufrieden sein. Ich weif} auch das. Ich bin nur, weil es Dich gibt. Und
Dich gibt es, weil Gott wie ein Kind ist. Ein Kind, das keine Freude, kein
Gliick, keine Licbe fiir sich behalten kann, sondern weiterschenkt, mitteilt,
sich mitteilt. Kleinigkeiten. Bagatellen. Dem Auflenstehenden sind sie
lacherlich. Wer es erfahrt, weifl es trotzdem. Werkzeug. Wissen, dafl es
nicht umsonst ist. Eine einzige Tridne getrocknet, und das Leben hat sich



Hans Urs von Balthasar 260

gelohnt. Lacherlich wenig und doch so elend schwer. Aber die Trinen sind
da, auch wenn ich nicht weif}, warum Du erst weinen 1ifit. Jetzt sagt mir
der Glaube, dafl diese Tréanen Deine Tranen sind. Dir sind sie getrocknet.
Gut. Ich glaube Dir. Denn sonst wire mir aller Jammer und jede Tréine
gleichgiiltig. Suche ich Dich? Brauche ich Dich? Oder bin ich schon bei Dir?
Nein. Kein Abkiirzungsweg. Nur Anfang. Schritte. Schritte auf Dich zu.
Viel mehr als das stumme Gebet bleibt mir nicht, kommt mir nicht. Herr,
daf ich sehe! Diesen Wunsch hast Du einmal erfiillt. Einmal? . . .

»Fihre Du, mildes Licht, im Dunkel, das mich umgibt, fithre Du

mich hinan! Die Nacht ist finster und ich bin fern der Heimat: fithre

Du mich hinan! Leite Du meinen Fuff — sehe ich auch nicht weiter:

wenn ich nur sehe jeden Schritt.

Einst war ich weit, zu beten, dafl Du mich fiihrest. Selbst wollt ich

wihlen. Selbst mir Licht, trotzend dem Abgrund, dachte ich meinen

Pfad zu bestimmen, setzte mir stolz das eigene Ziel.

Aber jetzt —1afl es vergessen sein.

Du hast so lange mich behiitet — wirst mich auch weiter fithren: iiber

sumpfiges Moor, iiber Strome und lauernde Klippen, bis voriiber die

Nacht und im Morgenlicht Engel mir winken.

Ach, ich habe sie ldngst geliebt — nur vergessen fiir kurze Zeit.

(Newman)

Meditation als Verrat

Hans Urs von Balthasar, Basel

Dieser Titel soll dem von Josef Sudbrack ,Herausgefordert zur Medita-
tion“ (Herderbiicherei 611) gegentiber nicht einen Gegensatz oder eine Al-
ternative bilden, wohl aber eine mogliche Konsequenz aus der von ihm er-
fahrenen Herausforderung aufweisen. Die Christen sind durch die 6stliche
Meditationstechnik und ihren Einbruch in den christlichen Westen, nicht
zuletzt in sich christlich nennende Kloster, herausgefordert, dazu namlich,
diesem wichtigen religiésen Phdnomen auf christliche Weise zu begegnen.
Das heifit, auf die Weise, wie die Kirchenviter und die alten Ménche die
ganz analoge Herausforderung der (moglicherweise auch von Indien be-





