
Hans Urs von Balthasar 260 

gelohnt. Lächerlich wenig und doch so elend schwer. Aber die Tränen sind 
da, auch wenn ich nicht weiß, warum Du erst weinen läßt. Jetzt sagt mir 
der Glaube, daß diese Tränen Deine Tränen sind. Dir sind sie getrocknet. 
Gut. Ich glaube Dir. Denn sonst wäre mir aller Jammer und jede Träne 
gleichgültig. Suche ich Dich? Brauche ich Dich? Oder bin ich schon bei Dir? 
Nein. Kein Abkürzungsweg. Nur Anfang. Schritte. Schritte auf Dich zu. 
Viel mehr als das stumme Gebet bleibt mir nicht, kommt mir nicht. Herr, 
daß ich sehe! Diesen Wunsch hast Du einmal erfüllt. Einmal? ... 

•Führe Du, mildes Licht, im Dunkel, das mich umgibt, führe Du 
mich hinan! Die Nacht ist finster und ich bin fern der Heimat: führe 
Du mich hinan! Leite Du meinen Fuß - sehe ich auch nicht weiter: 
wenn ich nur sehe jeden Schritt. 
Einst war ich weit, zu beten, daß Du mich führest. Selbst wollt ich 
wählen. Selbst mir Licht, trotzend dem Abgrund, dachte ich meinen 
Pfad zu bestimmen, setzte mir stolz das eigene Ziel. 
Aber jetzt - laß es vergessen sein. 
Du hast so lange mich behütet - wirst mich auch weiter führen: über 
sumpfiges Moor, über Ströme und lauernde Klippen, bis vorüber die 
Nacht und im Morgenlicht Engel mir winken. 
Ach, ich habe sie längst geliebt - nur vergessen für kurze Zeit." 

(Newman) 

Meditation als Verrat 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

Dieser Titel soll dem von Josef Sudbrack •Herausgefordert zur Medita- 
tion" (Herderbücherei 611) gegenüber nicht einen Gegensatz oder eine Al- 
ternative bilden, wohl aber eine mögliche Konsequenz aus der von ihm er- 
fahrenen Herausforderung aufweisen. Die Christen sind durch die östliche 
Meditationstechnik und ihren Einbruch in den christlichen Westen, nicht 
zuletzt in sich christlich nennende Klöster, herausgefordert, dazu nämlich, 
diesem wichtigen religiösen Phänomen auf christliche Weise zu begegnen. 
Das heißt, auf die Weise, wie die Kirchenväter und die alten Mönche die 
ganz analoge Herausforderung der (möglicherweise auch von Indien be- 



Meditation als Verrat 261 

einflußten) Kontemplationsmethode der Neuplatoniker bestanden haben: 
kritisch aussondernd und durch eine totale Verwandlung hindurch sich as- 
similierend, genauso, wie sie es mit den griechischen philosophischen Be- 
griffen taten, welche sie zum Ausdruck des trinitarischen und des christolo- 
gischen Mysteriums übernahmen. 

So kann man bei Augustinus (und seinen zahllosen Nachfolgern - von 
den griechischen Vätern zu schweigen) ganz ausdrücklich eine transzendie- 
rende Meditation feststellen: •Denn es war dieser Überspringende (trans- 
siliens) unbefriedigt von allem Irdischen, und adlergleich überstieg er allen 
Dunst, der die Erde bedeckt... und gelangte zu etwas Heiter-Klarem: zum 
Gott-Wort bei Gott" (En in Ps 61, n. 18). Aber wie gelingt dieser •Über- 
sprung über die Mauer" (wie Psalm 18, 30 sagt)? Augustin weiß mit den 
Piatonikern, daß •der geheimnisvolle Weg nach innen" geht, daß Samm- 
lung in der Einfachheit der Seele der erste notwendige Schritt ist; er weiß 
aber als Christ, welch ungeheure Gefahr dem auflauert, der hierbei ste- 
henbleiben wollte. •,Ich durchforschte meinen Geist': und hier nun ist zu 
fürchten, daß er in seinem Geist zurückbleibe und nicht überspringe... 
Und ich sprach: ,Jetzt fange ich an!', da ich auch aus mir selber auszog. Hier 
ist keine Gefahr mehr, denn in mir selbst zurückzubleiben, das war die Ge- 
fahr" (En in Ps 78, n. 9-12). 

Gott ist jenseits aller (Selbst-)Erfahrung; nur der •Überstieg (excessus) 
des Glaubens" (wird Bonaventura mit den griechischen Vätern sagen) 
rührt an ihn. In hundertfachen Schattierungen hat die Überlieferung christ- 
licher Meditation diesen ihren eigenen, authentischen Weg beschrieben, 
von der Patristik über die mittelalterliche Mystik bis hin zu Marie de l'In- 
carnation und Fenelon. Kennen wir sie noch, oder wollen wir sie nicht mehr 
kennen? Ist das unterscheidend Christliche uns verleidet? Oder haben wir 
die geistige Kraft kritischer Umschmelzung verloren, die unsere Väter aus- 
zeichnete und die unerläßlich ist, wenn immer es um christliche Durchdrin- 
gung eines kulturellen, zumal eines religiösen Phänomens geht? Hieran 
entscheidet sich, ob die Vorsehung angesichts der heutigen •agonia" der 
Christen ihren Daumen nach oben oder nach unten kehrt. 

Das erste, was es hier zu verstehen gilt, ist, daß die östlichen Meditations- 
methoden von einer bestimmten Weltanschauung nicht isolierbar sind. Sie 
wurden als die geeigneten Wege für die praktischen Ziele erfunden und 
ausgebaut, die dieser Weltanschauung als die Heilsziele für den in der Welt 
verlorenen und vom Göttlichen abgeirrten Menschen erschienen. Sie sind 
als Methoden so sehr von diesen Zielen beherrscht und sozusagen durch- 



Hans Urs von Balthasar 262 

tränkt, daß ihre Logik und Angepaßtheit durchaus bewundernswert ist. 
Für uns hier ist es nicht wichtig, die einzelnen Nuancen der östlichen Reli- 
giosität (Brahmanismus, Buddhismus, Samkhya, Hinduismus usf., bzw. die 
verschiedenen Arten des Buddhismus) zu unterscheiden; von Bedeutung ist 
jener gemeinsame Hintergrund, den sie auch, grob gesprochen, mit den 
späthellenistischen und zum Teil mit den mohammedanischen Mystiken 
teilt. Man kann sagen, sie sei der letzte und verfeinerte Ausdruck des Ver- 
suchs der naturhaft religiösen Anlage des Menschen, dem Gefängnis der 
Endlichkeit und offensichtlichen Nichtgöttlichkeit dieser raumzeitlichen 
Welt und Existenz zu entrinnen und - wie Paulus sagt - •Gott zu suchen, 
ob sie etwa an ihn zu rühren und ihn zu finden vermöchten" (Apg 17, 27). 
Dieser naturhafte Aufbruch aus dem Endlichen zum Unendlichen hin ist 
gewiß zutiefst im menschlichen Herzen angelegt, das nach Augustinus ruhe- 
los ist, bis es •in Dir ruht"; man darf ihn also nicht, wie Karl Barth, so- 
gleich des Titanismus und babylonischen Turmbaus bezichtigen, eines ver- 
messenen Unternehmens, mit eigenen Mitteln den Himmel zu erstürmen 
und sich der •Erfahrung" des Göttlichen und Absoluten zu bemächtigen. 
Freilich wird dieser erbsündige und persönlich-sündige Titanismus die my- 
stische Eskalade des Thronsaals Gottes bald überformen, und es wird sehr 
schwierig sein, im Konkreten die beiden Sphären auseinanderzutrennen: 
was ist an einer solchen Methode der Antrieb der schlichten Sehnsucht der 
Kreatur nach Gott - und was ist die Ungeduld und der Übermut, die Frucht 
vom Baum des Lebens selber pflücken zu wollen? Nichts an menschlichen 
kulturellen Erfindungen ist von dieser Hybris apriori ganz frei, weshalb 
der Verdacht der Kirchenväter aller nichtchristlichen Kultur gegenüber be- 
rechtigt war, gerade auch dann, wenn sie Elemente davon übernahmen. 

Wie und in welchem prozentualen Verhältnis auch immer sich •Natur" 
und •Schuld" durchdringen mögen, kennzeichnend ist, daß die in Frage 
stehenden Meditationsmethoden vom Bedürfnis des Menschen zeugen, aus 
der Welt auszuziehen, um Gott zu finden. Dieses Bedürfnis deutet die end- 
liche Kreatürlichkeit als eine Entfremdung, einen Abfall vom Absoluten, 
es deutet das nur •analoge" Sein des Geschöpfs als den Gegensatz zum 
wahren und schlechthinnigen Sein - also als bloßen Schein, der durchbro- 
chen werden muß; oder falls man darauf beharrt, das Weltliche als 
•seiend" zu benennen, wird man das Absolute als •Nicht-sein" (Nirvana) 
bezeichnen müssen. Das Endliche muß seine Grenzen übersteigen, sie 
negieren, sie hinter sich zurücklassen, um sich mit dem Absoluten zu einen. 
Um der praktischen Erreichung dieses Überstiegs (Transzendenz) willen 
sind alle östlichen Meditationsmethoden da. 

In diesem Sinn sind sie heidnisch, genauerhin spät-heidnisch, aus einer 
Periode des Heidentums, da die naive Illusion von persönlichen Göttern, 



Meditation als Verrat 263 

die sich mit dem Menschen einlassen, als Schutz- und Bundesgötter sie be- 
hüten und durch (oft magische) Gebetspraktiken umstimmbar sind, verflo- 
gen ist, und nur noch die nackte Endlichkeit und die nackte Unendlichkeit 
einander gegenüberstehen. Diese radikalisierte Situation zwingt, wenn 
man wirklich den Graben übersteigen will, zu einer radikalen Lösung, die 
der konsequente Buddhist wirklich annimmt: Verneinung der Welt, um 
•Gott" zu gewinnen. Die Welt ist •Samsara", ewige, verfluchte Wieder- 
kehr alles Gleichen, des immer gehegten •Durstes" (trsna, christlich: Kon- 
kupiszenz), dessen Befriedigung durch Endliches neuen, ärgeren Durst er- 
weckt - in diesem und in allen darauffolgenden Leben -: der •Durst" selbst 
muß vernichtet und überstiegen werden in die volle •Leidenschaftslosig- 
keit" allem Weltlichen gegenüber. 

2, 

Was heidnische Religiosität in diesem Stadium nicht weiß und nicht wissen 
kann, ist, daß nicht das Endliche sich dem unbewegten Unendlichen gegen- 
über bewegt, sondern daß der lebendige Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs 
aus freier Gnade zu dem in der Endlichkeit verlorenen Menschen hin auf- 
bricht. Der •unbekannte Gott", der als der •Widerspruch" zur Welt er- 
schien, enthüllt Mose gegenüber seinen Geheimnisnamen und geht dabei 
einen Bund mit dem von ihm erwählten Volk ein. Er ist es, der den Bund 
stiftet, aber indem es einen solchen gibt, braucht zwischen Gott und Mensch 
kein Widerspruch (der Sünde, nicht des Seins!) mehr zu herrschen, es kann 
eine Verwandtschaft bestehen, die vom geschlossenen Bund her auch die 
Verwandtschaft des Geschöpfs mit dem Schöpfer, des Endlichen mit dem 
Unendlichen aufdeckt. 

Und nun kehrt sich - schon in Israel - der Sinn und damit die Me- 
thode der Meditation schlechthin um. Was die (vielleicht noch rudimentäre, 
aber doch echte) Meditation des Alten Bundes (vgl. Ps 119) zum Inhalt hat, 
ist alles, was von Gott her auf den Menschen zukommt: Gottes Weisungen 
und Gebote, seine Erbarmungen und Gerichte (die wunderbar und anbe- 
tungswürdig sind), seine schon erwiesenen Großtaten und noch ausstehen- 
den Verheißungen, innerhalb welcher der von Dankbarkeit überwältigte 
Fromme lebt. Was von Gott her geschenkt wird, ist so groß und so sätti- 
gend, daß der Gedanke eines Überstiegs zu Gott (als •Unsterblichkeit") 
dem klassischen Israel noch fremd ist: Gott hat ja sein Zelt mitten unter 
den Zelten des Volkes aufgeschlagen! 

Dennoch vollendet sich diese Bewegung Gottes erst - über alles von 
menschlicher Sehnsucht Erahnbare hinaus - in der •Fleischwerdung" seines 
Wortes. Nicht allein ist damit Gott endgültig auf der Seite des Menschen 



Hans Urs von Balthasar 264 

angekommen und redet nicht mehr außen und oben, sondern wie ein 
menschliches Du zu einem andern, er kann jetzt in der Sprache der gesam- 
ten menschlichen Existenz seine innere Göttlichkeit - seine ewige Liebe - 
kundtun, bis zum •Wahnsinn des Kreuzes", der ihn die Gottverlassenheit 
und den Gott-Widerspruch der Sünde auf sich selbst laden und hinweg- 
tragen heißt, um dann von jenseits des Todes, auferstehend, uns seinen 
inneren göttlichen Geist in die Herzen auszugießen, der uns das letzte My- 
sterium Gottes im Glauben ahnen läßt: seine Dreieinigkeit, die nicht anders 
als durch diese Menschwerdung des vom Vater durch den Geist gesendeten 
Sohnes offenbar werden konnte. 

Nun heißt •Bund" dem Alten Testament gegenüber christlich nochmals 
etwas ganz Neues. Wenn im Alten Bund das Zueinander Jahwes und Isra- 
els so oft im Bild der Hochzeitlichkeit geschildert wurde, so überholt die 
Fleischwerdung des Wortes und seine Verbindung mit dem neuen Israel, 
der Kirche als seinem •Leib" und seiner •Braut", das alttestamentliche Bild, 
aber auch das gesamte geschöpfliche Mann-Frau-Verhältnis (Eph 5, 32, mit 
Bezug auf Gen 2, 24). Inkarnation bedeutet hier höchstes Konkretwerden 
der Liebe, bedeutet - wie die unzähligen Hoheliedkommentare im Herz- 
punkt katholischer Theologie unermüdlich wiederholen, wie zuletzt das 
Lebenswerk Erich Przywaras es großartig entfaltet hat - •Hochzeitlich- 
keit", und zwar zentral im Kreuz, wo Christus sich von den Pfeilen der 
Weltsünde (und zentral der Kirchensünde!) durchbohren läßt, um der 
Welt (und zentral der den Kelch hinhaltenden Kirche) seine leiblichen 
Sakramente, Wasser und Blut, zu schenken. Im Furchtbar-Drastischen die- 
ses •wundersamen Tauschs" (wie die Väter sagen), im unrückführbar Hi- 
storischen und Kategorialen, das man •sieht, hört und tastet", und, nach 
Johannes, hier allein, offenbart sich das Tiefste vom •Worte des Lebens". 
Hier allein auch, in der eucharistischen Einigung, erhält Kirche - und in ihr 
jeder Christ - teil an der erlösenden Fruchtbarkeit des Gotteswortes für die 
Welt, Kirche, die nicht •Sakrament für die Welt" wäre (das aber ist sie 
nur im Kreuz), hätte aufgehört, Kirche Christi zu sein. 

Christliche Kontemplation ist - wie die Betrachtung der Heiligen zeigt - 
das nie endende Staunen und Sich-Versenken in die Mysterien des •Neuen 
und Ewigen Bundes", aber kein Staunen wie das eines Zuschauers vor 
einem Schauspiel, sondern dasjenige eines, der selbst mitten im Drama 
Gottes steht und mitspielt. Darum ist Kontemplation in Eucharistie und 
Kreuz kein bloßes Gerührtsein über etwas, das einem andern, vielleicht 
sehr Geliebten, zustößt, sondern ein inneres Erfaßtwerden durch das Ge- 
schehende, wie es das Urbild der •Ecclesia Immaculata Catholica", die 
unter dem Kreuz stehende Mutter und Braut, zeigt. Hier und nirgends 
sonst hat der christlich Betrachtende zu stehen, und im Lichte dieses ewig 



Meditation ah Verrat 265 

sieh vollziehenden Ereignisses, der •Hochzeit des Lammes" (Offb 19, 7), 
wird alles übrige betrachtenswert: das irdische Leben Jesu in jeder Einzel- 
heit, die ganze Heilsgeschichte, alles, was in Welt und Einzelleben an die 
unausdenkbare Gnade Gottes erinnert. Anbetung, Dank, Fürbitte, Selbst- 
hingabe für das Heilswerk Gottes, innere Teilnahme an diesem Werk - 
zuletzt als ein Genommen- und Verbrauchtwerden durch das göttliche 
Feuer im Ganzbrandopfer des Kreuzes -, das sind die immer neuen existen- 
tiellen Dimensionen christlicher Meditation. 

Der Ernst des Genommenwerdens kann zur •Dunklen Nacht der Sinne 
und des Geistes" werden, das heißt, wenn es wahrhaft christlich zugeht, 
zur geschenkten Teilnahme an der Gottverlassenheit des Gekreuzigten, die 
etwas himmelweit anderes ist als die Schein-Nacht, in die für den nicht- 
christlichen Meditierenden bei seiner astronautischen Fahrt zum Absolu- 
ten die Umrisse der endlichen Dinge verdämmern. Dieser verläßt ja nur, 
woran ihm nichts liegt. Aber der Sohn und der mit ihm zu leiden Gewür- 
digte wird von dem verlassen, an dem alles liegt, von dem Gott, dessen 
Willen zu tun •meine Speise" ist. Er verhungert aus Liebe am Entzug der 
Liebe. 

Die ganze Tradition christlichen Meditierens, falls dieses echt ist, um- 
kreist das Aufscheinen der Ewigen Dreieinigen Liebe im Christusereignis. 
Wer Augustinus kennt - seine Predigten, seinen Johanneskommentar - 
weiß auch, daß er mit dem •Überstieg", den wir am Anfang zitierten, 
nichts anderes meint als das johanneische Hindurchschimmern der Abso- 
luten Liebe durch ihre historischen Manifestationen, unablösbar von die- 
sen. Geist ist ohne Wasser und Blut nicht zu haben (1 Joh 5,6), wer aber 
•Jesus auflöst, ist nicht aus Gott" (1 Joh 4, 3), Johannes nennt ihn im glei- 
chen Atemzug den Antichrist. Sofern christliche Meditation immer vom 
Konkret-Geschichtlichen zum darin sich offenbarenden Mysterium über- 
geht, kann sie •transzendierend" genannt werden; sie •transzendental" 
(im kantischen und buddhistischen Sinn) zu nennen, ist unmöglich. 

3. 

Die Kirche als ganze mit allen ihren Gliedern ist in das Mysterium Christi 
hinein •neugeboren" und kann die Welt insgesamt von keinem andern 
Standort als diesem aus orten und werten. Denn sie ist in all ihren Gliedern 
dem einen Christus zugestaltet. Paulus, der dies sagt, fährt fort: •Ich 
fürchte aber, wie die Schlange durch ihre Falschheit Eva täuschte, könntet 
auch ihr in euren Gedanken (bzw. Meditationen) von der aufrichtig-schlich- 
ten Hingabe an Christus abkommen: es macht euch ja offenbar nichts aus, 
wenn irgendein Hergelaufener euch einen anderen Jesus verkündet, als wir 



Hans Urs von Balthasar 266 

verkündet haben, wenn ihr einen andern Geist empfangt, als ihr empfan- 
gen habt, oder ein anderes Evangelium, als ihr aufgenommen habt" (2 Kor 
11, 3 f). 

Was hier der Gemeinde im ganzen eingeschärft wird, muß in besonderer 
Weise denen gesagt werden, die dazu bestellt sind, die Kirche mit Maria 
unter dem Kreuz, mit den heiligen Frauen zusammen durch alle Zeiten real 
zu repräsentieren: den Ordensleuten, und unter diesen besonders den 
Kontemplativen. Denn das •Amt" Marias umgreift alles Kirchliche, auch 
das petrinische Amt. Es ist das Amt des betrachtenden Einbezogenseins, der 
Stellvertretung und der Fürbitte. 

Es könnte deshalb der Kirche keine intimere und tödlichere Wunde zu- 
gefügt werden, als wenn die Orden den exponierten Ort ihrer christlichen 
Meditation, die sie stellvertretend für die ganze Kirche und die Welt aus- 
zuüben haben, verlassen würden, um sich in den Windschutz nichtchrist- 
licher Meditation zurückzubegeben und es sich dort wohl sein zu lassen. 
Dieser Abfall könnte nicht anders bezeichnet werden denn als Verrat an 
der gekreuzigten Liebe Gottes, und da es um inkarnierte Liebe geht, als 
Ehebruch, in einem weit schrecklicheren Sinn als dieses Wort auf die 
Synagoge zutraf (Ez 16). Israel realisierte nicht, daß es in einem Zustand 
schwerer Sünde lebte, bis ein Prophet ihm diesen brutal aufdecken mußte. 

Man muß hinzufügen, daß (gemäß der Aussage erfahrener Zenmeister) 
wirkliche Christen niemals echte Zenmeditation erlernen können, sie sind 
dafür viel zu stark durch die personale Gnade und Liebe Christi geprägt. 
Und der wahrhaft komische Dilettantismus, mit dem in Europa asiati- 
sche Methoden nachgeahmt werden - in ein paar Stunden wollen Christen 
und Europäer erlernen, was die Asiaten durch jahrelanges Üben gewin- 
nen -, die scharlatanhafte Vermischung von sogenanntem Zen mit aller- 
hand psychoanalytisch-gruppendynamischen Harmlosigkeiten (wie Mal- 
Meditation und dgl. Unfug), würde zu bloßem Gelächter reizen, wenn man 
sich ob des kirchlichen Substanzverlustes, des Verrates in der innersten 
kirchlichen Zitadelle nicht schamrot das Antlitz verhüllen müßte. 

Gewiß ist •Eva" immer leicht verführbar, zumal wenn die Schlange ihr 
•neues Evangelium" unter dem Deckmantel der kulturellen Assimilation 
verkündet, wenn man Hängebrücken baut zwischen Cankara und Eckhart, 
zwischen Jung und Johannes vom Kreuz; auch ein Merton und die Bene- 
diktiner in Bangkok und Bangalore versuchten über solche Schwebebalken 
zu balancieren. Und genügend christliche Autoritäten preisen eine östliche 
Meditation an, aus der sie das Heidnische ausgetrieben und daraus ein 
neutrales Werkzeug für jegliche Betrachtung hergestellt zu haben behaup- 
ten. Wieweit dergleichen möglich und unmöglich ist, scheint Jacques Al- 
bert Cuttat (Asiatische Gottheit - christlicher Gott. Die Spiritualität der 



Meditation als Verrat 267 

beiden Hemisphären, Einsiedeln o. J.) am klarsten und zugleich einfüh- 
lendsten gezeigt zu haben. 

Natürlich hat alle Meditation, wie wir anfangs zeigten, ein natürliches 
Fundament in einer eingeborenen Sehnsucht des Geschöpfs nach Gott; aber 
es ist ein anderes, über diesem Fundament den Bau Gottes sich vollenden 
zu lassen oder es als Dach nach oben zu kehren. Und natürlich hat nicht- 
christliche Mystik immer wieder, durch die Jahrhunderte hindurch, christ- 
liche Spiritualität befruchtet, aber wenn es richtig zuging, dann als •Her- 
ausforderung", die die spezifisch christliche Antwort hervortrieb: man 
denke nur nochmals an die reife Form der augustinischen Frömmigkeit, als 
sie sich einmal von den neuplatonischen Eierschalen befreit hatte. Und 
nochmals, natürlich kann christliche Mystik sich zuweilen der Sprache nicht- 
christlichen Denkens und Erfahrens bedienen, um unterscheidend christ- 
liche Inhalte auszudrücken; das ist weitgehend bei Eckhart, in der viel miß- 
brauchten •Wolke des Nichtwissens" und bei Johannes vom Kreuz der 
Fall; ein Musterbeispiel ist Ramon Lulls Büchlein •Von Liebenden und 
Geliebten" (aber wenn Goethe Hafis nachahmt, ist es eben Goethe, und 
wenn Lull die sufistische Sprache gebraucht, redet er zentral christlich). Dar- 
über hinaus gibt es jedoch die gefährlichen Synkretisten, die meinen, in der 
Tiefe käme doch alles •auf das gleiche hinaus", der lächelnde Buddha und 
der mit dem furchtbaren Schrei sterbende Gottverlassene seien letztlich 
Erscheinungsformen derselben Seinstiefe. Dem ist nicht so; das Kreuz, die 
Auferstehung und die Eucharistie Christi sind mit nichts anderem zusam- 
menzuzählen und aufzurechnen, und in die Einmaligkeit des Verhältnisses 
Christus-Kirche hinein hat alles übrige sich kritisieren und relativieren 
zu lassen. 

Johann Baptist Metz hat die erfreuliche Einfalt gehabt, die heutigen 
Orden auf ihre eigentliche Bestimmung hin anzusprechen: •Schocktherapie 
des Heiligen Geistes für die Großkirche" zu sein, •Hoffnungsexistenz mit 
apokalyptischem Stachel" (Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der 
Nachfolge. Herder 1977, 10. 78). Angesichts dessen, was in vielen Klöstern 
heute getrieben wird, ist diese Forderung bitterer Hohn. Denn dieses Trei- 
ben ist, vom christlichen Mysterium und der geforderten Nachfolge aus be- 
trachtet, die reine Unfruchtbarkeit. Man betreibt •Seelenhygiene", weil 
solche Entleerungsübungen einem •gut tun"; das ist ein rein egoistischer 
Gesichtspunkt, direkt entgegengesetzt dem Motiv der christlichen Medita- 
tion, wie alle Heiligen es gekannt und verstanden haben: dort dabeisein zu 
sollen und zu dürfen, wo es nicht •einem", sondern der Welterlösung •gut 
tut", in einem Gebet der Trockenheit und, wenn Gott will, der Verlassen- 
heit, das, wie Metz richtig zeigt, geradezu der Mittelpunkt der geforderten 
Nachfolge ist (a.a.O. 67 ff). Aber wie soll das schal gewordene Salz seine 



Boka di Mpasi Londi 268 

Kraft zurückerhalten? Der Reiche mit seinem egoistischen Geldsack kommt 
nicht durch das Nadelöhr der gekreuzigten Liebe; und es fragt sich sehr, ob 
die östlichen Meditationstechniken nicht eine feinere und gefährlichere 
Form des Reichtums, des Könnens und Besitzens sind als das Geld. Die 
Schrift weiß nichts von alledem, sie weiß nur: •Selig die Armen im Geiste", 
die Bettler vor Gottes Tür, die da klopfen und die, wenn ihnen aufgetan 
wird, als Kinder des Vaters begrüßt werden. 

Die jungen Kirchen Afrikas 
vor der Frage nach ihrer Authentizität 
Boka di Mpasi Londi SJ, Kinshasa, Zaire"" 

Fliegt ein Reisender über Europa und Afrika, dann hinterläßt ihm der 
Kontrast der Landschaften beider Kontinente einen tiefen Eindruck. 

Als königliches Land - offen der Sonne zugekehrt - erstreckt sich Afrika 
in endlos verfügbaren Räumen, einladendes Symbol für Aufnahmebereit- 
schaft und Gastfreundschaft. Seine grünende oder sandige Natur läßt schon 
dem ersten Aussehen nach fröhlich empfangende Gesichter erwarten. Aus 
der Höhe der Wolken fühlt man sich eingeladen. Und man spürt die Lust 
zu landen, weil die Hoffnung wach wird, in einer Welt voll Seele und 
Leben willkommen zu sein .. . 

* Der vorliegende Beitrag erschien in der afrikanischen theolog. Zeitschrift •TELEMA" 
(1975, 1. Heft, S. 48-56), die von Jesuiten in Kinshasa, Zaire, herausgegeben wird und die 
sich hauptsächlich mit Fragen eines authentisch afrikanischen Christentums, vor allem auf 
den Gebieten der Spiritualität, der Liturgie und der Pastoral (Verkündigung) befaßt, ent- 
sprechend der Aufmunterung Papst Pauls VI. anläßlich seines Besuchs in Kampala, Ugan- 
da, zur Einweihung der Gedenkstätten der ersten afrikanischen Märtyrer, vor den versam- 
melten Kardinälen und Bischöfen aus Afrika (1969): •Afrikaner, Ihr seid von nun an 
Eure eigenen Missionare ... Ihr könnt und müßt ein afrikanisches Christentum haben". 

Die Erlaubnis zum Abdruck dieses Beitrages gab der Autor selbst, der zugleich Haupt- 
schriftleiter der Zeitschrift ist. Pater Boka möchte seine Überlegungen als Diskussionsbei- 
trag zum Thema •Afrikanisches Christentum" aufgefaßt wissen. Wir bringen seinen Auf- 
satz mit nur geringfügigen Auslassungen. Die Übersetzung besorgte Karl-Heinz Neu- 
feld SJ. 




