Hans Urs von Balthasar 260

gelohnt. Lacherlich wenig und doch so elend schwer. Aber die Trinen sind
da, auch wenn ich nicht weiff, warum Du erst weinen 148t. Jetzt sagt mir
der Glaube, dafl diese Trinen Deine Trinen sind. Dir sind sie getrocknet.
Gut. Ich glaube Dir. Denn sonst wire mir aller Jammer und jede Trine
gleichgiiltig. Suche ich Dich? Brauche ich Dich? Oder bin ich schon bei Dir?
Nein. Kein Abkiirzungsweg. Nur Anfang. Schritte. Schritte auf Dich zu.
Viel mehr als das stumme Gebet bleibt mir nicht, kommt mir nicht. Herr,
daf ich sehe! Diesen Wunsch hast Du einmal erfiillt. Einmal? . . .

»Fuhre Du, mildes Licht, im Dunkel, das mich umgibt, fithre Du

mich hinan! Die Nacht ist finster und ich bin fern der Heimat: fithre

Du mich hinan! Leite Du meinen Fufl — sehe ich auch nicht weiter:

wenn ich nur sehe jeden Schritt.

Einst war ich weit, zu beten, dafl Du mich fiihrest. Selbst wollt ich

wihlen. Selbst mir Licht, trotzend dem Abgrund, dachte ich meinen

Pfad zu bestimmen, setzte mir stolz das eigene Ziel.

Aber jetzt — 1afl es vergessen sein.

Du hast so lange mich behiitet — wirst mich auch weiter fithren: tiber

sumpfiges Moor, iiber Strome und lauernde Klippen, bis voriiber die

Nacht und im Morgenlicht Engel mir winken.

Ach, ich habe sie lingst geliebt — nur vergessen fiir kurze Zeit.

(Newman)

Meditation als Verrat

Hans Urs von Balthasar, Basel

Dieser Titel soll dem von Josef Sudbrack ,Herausgefordert zur Medita-
tion“ (Herderbiicherei 611) gegeniiber nicht einen Gegensatz oder eine Al-
ternative bilden, wohl aber eine mogliche Konsequenz aus der von ihm er-
fahrenen Herausforderung aufweisen. Die Christen sind durch die 6stliche
Meditationstechnik und ihren Einbruch in den christlichen Westen, nicht
zuletzt in sich christlich nennende Kldster, herausgefordert, dazu nimlich,
diesem wichtigen religiésen Phinomen auf christliche Weise zu begegnen.
Das heifdt, auf die Weise, wie die Kirchenviter und die alten Ménche die
ganz analoge Herausforderung der (moglicherweise auch von Indien be-



Meditation als Verrat 261

einfluten) Kontemplationsmethode der Neuplatoniker bestanden haben:
kritisch aussondernd und durch eine totale Verwandlung hindurdh sich as-
similierend, genauso, wie sie es mit den griechischen philosophischen Be-
griffen taten, welche sie zum Ausdruck des trinitarischen und des christolo-
gischen Mysteriums iibernahmen.

So kann man bei Augustinus (und seinen zahllosen Nachfolgern — von
den griechischen Vitern zu schweigen) ganz ausdriicklich eine transzendie-
rende Meditation feststellen: ,Denn es war dieser Uberspringende (trans-
siliens) unbefriedigt von allem Irdischen, und adlergleich {iberstieg er allen
Dunst, der die Erde bedeckt . . . und gelangte zu etwas Heiter-Klarem: zum
Gott-Wort bei Gott“ (En in Ps 61, n. 18). Aber wie gelingt dieser ,Uber-
sprung Ober die Mauer® (wie Psalm 18, 30 sagt)? Augustin weill mit den
Platonikern, dafl ,der geheimnisvolle Weg nach innen“ geht, dafl Samm-
lung in der Einfachheit der Seele der erste notwendige Schritt ist; er weifl
aber als Christ, welch ungeheure Gefahr dem auflauert, der hierbei ste-
henbleiben wollte. ,,Ich durchforschte meinen Geist': und hier nun ist zu
forchten, dafl er in seinem Geist zuriickbleibe und nicht tiberspringe. . .
Und ich sprach: , Jetzt fange ich an!®, da ich auch aus mir selber auszog. Hier
ist keine Gefahr mehr, denn in mir selbst zurtickzubleiben, das war die Ge-
fahr* (Enin Ps 78, n. 9-12).

Gott ist jenseits aller (Selbst-)Erfahrung; nur der ,Uberstieg (excessus)
des Glaubens® (wird Bonaventura mit den griechischen Vitern sagen)
rithrt an ihn. In hundertfachen Schattierungen hat die Uberlieferung christ-
licher Meditation diesen ihren eigenen, authentischen Weg beschrieben,
von der Patristik iiber die mittelalterliche Mystik bis hin zu Marie de I'In-
carnation und Fénelon. Kennen wir sie noch, oder wollen wir sie nicht mehr
kennen? Ist das unterscheidend Christliche uns verleidet? Oder haben wir
die geistige Kraft kritischer Umschmelzung verloren, die unsere Viter aus-
zeichnete und die unerlaflich ist, wenn immer es um christliche Durchdrin-
gung eines kulturellen, zumal eines religiésen Phinomens geht? Hieran
entscheidet sich, ob die Vorsehung angesichts der heutigen ,agonia® der
Christen ihren Daumen nach oben oder nach unten kehrt.

1.

Das erste, was es hier zu verstehen gilt, ist, dafl die ostlichen Meditations-
methoden von einer bestimmten Weltanschauung nicht isolierbar sind. Sie
wurden als die geeigneten Wege fir die praktischen Ziele erfunden und
ausgebaut, die dieser Weltanschauung als die Heilsziele fiir den inder Welt
verlorenen und vom Géottlichen abgeirrten Menschen erschienen. Sie sind
als Methoden so sehr von diesen Zielen beherrscht und sozusagen durch-



Hans Urs von Balthasar 262

trankt, dafl jhre Logik und Angepafitheit durchaus bewundernswert ist.
Fiir uns hier ist es nicht wichtig, die einzelnen Nuancen der ostlichen Reli-
giositat (Brahmanismus, Buddhismus, Samkhya, Hinduismus usf., bzw. die
verschiedenen Arten des Buddhismus) zu unterscheiden; von Bedeutung ist
jener gemeinsame Hintergrund, den sie auch, grob gesprochen, mit den
spithellenistischen und zum Teil mit den mohammedanischen Mystiken
teilt. Man kann sagen, sie sei der letzte und verfeinerte Ausdruck des Ver-
suchs der naturhaft religiosen Anlage des Menschen, dem Gefingnis der
Endlichkeit und offensichtlichen Nichtgottlichkeit dieser raumzeitlichen
Welt und Existenz zu entrinnen und — wie Paulus sagt — ,Gott zu suchen,
ob sie etwa an ihn zu rithren und ihn zu finden vermochten® (Apg 17, 27).
Dieser naturhafte Aufbruch aus dem Endlichen zum Unendlichen hin ist
gewild zutiefst im menschlichen Herzen angelegt, das nach Augustinus ruhe-
los ist, bis es ,in Dir ruht”; man darf ihn also nidht, wie Karl Barth, so-
gleich des Titanismus und babylonischen Turmbaus bezichtigen, eines ver-
messenen Unternchmens, mit eigenen Mitteln den Himmel zu erstiirmen
und sich der ,Erfahrung® des Géttlichen und Absoluten zu bemachtigen.
Freilich wird dieser erbsiindige und persénlich-siindige Titanismus die my-
stische Eskalade des Thronsaals Gottes bald tiberformen, und es wird sehr
schwierig sein, im Konkreten die beiden Sphéren auseinanderzutrennen:
was ist an einer solchen Methode der Antrieb der schlichten Sehnsucht der
Kreatur nach Gott — und was ist die Ungeduld und der Ubermut, die Frucht
vom Baum des Lebens selber pfliicken zu wollen? Nichts an menschlichen
kulturellen Erfindungen ist von dieser Hybris apriori ganz frei, weshalb
der Verdacht der Kirchenviter aller nichtchristlichen Kultur gegeniiber be-
rechtigt war, gerade auch dann, wenn sie Elemente davon iibernahmen.

Wie und in welchem prozentualen Verhiltnis auch immer sich , Natur®
und ,Schuld® durchdringen mogen, kennzeichnend ist, daf die in Frage
stehenden Meditationsmethoden vom Bedtirfnis des Menschen zeugen, aus
der Welt auszuziehen, um Gott zu finden. Dieses Bediirfnis deutet die end-
liche Kreattirlichkeit als eine Entfremdung, einen Abfall vom Absoluten,
es deutet das nur ,analoge® Sein des Geschopfs als den Gegensatz zum
wahren und schlechthinnigen Sein ~ also als blofen Schein, der durchbro-
chen werden muf}; oder falls man darauf beharrt, das Weltliche als
»seiend“ zu benennen, wird man das Absolute als , Nicht-sein® (Nirvana)
bezeichnen miissen. Das Endliche mufl seine Grenzen iibersteigen, sie
negieren, sie hinter sich zuriicklassen, um sich mit dem Absoluten zu einen.
Um der praktischen Erreichung dieses Uberstiegs (Transzendenz) willen
sind alle ostlichen Meditationsmethoden da.

In diesem Sinn sind sie heidnisch, genauerhin spit-heidnisch, aus einer
Periode des Heidentums, da die naive Ilusion von personlichen Géttern,



Meditation als Verrat 263

die sich mit dem Menschen einlassen, als Schutz- und Bundesgotter sie be-
hiiten und durch (oft magische) Gebetspraktiken umstimmbar sind, verflo-
gen ist, und nur noch die nackte Endlichkeit und die nackte Unendlichkeit
einander gegeniberstehen. Diese radikalisierte Situation zwingt, wenn
man wirklich den Graben ibersteigen will, zu einer radikalen Lésung, die
der konsequente Buddhist wirklich annimmt: Verneinung der Welt, um
»,Gott“ zu gewinnen. Die Welt ist ,Samsara®, ewige, verfluchte Wieder-
kehr alles Gleichen, des immer gehegten ,Durstes” (tr¥na, christlich: Kon-
kupiszenz), dessen Befriedigung durch Endliches neuen, drgeren Durst er-
weckt — in diesem und in allen darauffolgenden Leben —: der ,Durst® selbst
muf} vernichtet und iberstiegen werden in die volle ,Leidenschaftslosig-
keit“ allem Weltlichen gegentiber.

2.

Was heidnische Religiositit in diesem Stadium nicht weifs und nicht wissen
kann, ist, dafl nicht das Endliche sich dem unbewegten Unendlichen gegen-
tiber bewegt, sondern dafl der lebendige Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs
aus freier Gnade zu dem in der Endlichkeit verlorenen Menschen hin auf-
bricht. Der ,unbekannte Gott“, der als der , Widerspruch® zur Welt er-
schien, enthiilit Mose gegeniiber seinen Geheimnisnamen und geht dabei
einen Bund mit dem von thm erwihlten Volk ein. Er ist es, der den Bund
stiftet, aber indem es einen solchen gibt, braucht zwischen Gott und Mensch
kein Widerspruch (der Siinde, nicht des Seins!) mehr zu herrschen, es kann
eine Verwandtschaft bestehen, die vom geschlossenen Bund her auch die
Verwandtschaft des Geschpfs mit dem Schopfer, des Endlichen mit dem
Unendlichen aufdeckt.

Und nun kehrt sich — schon in Israel — der Sinn und damit die Me-
thode der Meditation schlechthin um. Was die (vielleicht noch rudimentire,
aber doch echte) Meditation des Alten Bundes (vgl. Ps 119) zum Inhalt hat,
ist alles, was von Gott her auf den Menschen zukommt: Gottes Weisungen
und Gebote, seine Erbarmungen und Gerichte (die wunderbar und anbe-
tungswiirdig sind), seine schon erwiesenen Grofitaten und noch ausstehen-
den Verheiflungen, innerhalb welcher der von Dankbarkeit tiberwaltigte
Fromme lebt. Was von Gott her geschenkt wird, ist so grof§ und so sétti-
gend, dafl der Gedanke eines Uberstiegs zu Gott (als ,Unsterblichkeit“)
dem klassischen Israel noch fremd ist: Gott hat ja sein Zelt mitten unter
den Zelten des Volkes aufgeschlagen!

Dennoch vollendet sich diese Bewegung Gottes erst — tiber alles von
menschlicher Sehnsucht Erahnbare hinaus — in der ,, Fleischwerdung® seines
Wortes. Nicht allein ist damit Gott endgiiltig auf der Seite des Menschen



Hans Urs von Balthasar 264

angekommen und redet nicht mehr auflen und oben, sondern wie ein
menschliches Du zu einem andern, er kann jetzt in der Sprache der gesam-
ten menschlichen Existenz seine innere Goéttlichkeit — seine ewige Liebe —
kundtun, bis zum , Wahnsinn des Kreuzes“, der ithn die Gottverlassenheit
und den Gott-Widerspruch der Stinde auf sich selbst laden und hinweg-
tragen heifdt, um dann von jenseits des Todes, auferstehend, uns seinen
inneren gottlichen Geist in die Herzen auszugiefen, der uns das letzte My-
sterium Gottes im Glauben ahnen 148t: seine Dreieinigkeit, die nicht anders
als durch diese Menschwerdung des vom Vater durch den Geist gesendeten
Sohnes offenbar werden konnte.

Nun heifit ,Bund® dem Alten Testament gegeniiber christlich nochmals
etwas ganz Neues. Wenn im Alten Bund das Zueinander Jahwes und Isra-
els so oft im Bild der Hochzeitlichkeit geschildert wurde, so {iberholt die
Fleischwerdung des Wortes und seine Verbindung mit dem neuen Israel,
der Kirche als seinem , Leib” und seiner ,Braut®, das alttestamentliche Bild,
aber auch das gesamte geschopfliche Mann-Frau-Verhiltnis (Eph 5, 32, mit
Bezug auf Gen 2, 24). Inkarnation bedeutet hier hochstes Konkretwerden
der Liebe, bedeutet — wie die unzdhligen Hoheliedkommentare im Herz-
punkt katholischer Theologie unermiidlich wiederholen, wie zuletzt das
Lebenswerk Erich Przywaras es groflartig entfaltet hat — ,Hochzeitlich-
keit“, und zwar zentral im Kreuz, wo Christus sich von den Pfeilen der
Weltsiinde (und zentral der Kirchensiinde!) durchbohren 1afit, um der
Welt (und zentral der den Kelch hinhaltenden Kirche) seine leiblichen
Sakramente, Wasser und Blut, zu schenken. Im Furchtbar-Drastischen die-
ses ,wundersamen Tauschs“ {wie die Viter sagen), im unriickfiihrbar Hi-
storischen und Kategorialen, das man ,sieht, hort und tastet®, und, nach
Johannes, hier allein, offenbart sich das Tiefste vom ,, Worte des Lebens®.
Hier allein auch, in der eucharistischen Einigung, erhilt Kirche — und in ihr
jeder Christ - teil an der erlosenden Fruchtbarkeit des Gotteswortes fiir die
Welt. Kirche, die nicht ,Sakrament fir die Welt“ wire (das aber ist sie
nur im Kreuz), hatte aufgehort, Kirche Christi zu sein.

Christliche Kontemplation ist — wie die Betrachtung der Heiligen zeigt -
das nie endende Staunen und Sich-Versenken in die Mysterien des ,Neuen
und Ewigen Bundes®, aber kein Staunen wie das eines Zuschauers vor
einem Schauspiel, sondern dasjenige eines, der selbst mitten im Drama
Gottes steht und mitspielt. Darum ist Kontemplation in Eucharistie und
Kreuz kein blofles Geriihrtsein iiber etwas, das einem andern, vielleicht
sehr Geliebten, zustofit, sondern ein inneres Frfafitwerden durch das Ge-
schehende, wie es das Urbild der ,Fcclesia Immaculata Catholica®, die
unter dem Kreuz stehende Mutter und Braut, zeigt. Hier und nirgends
sonst hat der christlich Betrachtende zu stehen, und im Lichte dieses ewig



Meditation als Verrat 265

sich vollziehenden Ereignisses, der ,Hochzeit des Lammes* (Offb 19, 7),
wird alles iibrige betrachtenswert: das irdische Leben Jesu in jeder Einzel-
heit, die ganze Heilsgeschichte, alles, was in Welt und Einzelleben an die
unausdenkbare Gnade Gottes erinnert. Anbetung, Dank, Fiirbitte, Selbst-
hingabe fiir das Heilswerk Gottes, innere Teilnahme an diesem Werk —
zuletzt als ein Genommen- und Verbrauchtwerden durch das gottliche
Feuer im Ganzbrandopfer des Kreuzes —, das sind die immer neuen existen-
tiellen Dimensionen christlicher Meditation.

Der Ernst des Genommenwerdens kann zur ,Dunklen Nacht der Sinne
und des Geistes“ werden, das heifit, wenn es wahrhaft christlich zugeht,
zur geschenkten Teilnahme an der Gottverlassenheit des Gekreuzigten, die
etwas himmelweit anderes ist als die Schein-Nacht, in die fiir den nicht-
christlichen Meditierenden bei seiner astronautischen Fahrt zum Absolu-
ten die Umrisse der endlichen Dinge verddmmern. Dieser verlafit ja nur,
woran ihm nichts liegt. Aber der Sohn und der mit ihm zu leiden Gewlir-
digte wird von dem verlassen, an dem alles liegt, von dem Gott, dessen
Willen zu tun ,meine Speise” ist. Er verhungert aus Liebe am Entzug der
Liebe.

Die ganze Tradition christlichen Meditierens, falls dieses echt ist, um-
kreist das Aufscheinen der Ewigen Dreieinigen Liebe im Christusereignis.
Wer Augustinus kennt — seine Predigten, seinen Johanneskommentar —
weif} auch, dafl er mit dem ,Uberstieg“, den wir am Anfang zitierten,
nichts anderes meint als das johanneische Hindurchschimmern der Abso-
luten Liebe durch ihre historischen Manifestationen, unablésbar von die-
sen. Geist ist ohne Wasser und Blut nicht zu haben (1 Joh 5,6), wer aber
»Jesus aufldst, ist nicht aus Gott“ (1 Joh 4, 3), Johannes nennt thn im glei-
chen Atemzug den Antichrist. Sofern christliche Meditation immer vom
Konkret-Geschichtlichen zum darin sich offenbarenden Mysterium iiber-
geht, kann sie ,transzendierend” genannt werden; sie ,transzendental®
(im kantischen und buddhistischen Sinn) zu nennen, ist unmoglich.

3.

Die Kirche als ganze mit allen ihren Gliedern ist in das Mysterium Christi
hinein ,neugeboren® und kann die Welt insgesamt von keinem andern
Standort als diesem aus orten und werten. Denn sie ist in all ithren Gliedern
dem einen Christus zugestaltet. Paulus, der dies sagt, fahrt fort: ,Ich
fiirchte aber, wie die Schlange durch ihre Falschheit Eva tiuschte, konntet
auch ihr in euren Gedanken (bzw. Meditationen) von der aufrichtig-schlich-
ten Hingabe an Christus abkommen: es macht euch ja offenbar nichts aus,
wenn irgendein Hergelaufener euch einen anderen Jesus verkiindet, als wir



Hans Urs von Balthasar 266

verkiindet haben, wenn ihr einen andern Geist empfangt, als ihr empfan-
gen habt, oder ein anderes Evangelium, als ihr aufgenommen habt® (2 Kor
11, 3f).

Was hier der Gemeinde im ganzen eingescharft wird, mufl in besonderer
Weise denen gesagt werden, die dazu bestellt sind, die Kirche mit Maria
unter dem Kreuz, mit den heiligen Frauen zusammen durch alle Zeiten real
zu reprasentieren: den Ordensleuten, und unter diesen besonders den
Kontemplativen. Denn das ,Amt“ Marias umgreift alles Kirchliche, auch
das petrinische Amt. Es ist das Amt des betrachtenden Einbezogenseins, der
Stellvertretung und der Fiirbitte.

Es konnte deshalb der Kirche keine intimere und todlichere Wunde zu-
gefiigt werden, als wenn die Orden den exponierten Ort ihrer christlichen
Meditation, die sie stellvertretend fiir die ganze Kirche und die Welt aus-
zuiiben haben, verlassen wiirden, um sich in den Windschutz nichtchrist-
licher Meditation zuriickzubegeben und es sich dort wohl sein zu lassen.
Dieser Abfall kénnte nicht anders bezeichnet werden denn als Verrat an
der gekreuzigten Liebe Gottes, und da es um inkarnierte Liebe geht, als
Ehebruch, in einem weit schrecklicheren Sinn als dieses Wort auf die
Synagoge zutraf (Ez 16). Israel realisierte nicht, daff es in einem Zustand
schwerer Stunde lebte, bis ein Prophet ihm diesen brutal aufdecken mufite.

Man muf} hinzufiigen, daf} (gemafl der Aussage erfahrener Zenmeister)
wirkliche Christen niemals echte Zenmeditation erlernen konnen, sie sind
dafiir viel zu stark durch die personale Gnade und Liebe Christi geprégt.
Und der wahrhaft komische Dilettantismus, mit dem in Europa asiati-
sche Methoden nachgeahmt werden — in ein paar Stunden wollen Christen
und Europier erlernen, was die Asiaten durch jahrelanges Uben gewin-
nen —, die scharlatanhafte Vermischung von sogenanntem Zen mit aller-
hand psychoanalytisch-gruppendynamischen Harmlosigkeiten (wie Mal-
Meditation und dgl. Unfug), wiirde zu bloflem Geldchter reizen, wenn man
sich ob des kirchlichen Substanzverlustes, des Verrates in der innersten
kirchlichen Zitadelle nicht schamrot das Antlitz verhiillen miifite.

Gewif ist ,Eva“ immer leicht verfithrbar, zumal wenn die Schlange ihr
,neues Evangelium“ nnter dem Deckmantel der kulturellen Assimilation
verkiindet, wenn man Héngebriicken baut zwischen Cankara und Eckhart,
zwischen Jung und Johannes vom Kreuz; auch ein Merton und die Bene-
diktiner in Bangkok und Bangalore versuchten iiber solche Schwebebalken
zu balancieren. Und gentigend christliche Autoritdten preisen eine 6stliche
Meditation an, aus der sie das Heidnische ausgetrieben und daraus ein
neutrales Werkzeug fiir jegliche Betrachtung hergestellt zu haben behaup-
ten. Wieweit dergleichen moglich und unméglich ist, scheint Jacques Al-
bert Cuttat (Asiatische Gottheit — christlicher Gott. Die Spiritualitiit der



Meditation als Verrat 267

beiden Hemisphéren, Einsiedeln o. J.) am klarsten und zugleich einfiih-
lendsten gezeigt zu haben.

Natiirlich hat alle Meditation, wie wir anfangs zeigten, ein natiirliches
Fundament in einer eingeborenen Sehnsucht des Geschopfs nach Gott; aber
es ist ein anderes, iiber diesem Fundament den Bau Gottes sich vollenden
zu lassen oder es als Dach nach oben zu kehren. Und natiirlich hat nicht-
christliche Mystik immer wieder, durch die Jahrhunderte hindurch, christ-
liche Spiritualitdt befruchtet, aber wenn es richtig zuging, dann als ,Her-
ausforderung®, die die spezifisch christliche Antwort hervortrieb: man
denke nur nochmals an die reife Form der augustinischen Frommigkeit, als
sie sich einmal von den neuplatonischen Eierschalen befreit hatte. Und
nochmals, natiirlich kann christliche Mystik sich zuweilen der Sprache nicht-
christlichen Denkens und Erfahrens bedienen, um unterscheidend christ-
liche Inhalte auszudriicken; das ist weitgehend bei Eckhart, in der viel mifi-
brauchten ,Wolke des Nichtwissens® und bei Johannes vom Kreuz der
Fall; ein Musterbeispiel ist Ramon Lulls Biichlein ,Von Liebenden und
Geliebten” (aber wenn Goethe Hafis nachahmt, ist es eben Goethe, und
wenn Lull die sufistische Sprache gebraucht, redet er zentral christlich). Dar-
tiber hinaus gibt es jedoch die gefdhrlichen Synkretisten, die meinen, in der
Tiefe kime doch alles ,auf das gleiche hinaus®, der lichelnde Buddba und
der mit dem furchtbaren Schrei sterbende Gottverlassene seien letztlich
Erscheinungsformen derselben Seinstiefe. Dem ist nicht so; das Kreuz, die
Auferstehung und die Eucharistie Christi sind mit nichts anderem zusam-
menzuzdhlen und aufzurechnen, und in die Einmaligkeit des Verhaltnisses
Christus-Kirche hinein hat alles tibrige sich kritisieren und relativieren
zu lassen.

Jobann Baptist Metz hat die erfreuliche Einfalt gehabt, die heutigen
Orden auf ihre eigentliche Bestimmung hin anzusprechen: ,Schocktherapie
des Heiligen Geistes fiir die Groflkirche” zu sein, ,Hoffnungsexistenz mit
apokalyptischem Stachel® (Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der
Nachfolge. Herder 1977, 10. 78). Angesichts dessen, was in vielen Kléstern
beute getrieben wird, ist diese Forderung bitterer Hohn. Denn dieses Trei-
ben ist, vom christlichen Mysterium und der geforderten Nackfolge aus be-
trachtet, die reine Unfruchtbarkeit. Man betreibt ,Seelenhygiene®, weil
solche Entleerungsiibungen einem ,gut tun®; das ist ein rein egoistischer
Gesichtspunkt, direkt entgegengesetzt dem Motiv der christlichen Medita-
tion, wie alle Heiligen es gekannt und verstanden haben: dort dabeisein zu
sollen und zu diirfen, wo es nicht ,einem®, sondern der Welterlosung ,gut
tut“, in einem Gebet der Trockenheit und, wenn Gott will, der Verlassen-
heit, das, wie Metz richtig zeigt, geradezu der Mittelpunkt der geforderten
Nachfolge ist (a.a.0. 67f). Aber wie soll das schal gewordene Salz seine



Boka di Mpasi Londi 268

Kraft zuriickerhalten? Der Reiche mit seinem egoistischen Geldsack kommt
nicht durch das Nadel6hr der gekreuzigten Liebe; und es fragt sich sehr, ob
die ostlichen Meditationstechniken nicht eine feinere und gefahrlichere
Form des Reichtums, des Konnens und Besitzens sind als das Geld. Die
Schrift weid nichts von alledem, sie weifl nur: ,Selig die Armen im Geiste®,
die Bettler vor Gottes Tiir, die da klopfen und die, wenn ihnen aufgetan
wird, als Kinder des Vaters begrufit werden.

Die jungen Kirchen Afrikas
vor der Frage nach ihrer Authentizitit

Boka di Mpasi Londi S], Kinshasa, Zaire*

Fliegt ein Reisender tiber Europa und Afrika, dann hinterlafit ihm der
Kontrast der Landschaften beider Kontinente einen tiefen Eindruck.

Als konigliches Land ~ offen der Sonne zugekehrt — erstreckt sich Afrika
in endlos verfiigharen Rdumen, einladendes Symbol fiir Aufnahmebereit-
schaft und Gastfreundschaft. Seine griinende oder sandige Natur 148t schon
dem ersten Aussehen nach fréhlich empfangende Gesichter erwarten. Aus
der Hohe der Wolken fiihlt man sich eingeladen. Und man spiirt die Lust
zu landen, weil die Hoffnung wach wird, in einer Welt voll Seele und
Leben willkommen zu sein . . .

* Der vorliegende Beitrag erschien in der afrikanischen theolog. Zeitschrift , TELEMA*
(1975, 1. Heft, S. 48-56), die von Jesuiten in Kinshasa, Zaire, herausgegeben wird und die
sich hauptsichlich mit Fragen eines authentisch afrikanischen Christentums, vor allem auf
den Gebieten der Spiritualitit, der Liturgie und der Pastoral (Verkiindigung) befafit, ent-
sprechend der Aufmunterung Papst Pauls VI. anldfilich seines Besuchs in Kampala, Ugan-
da, zur Einweihung der Gedenkstitten der ersten afrikanischen Martyrer, vor den versam-
melten Kardindlen und Bischdfen aus Afrika (1969): ,Afrikaner, Ihr seid von nun an
Eure eigenen Missionare . . . Thr konnt und miifit ein afrikanisches Christentum haben®.

Die Erlaubnis zum Abdruck dieses Beitrages gab der Autor selbst, der zugleich Haupt-
schriftleiter der Zeitschrift ist. Pater Boka médchte seine Uberlegungen als Diskussionsbei-
trag zum Thema ,Afrikanisches Christentum® aufgefafit wissen. Wir bringen seinen Auf-
satz mit nur geringfligigen Auslassungen. Die Ubersetzung besorgte Karl-Heinz Neu-
feld SJ.





