
Boka di Mpasi Londi 268 

Kraft zurückerhalten? Der Reiche mit seinem egoistischen Geldsack kommt 
nicht durch das Nadelöhr der gekreuzigten Liebe; und es fragt sich sehr, ob 
die östlichen Meditationstechniken nicht eine feinere und gefährlichere 
Form des Reichtums, des Könnens und Besitzens sind als das Geld. Die 
Schrift weiß nichts von alledem, sie weiß nur: •Selig die Armen im Geiste", 
die Bettler vor Gottes Tür, die da klopfen und die, wenn ihnen aufgetan 
wird, als Kinder des Vaters begrüßt werden. 

Die jungen Kirchen Afrikas 
vor der Frage nach ihrer Authentizität 
Boka di Mpasi Londi SJ, Kinshasa, Zaire"" 

Fliegt ein Reisender über Europa und Afrika, dann hinterläßt ihm der 
Kontrast der Landschaften beider Kontinente einen tiefen Eindruck. 

Als königliches Land - offen der Sonne zugekehrt - erstreckt sich Afrika 
in endlos verfügbaren Räumen, einladendes Symbol für Aufnahmebereit- 
schaft und Gastfreundschaft. Seine grünende oder sandige Natur läßt schon 
dem ersten Aussehen nach fröhlich empfangende Gesichter erwarten. Aus 
der Höhe der Wolken fühlt man sich eingeladen. Und man spürt die Lust 
zu landen, weil die Hoffnung wach wird, in einer Welt voll Seele und 
Leben willkommen zu sein .. . 

* Der vorliegende Beitrag erschien in der afrikanischen theolog. Zeitschrift •TELEMA" 
(1975, 1. Heft, S. 48-56), die von Jesuiten in Kinshasa, Zaire, herausgegeben wird und die 
sich hauptsächlich mit Fragen eines authentisch afrikanischen Christentums, vor allem auf 
den Gebieten der Spiritualität, der Liturgie und der Pastoral (Verkündigung) befaßt, ent- 
sprechend der Aufmunterung Papst Pauls VI. anläßlich seines Besuchs in Kampala, Ugan- 
da, zur Einweihung der Gedenkstätten der ersten afrikanischen Märtyrer, vor den versam- 
melten Kardinälen und Bischöfen aus Afrika (1969): •Afrikaner, Ihr seid von nun an 
Eure eigenen Missionare ... Ihr könnt und müßt ein afrikanisches Christentum haben". 

Die Erlaubnis zum Abdruck dieses Beitrages gab der Autor selbst, der zugleich Haupt- 
schriftleiter der Zeitschrift ist. Pater Boka möchte seine Überlegungen als Diskussionsbei- 
trag zum Thema •Afrikanisches Christentum" aufgefaßt wissen. Wir bringen seinen Auf- 
satz mit nur geringfügigen Auslassungen. Die Übersetzung besorgte Karl-Heinz Neu- 
feld SJ. 



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizität 269 

Als dienendes Land dagegen Europa - ausgelaugt, aufgeteilt, jedoch 
kokett aufgemacht. So verschleiert es nicht den verführerischen Komfort 
seiner Oberflächen. Beim ersten Blick ist man fasziniert. Doch läßt man 
einmal alle Naivität und den Enthusiasmus beiseite, dann sucht der feste 
und träumerische Blick hinter die totale Verteilung von Grund und Boden, 
hinter den bunten Teppich massiver Bauwerke zu kommen. Alles scheint 
zu schreien: •Hier ist besetzt!" •Dort, reserviert!" •Nichts mehr frei!" 
Selbst die Sonne verschwimmt, läßt zögern und krause Stirnen fürchten - 
vor Sorge vielleicht -, nicht genügend Zeit zum Leben, nicht genügend 
Raum zum Aufnehmen zu haben. Eine Welt, die von innen mit Ideen, von 
außen mit Gütern zugestellt ist... 

Diese Wirklichkeit zeigt sich im Landschaftsbild, in den kulturellen 
Typen. Der Kontrast zwischen diesen beiden Welten unterstreicht doch 
nur ihre Verschiedenheit, rechtfertigt aber ebenso die Notwendigkeit des 
Austauschs. Ihre Unterschiede erweisen gerade ihre Ursprünglichkeit. 
Darin sollte man weniger einen Ansatz zu Widerspruch als eine Forderung 
nach gegenseitiger Ergänzung sehen. 

/. Junge Kirchen und Katholizität 

Im heutigen Afrika spielen die jungen Kirchen eine bestimmende Rolle. 
Das II. Vatikanum weckte ihren Willen, die originalen Züge ihres Wesens 
zu entfalten. In drängender, aber mittragender Weise wissen sie sich auf- 
gefordert durch ihre älteren Brüder. So ist für die jungen Kirchen die Zeit 
gekommen, aktiv am Aufbau einer echt katholischen Kirche mitzutun, die 
vom Dialog, von gegenseitigem Austausch und allseitiger Bereicherung 
lebt. Und doch erlischt in den jungen Kirchen der so hell aufgeflammte 
Enthusiasmus, weil ihnen eigene Festigkeit und Selbständigkeit fehlt. 
Tiefes Unbehagen lähmt den Schwung. Denken und Sprache, die aus eige- 
ner Quelle sprudeln, fehlen; das erzeugt einen Komplex, man ist gehemmt. 
Wie lassen sich Ausdrucksweisen schaffen, die nicht mit den Kategorien der 
alten Christentümer übereinstimmen, die sich doch als Vorbilder zur Nach- 
ahmung empfehlen? Läuft man nicht Gefahr, desavouiert, verachtet und 
ausgelacht zu werden? Um sich vor Widrigkeiten zu schützen, flieht man 
in bequemes Nichtstun und läßt sich von der Großzügigkeit der Mutter- 
Kirchen aushalten. 

Der Komplex des Verbots erklärt sich u. a. durch drei Faktoren: Zunächst 
identifizieren sich die jungen Kirchen mit Ländern der Dritten Welt. Das 
Vorurteil industrieller Unterentwicklung wirkt sich auf den Wert ihrer 
Kultur aus. Was aus entwickelten Ländern kommt, gilt allenthalben und 
für alle als wertvoll und gut. Das ist das Vorbild, das nachzuahmen ist. 



Boka di Mpasi Londi 270 

Man kopiert es bereitwillig. Doch in diesem Fall hört die Katholizität auf, 
gemeinsames Werden zu sein und wird zum uniformen Rezept. Sodann 
gehören die jungen Kirchen zu den noch sogenannten Missionsländern, 
eine Bezeichnung, die in mehr als einer Hinsicht überholt ist. Entstanden 
in einer Situation aufgezwungenen Nehmens, müssen sie wachsen durch 
Geschenke materieller, spiritueller und kultureller Art. Darum sind sie 
Verbraucher aus Beruf! Verlieren sie auf die Dauer nicht - wie Haus- 
töchter, die vom Vater leben - die Fähigkeit zu geben, und nehmen sie nicht 
so den alten Kirchen die Pflicht, etwas zu empfangen? ... Schließlich 
blockiert die fehlende Annahmebereitschaft auf Seiten der alten Kirche 
bezüglich der Werte der jungen deren schöpferischen Mut. Wird damit 
dem Erbe der Universalkirche nicht eine wertvolle Lebensquelle vorent- 
halten? 

//. Originalität der jungen Kirchen 

In einer Periode religiöser und moralischer Besinnung gegenüber unseren 
christlichen Aufgaben, wie das Konzil sie dargelegt hat, läßt sich die Ori- 
ginalität des Beitrags der jungen Kirchen in zwei Punkten zusammen- 
fassen: der geistliche Sinn des Menschen und der Wert des Lebens. 

a) Der geistliche Sinn des Menschen 
Schematisch gesprochen fällt die Geschichte der alten Kirchen mit jener 
der Industrieländer zusammen. Dort herrscht der Materialismus mit seiner 
zersetzenden Kraft. Er bezeichnet nicht nur eine objektive Situation; er 
schafft einen Bewußtseinszustand. Das Verschwinden des Heiligen gibt 
Raum für ein Anwachsen des Profanen in der Mentalität. Wo das Heilige 
und Geistliche schwinden, dort verdunkelt sich auch die Identität des Men- 
schen, der Geist in Welt ist, als dessen Bild unmittelbar auf Gott ausge- 
richtet. Die Reichweite eines Blickes, dem die religiöse Empfindsamkeit 
verloren ging, beschränkt sich notwendig auf rein irdische Horizonte. Ist 
es da erstaunlich, wenn der Mensch der Industriestädte in seinem mate- 
riellen Komfort und in seiner intellektuellen Festung leicht seine eigene 
Unsterblichkeit bezweifelt und sein jenseitiges Leben in Frage stellt? Eine 
Umfrage zu Allerseelen 1973 in Frankreich ergab für fast die Hälfte der 
Befragten Indifferenz gegenüber einem Jenseits. Warum soll man sich 
überhaupt um den Glauben an ein anderes Leben sorgen? Reicht denn das 
Leben hier unten nicht aus? Es dauert lange genug, als daß man ein ande- 
res oder längeres wünschte. So gleicht sich der Geist des Menschen genau 
der Dauer der Materie an. 

Die jungen Kirchen befinden sich in einer anderen Lage. Ihre Mentalität 
lebt in einem völlig vom Sinn für das Heilige bestimmten Kosmos, voll 



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizität 271 

von Geheimnis und Geistern. Das ist der Grund für die heute noch gültige 
afrikanische Metaphysik. Unter vielerlei Rücksicht ist sie unableitbar und 
billigt den rein materiellen Zweitursachen keine entscheidende Wirksam- 
keit zu. 

Trotz der Bedeutung von Schule und Technik, trotz der Faszination 
städtischen Lebens gibt der in seinen Lokaltraditionen verwurzelte Afri- 
kaner nicht ohne weiteres zu, daß ein Autounfall zum Beispiel, dem ein 
lieber Mensch zum Opfer fällt, letzten Endes nur das Ergebnis eines me- 
chanischen Zufalls sein soll, der jedem persönlichen Einfluß oder der Ab- 
sicht eines mit höheren geistigen Kräften Begabten einfach entzogen wäre. 

Auf metaphysischer Ebene bestimmen zwei Hauptideen diese ganze 
Struktur des Denkens: einerseits entgeht das letzte Warum einer Sache 
oder eines Geschehens - sei es glücklich oder unglücklich - dem Blick des 
Menschen; anderseits bleibt der Glaube an gegenseitige Lebensbeziehun- 
gen oder -einflüsse zwischen den Wesen grundlegend. Anders ausgedrückt, 
der Grund jedes Wesens ist Geist, zugleich Geheimnis und Zusammenge- 
hörigkeit: das ist das Leben. Die Wesen sind durch ihre unaufdeckbare 
Wurzel miteinander verwandt. Schließt man den reinen Zufall aus, dann 
wird ähnlich auch die absolute Isolierung eines Wesens undenkbar. Eine 
Blinddarmentzündung, Wurmerkrankung, Blitz ins Haus oder ein Schlan- 
genbiß, nichts kann der Gesundheit des Menschen etwas anhaben, nichts 
letztlich ihm einen Schaden zufügen, wird nicht mittels einer wenigstens 
gleichwertigen, wenn nicht überlegenen geistigen Macht eine Kraft wirk- 
sam. Solch eine Sicht läßt sich nur durch eine dauernde metaphysische 
Sorge erklären, die Basis der Dinge zu erreichen und den Menschen über 
die materiellen, vergänglichen Wesen zu setzen. In dieser Perspektive 
kann die Kraft eines niederen Wesens aufgrund seines natürlichen Ranges 
keinem höheren Wesen beikommen. 

Die Transzendenz des Menschen auf der Stufenleiter der Wesen recht- 
fertigt sich ganz und gar nicht durch die Existenz eines isolierten Geistes 
in einem Leib, sondern durch die Gemeinschaft bzw. die Lebensverbindung 
einander zugeordneter Individuen sowie aller zusammen mit Gott, der 
Quelle des Lebens überhaupt. Als höchste Wirksamkeit •verursacht" Gott 
alles außer dem Bösen. Gesundheit, Glück, Erfolg, Zufriedenheit und 
Wohlergehen - alles steht in fundamentaler Verbindung mit Gott. Auch 
die Vorfahren, die Heiligen der Familie als Wahrer der göttlichen Gna- 
den, ebenso die Eltern, Übermittler des Lebens, und der •nganga", all- 
gegenwärtiger Wirker sozialer Harmonie, eine Art sozial-geistlicher Hel- 
fer mit vielfältigen Möglichkeiten, die Ausgewogenheit der Gemeinschaft 
aufrecht zu erhalten, haben dieser Anschauung nach keine unabhängige 
Kraft. Ihre Wirksamkeit ergibt sich schlußendlich nur aus ihrer Überein- 



Boka di Mpasi Londi 272 

Stimmung mit dem Willen Gottes. Darum heilen keineswegs der Singsang 
der Medizinmänner, der Blick oder die Geste des Wahrsagers, Stäbe und 
magische Steine offenbaren nichts, die Erde bleibt ohne Frucht, die Frau 
ohne Kind, Flüsse und Wälder ohne Fische und Tiere, solange nicht die 
göttliche Macht durch die Vorfahren ihre guten Gaben spendet. 

Die metaphysische Sicht der Lebensgemeinschaft ist tief geistlich und gibt 
dem Afrikaner eine Befähigung zum Heiligen. In einem Akt grundlegen- 
den Glaubens nimmt er sich als verbunden an mit der Welt unsichtbarer 
Wirklichkeiten. 

In einer umfassenden Gesellschaft lebt alles in allem und nichts sondert 
sich ab, es sei um zugrunde zu gehen. Die Fortdauer in der Existenz hängt 
an der Verbindung, an der Gemeinschaft. Die Verbindung ist das Leben. 

Die moralischen Forderungen nach der rechten Absicht und der Reinheit 
des Herzens liegen hier auf gleicher Ebene: ein übelwollendes Denken, ein 
schlechter Plan, ein Fluch - so glaubt man - erreichen aufgrund der geisti- 
gen Wurzel im Menschen selbst auf Distanz ihr Ziel; denn der Geist trotzt 
der Zeit und dem Raum. Deshalb soll man derlei nicht aussprechen und 
ihm nicht nachsinnen. Auf dieser Grundlage führt das Mühen, gut zu sein, 
den Menschen zu seiner wesentlichen Pflicht. Sie besteht darin, die Quelle 
zu reinigen, d. h.: das Herz, aus dem Worte, Taten, Haltungen entsprin- 
gen ... 

Diese moralischen Forderungen werden ebenso wie die metaphysische 
Grundlage, die sie trägt, nicht in einem selbständigen System •klarer und 
distinkter Ideen" formuliert und festgehalten. Sie sind in das lebendige 
Leben eingegangen, in die sozialen Beziehungen, die Glaubensweisen und 
Praktiken jeder Art. Das bedingt denn auch ihre Schwäche angesichts der 
aktuellen Wandlungen, die gebildete Geister zu einem legitim kritischen 
Sinn gegenüber herkömmlichen oder aufgezwungenen Werten drängen. 
Außerdem bedarf es heute, um die moralischen Werte auf den gegen- 
wärtigen Stand zu bringen, mehr denn je eines ausdrücklichen systemati- 
schen Denkens. Damit ist ihnen ihre eigene Identität gesichert, ungeachtet 
des Einbruchs des modernen, gleichzeitig zersetzenden und demoralisie- 
renden Materialismus. Ist es nicht der Mühe wert, die Ausbildung eines 
eigentümlichen Denkens durch eine Überlegung und ein Forschen in der 
Tiefe anzuregen? 

Wenn die jungen Kirchen überdies zum Geist der Kreativität aufgeru- 
fen sind, dann werden sie in der Lage sein, die Vitalität des geistlichen 
Erbes einer säkularisierten Welt zu stärken. Sie ist ja vielleicht ebenso 
durch den Überfluß geistlicher Konserven säkularisiert worden wie durch 
einen gewissen unerbittlichen Materialismus. Darum sollte ein lebendiges 
und frisches Denken wach werden, das sich von einer doppelten Vormund- 



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizität 273 

Schaft freigemacht hat: einerseits von der Wertschätzung eingeführter ab- 
strakter Ideen und anderseits von der hartnäckigen Beherrschung durch 
Lokaltraditionen. Die Vorteile beider Seiten erweisen sich als fragwürdig. 
Erstere werden ja mehr und mehr verdächtig, letztere unterliegen Wand- 
lungsprozessen. Dimensionen eines neuen Denkens sind erforderlich, um 
im gegenseitigen Respekt und Verständnis der Kulturen eine neue Art 
gerechter Beziehungen mittels Austausch zu erarbeiten. Ein neuer Ausdruck 
des Denkens ist dringlich, um die geistigen und religiösen Werte annehm- 
bar und mitteilbar zu machen. Sie werden ja bis jetzt durch Gewohnheiten 
getragen, die zerbröckeln. Das scheint die eigentümliche Aufgabe der 
jungen Kirchen in dieser Zeit. Sie sollten sich mit ihren eigenen Lebens- 
werten zurechtfinden, indem sie eine bedeutende Reflexionsanstrengung 
unternehmen. Daraus könnte ein befreiendes und schöpferisches Denken 
für lebbare Formen der Christenheit entspringen. 

b) Der Wert des Lebens 
Ausländische Beobachter, Missionare oder Ethnologen, wunderten sich 
immer wieder über die Ruhe traditioneller Afrikaner vor dem Tod. Sie 
sterben gelassen, still und zufrieden. Das Geheimnis des Friedens liegt 
vielleicht in ihrer Auffassung vom Leben. Das Leben hier unten ist ein 
Bild des Lebens im Jenseits. Verbindungen, die auf der Erde geknüpft 
wurden, lösen sich am Ende der irdischen Existenz nicht. Zudem und vor 
allem hat ein traditioneller Afrikaner am Ende seiner Tage nur ganz 
wenige Punkte vor seinem Gewissen zu erforschen, die auf das Wesentliche 
gehen. Wo der sterbende Dichter sagen würde: •lieben, beten, singen - 
das ist mein ganzes Leben. Als Sterblicher trauere ich von all diesen Gütern, 
die der Mensch hier unten erwünscht, in der Stunde meines Abschieds 
keinem nach", da sagt sich der Afrikaner gelöst: •Gastfreundlich war ich 
dem Fremden, voll Achtung vor Gut und Person des Nachbarn, bereit, 
mein •Haben" und •Wohlergehen" mit den Bedürftigen zu teilen; so habe 
ich mein Leben verdient, mein •Sein" erfüllt. Meinen Kindern gab ich das 
Leben weiter, die Weisheit, den Namen der Vorfahren und das kulturelle 
Erbe. Ich habe die Alten geehrt, die von Gott gesegnet sind. Ich habe mich 
mit Armen umgeben, die mich dorthin tragen, wo wir wirklich leben bei 
den Vorfahren". Ein geteiltes Leben gibt dreifache Versicherung: hat man 
seine Familienpflicht erfüllt, dann ist die irdische Aufgabe gelöst; nach 
dem Tod geht das Leben intensiver, schöner und aktiver weiter zugunsten 
der Lebenden auf der Erde. Für sie sind die Toten weder abwesend noch 
fern, da sie aufmerksam das Tun der Nachkommen miterleben. So versteht 
man den Einfluß der Vorfahren in unserer Gesellschaft und den geheiligten 
Charakter ihres Namens. Ihren Namen weitergeben heißt einerseits, sie 



Boka di Mpasi Londi 274 

ehren, und andererseits durch die Jahrhunderte ihre Unsterblichkeit und 
die Unmittelbarkeit ihrer Anwesenheit feiern. Übrigens bezeugt der 
Ahnenkult Glauben an das Jenseits und folglich die Bedeutung des Todes 
als endgültigen Übergang aus der Welt der Sterblichen in jene der Un- 
sterblichen. 

In dieser Sicht bleiben beim Blick auf die Werte, deren Wurzeln ins 
Jenseits reichen, die Fülle der Güter und die Suche nach materiellem Kom- 
fort außerhalb der wichtigeren Interessen. Der echte Afrikaner hält sich 
nicht an Dinge, sondern an Personen. Das sieht man übrigens bis in die 
Politik; das Leben wird durch das LEBEN bestimmt. Das Volk läßt sich 
keineswegs durch ein System abstrakter Ideen leiten, die weise geordnet 
sind, sondern durch das Vertrauen in eine Person, die die Fülle des Lebens 
und der Weisheit zu verkörpern scheint. 

Der traditionelle Afrikaner fürchtet den Tod ohne Zweifel deshalb nicht, 
weil er vom Leben erfüllt ist sowie von all dem, was in sich Lebensverhei- 
ßung trägt. Die Erscheinung des Erschreckens vor dem Tod bleibt selten; 
wo sie sich bei gewissen Afrikanern und namentlich Christen zeigt, deutet 
sie wahrscheinlich u. a. eine Verlagerung der Wertachse an: von der Person 
auf die Dinge, vom Leben auf die Leere. Doch bedeutet das nicht im 
Grunde den Übergang zu einer metaphysischen Leere? Zwischen einer 
entliehenen begrifflichen Metaphysik, von der niemand wirklich lebt, und 
einer eigentümlichen mystischen Metaphysik, die unterschwellig das ganze 
Leben durchwirkt, gibt es keine sichere Brücke. Von daher also das Gefühl 
der Unsicherheit und des Unbestimmten, dem auch die Fülle der Güter 
nicht abhelfen kann. 

In der Sicht der Lebensgemeinschaft als Sicherung seiner kulturellen 
Persönlichkeit besitzt der Afrikaner eine Fülle von Werten, die zu wahren 
und zu vertiefen sind: ganz besonders den Geist der Solidarität, den Zu- 
sammenhang der Gemeinschaft, in dem die Rechtsbeziehungen wurzeln. 
Diese bringen in der Tat den Glauben an cLis Leben zum Ausdruck. Die 
Mühe des Teilens konkretisiert diese Solidarität; sie wird von dem Willen 
unterstützt, das Leben in jedem weitergehen zu sehen. •Gut essen", sagt 
ein Sprichwort, •heißt ganz und gar nicht, sich allein den Magen zu füllen 
und die anderen vor Hunger sterben zu lassen; gut essen meint vielmehr 
teilen, was man hat, damit das Leben in jedem weitergehen kann." Oft 
hat man es gesagt: •In Afrika stirbt niemand Hungers oder aber alle ster- 
ben Hungers", weil eben niemand allein existiert. Der Preis eines jeden 
ist sein Leben; jeder ist ein Schatz, insofern er ein Glied der Lebenskette ist. 
Seine Schönheit liegt darin, daß er an die Liebe erinnert und daß er von 
einem Willen zum Überleben zeugt. 



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizität 275 

Liturgische Ansätze und afrikanische Lebensbedeutung 

Afrikanische Ansätze finden sich zunehmend hauptsächlich in der Liturgie. 
Doch über eine Bemühung um echte Kreativität hinaus markieren sie den 
Grad der Freisetzung eigentümlich afrikanischer Ausdrucksweisen. Die 
kulturelle Persönlichkeit bricht die Ketten, die ihr von außen angelegt 
waren. Aber nicht ohne Interesse wird auch die Tatsache herausgestellt, 
daß die ins Auge fallenden Versuche einer Afrikanisierung gerade in der 
Liturgie gemacht werden. Das ist tatsächlich nicht nur bloßer Zufall, denn 
die Liturgie ist der Ort, an dem die doppelte Ursprünglichkeit, die wir 
gerade skizzierten, greifbar zutage tritt: der geistliche Sinn des Menschen 
und der Wert der Lebensgemeinschaft. Würde ein echtes theologisches 
Denken sich in der Begleitung der Bemühungen um liturgische Erneuerung 
entfalten, dann würden sich die Werte, die sich im traditionellen Afrika 
um die Vorfahren z. B. anordneten, im lebendigen Christus, in seiner Ge- 
meinschaft der Heiligen vorzugsweise wiederfinden und entwickeln. Um 
nur einen Fall unter anderen anzuführen: der liturgische Versuch des 
sogenannten •Zaire-Ritus" beginnt mit der Anrufung der Heiligen. Glück- 
licherweise trifft sich die christliche Bedeutung der Heiligen mit jener der 
Vorfahren. Denn in der Tat sind die vom traditionellen Afrika verehrten 
Vorfahren ja nicht irgendwelche Verstorbenen, sondern die Besten derer, 
die treu dem Weg des Guten folgten, den Gott den ältesten Vorfahren 
vorgezeichnet hat. Von daher entwickelte sich ja bekanntlich der Kult der 
Ahnen, der Ubermittler des Lebens und der göttlichen Gnaden. Zudem sind 
für einen Afrikaner Gesang und Tanz keineswegs bloße Techniken der 
Kunst, sondern Ausdrucksweisen der Seele. Nur wenig Gesten haben keine 
Beziehung zum Leben, nur wenig Verhaltensweisen sind ohne symbolisches 
Gewicht, nur wenig Ereignisse ohne Bezug auf die Gemeinschaft. So ver- 
steht man unschwer, daß bestimmte Neuansätze für die Eucharistische Feier 
namentlich in Kamerun, Malawi und bei den Kimbanguisten den Mahl- 
charakter herausstreichen. Das Festklima als Ort erfahrenen Teilens und 
der Lebensgemeinschaft herrscht vor. Ohne zu verschwinden, gewinnt: 
dagegen in diesem Fall der Opfergedanke für die Eucharistische Feier nicht 
soviel Deutlichkeit. Man feiert den auferstandenen Christus, Angeld unse- 
res eigenen Weiterlebens. 

Schließlich sagt uns die tagtägliche Erfahrung, daß Fest und Ruhe einen 
Weg durch Mühen und Opfer voraussetzen und in sich enthalten. Darum 
schließt das Anbrechen des Ostermorgens die Tränen von Kaivaria ein, 
ohne sich darauf zu beschränken. Das Fest begeht das Ende von Kämpfen, 
Mühen und Schweiß. Es ist ein Sieg, dessen innere Bewegung das Men- 
schenherz auf unbegrenzte Horizonte seiner Erwartungen öffnet. An der 



Boka di Mpasi Londi 276 

Quelle leben, zusammen mit allen, die die gleichen Härten irdischer Exi- 
stenz teilen, das ist das Fest der Menschen, die nur Brüder sind, wenn sie 
sich als Söhne eines einzigen Vaters anerkennen. 

Was endgültig an jeder gut gestalteten afrikanischen Initiative in der 
Liturgie frappiert, ist der Neuaufbruch der kulturellen Seele Afrikas. 
Glücklich und frei findet sie ihren Rhythmus wieder, ihre Spontaneität, das 
Leuchten ihrer Lieblingsfarben und ihr mystisches Klima der Lebens- 
gemeinschaft. In einer Messe nach afrikanischem Ritus erfährt man sich 
selbst, fühlt sich ehrlich zuhause und schließlich •in der eigenen Haut". 
Die heilige Bewegtheit und die Harmonie der Linien im körperlichen Aus- 
druck stechen ab von der juridischen Strenge, die von außen aufgezwungen 
wurde. Mehr als nur reinen Ritus, erfährt man hier eine Seele in den 
Verhaltensweisen, Gesten und rhythmischen Bewegungen. Muß das noch 
weiter erklärt werden? Rhythmus, klangvolle Musik, Gesang und Tanz des 
Afrikaners bezeugen nicht nur lebendige Intensität, sondern auch mystische 
Begeisterung. Sie sollte nicht einem bestimmten Beten schaden, das sich, 
begünstigt von der Tiefe und Dauer des Schweigens, vollzieht. 

Werden diese Werte, die einen Platz in der Liturgie fanden, dauern? 
Unter zwei Bedingungen, ja: daß sie geschätzt, angeeignet und weiter- 

entwickelt werden. Würde man sie im Namen irgendeiner Universalität, 
die mit Uniformität verwechselt wird, ablehnen, sie stürben, erstickt unter 
dem Komplex der Minderwertigkeit und des Nichtdürfens ... Und daß 
sie zweitens durch ein fruchtbares Denken belebt und unterstützt werden, 
ein Denken, das dauerhafte Werte schafft. 

Die Geschichte bietet eine hier geltende Lehre: Jeder Wert, dem kein 
eigentümliches Denken entspricht, das ihn belebt, verliert sich, wie sich im 
Lauf der Zeit das Christentum des alten Königreichs Kongo verlor. 1515 
wurde ein Sohn des Königs Ndofonso, Don Enrico, in Rom zum Bischof 
geweiht. Man muß annehmen, daß der Glaube in einer Fülle frommer 
Praktiken und unter einem gänzlich importierten Gepäck an Lehren blühte. 
Doch wahrscheinlich hatte er sich nicht einwurzeln können in ein Denken, 
das aus eigener Quelle entsprang, und so löste er sich in Luft auf . . . 

Ebenso wie das menschliche Leben durch Zeugung weitergegeben wird, 
so in der Tat auch die Werte mittels eines Denkens, das lebbare Institutio- 
nen inspiriert. Die Achse der Unsterblichkeit der Werte ist das Denken. 
Denn allein das Denken als Geist trotzt den Zeiten mit seiner eigentüm- 
lichen Kreativität. Hat das afrikanische Christentum schon solch ein selb- 
ständiges Denken, das die Werte schützt und den erreichten Erfahrungen 
Dauer sichert? Der afrikanische Christ lebt augenblicklich von einer 
Mischung aus zwei Denkformen, die er beide übernommen hat. Einerseits 
vom christlichen Denken, das entsprechend einer •komplexen" Metaphysik 



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizität 277 

sich vollzieht. Wird es die unvermeidlichen Umwälzungen importierter 
Strukturen überleben können, die es tragen? ... Zum anderen vom tradi- 
tionellen Denken, das in einem Gesamt von Hülsen einer diffusen Men- 
talität weitergegeben wurde. Es hat die Gewohnheiten und Traditionen 
belebt, die es weitertrugen. Davon lebt der moderne Afrikaner, obwohl er 
sich zugleich wachsend davon freimacht. Zwischen diesen beiden Polen 
übernommenen Denkens, die den heutigen Erfordernissen einer integralen 
Entwicklung mehr oder weniger fremd gegenüberstehen, soll und muß der 
heutige afrikanische Christ sich dringend ein seinem Wesen nach afrikani- 
sches und seinem Gewissen nach christliches Denken ausbilden, als Seele 
neuer und Schutz traditioneller Werte. Sonst wird das Christentum sehr 
bald jede Kraft einbüßen bis dahin, daß es in bloße Folklore aufgeht, weil 
ihm der Lebenssaft aus dem Boden fehlt. In dieser Sicht der Entwicklung 
bleibt es vorrangig geboten, Reflexion und Forschung anzuregen. 

Die jungen afrikanischen Kirchen stehen in dieser Zeit politischer, wirt- 
schaftlicher und gesellschaftlicher Wandlungen und der dadurch immer 
stärker ausgelösten Besinnung auf das eigene kulturelle Erbe vor einer 
schweren und entscheidenden Aufgabe. Sie befinden sich an einem Wende- 
punkt. Das verlangt von den Boten der Evangelisierung auf allen Ebenen 
vor allem harte Anstrengung in Reflexion und Suche, damit christliches 
Denken wach wird, das von den Werten afrikanischer Echtheit lebt. 

Wie hoch auch immer der Preis an Opfern sein mag, den jede religiöse 
Treue fordert, Religion bleibt als nicht zu unterdrückende Sehnsucht nach 
dem Absoluten, als ungestillter Durst nach dem Göttlichen, ein Element 
des Gleichgewichts, unter der Voraussetzung allerdings, daß sie den Men- 
schen nicht auseinanderreißt, wo sie doch zur Einigung und zur Entfaltung 
bestimmt ist. Geist, der den Menschen eint und entfaltet, weil er schöpferi- 
sche Macht auf Dauer ist. Das Denken, das diese Fruchtbarkeit (des Geistes) 
bezeugt, muß als Quelle der Werte aus dem eigenen Wesen entspringen. 
An diesem Ort, wo das Denken entspringt, vollzieht sich das wirkliche 
Werden der jungen Kirchen. Tiefe und Weite dieses Denkens hängen von 
den Dimensionen des Lebens ab, das es mit dem Wehen des Schöpfer- 
geistes belebt. 




