Boka di Mpasi Londi 268

Kraft zuriickerhalten? Der Reiche mit seinem egoistischen Geldsack kommt
nicht durch das Nadel6hr der gekreuzigten Liebe; und es fragt sich sehr, ob
die ostlichen Meditationstechniken nicht eine feinere und gefahrlichere
Form des Reichtums, des Konnens und Besitzens sind als das Geld. Die
Schrift weid nichts von alledem, sie weifl nur: ,Selig die Armen im Geiste®,
die Bettler vor Gottes Tiir, die da klopfen und die, wenn ihnen aufgetan
wird, als Kinder des Vaters begrufit werden.

Die jungen Kirchen Afrikas
vor der Frage nach ihrer Authentizitit

Boka di Mpasi Londi S], Kinshasa, Zaire*

Fliegt ein Reisender tiber Europa und Afrika, dann hinterlafit ihm der
Kontrast der Landschaften beider Kontinente einen tiefen Eindruck.

Als konigliches Land ~ offen der Sonne zugekehrt — erstreckt sich Afrika
in endlos verfiigharen Rdumen, einladendes Symbol fiir Aufnahmebereit-
schaft und Gastfreundschaft. Seine griinende oder sandige Natur 148t schon
dem ersten Aussehen nach fréhlich empfangende Gesichter erwarten. Aus
der Hohe der Wolken fiihlt man sich eingeladen. Und man spiirt die Lust
zu landen, weil die Hoffnung wach wird, in einer Welt voll Seele und
Leben willkommen zu sein . . .

* Der vorliegende Beitrag erschien in der afrikanischen theolog. Zeitschrift , TELEMA*
(1975, 1. Heft, S. 48-56), die von Jesuiten in Kinshasa, Zaire, herausgegeben wird und die
sich hauptsichlich mit Fragen eines authentisch afrikanischen Christentums, vor allem auf
den Gebieten der Spiritualitit, der Liturgie und der Pastoral (Verkiindigung) befafit, ent-
sprechend der Aufmunterung Papst Pauls VI. anldfilich seines Besuchs in Kampala, Ugan-
da, zur Einweihung der Gedenkstitten der ersten afrikanischen Martyrer, vor den versam-
melten Kardindlen und Bischdfen aus Afrika (1969): ,Afrikaner, Ihr seid von nun an
Eure eigenen Missionare . . . Thr konnt und miifit ein afrikanisches Christentum haben®.

Die Erlaubnis zum Abdruck dieses Beitrages gab der Autor selbst, der zugleich Haupt-
schriftleiter der Zeitschrift ist. Pater Boka médchte seine Uberlegungen als Diskussionsbei-
trag zum Thema ,Afrikanisches Christentum® aufgefafit wissen. Wir bringen seinen Auf-
satz mit nur geringfligigen Auslassungen. Die Ubersetzung besorgte Karl-Heinz Neu-
feld SJ.



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizitit 269

Als dienendes Land dagegen Europa — ausgelaugt, aufgeteilt, jedoch
kokett aufgemacht. So verschleiert es nicht den verfithrerischen Komfort
seiner Oberflichen. Beim ersten Blick ist man fasziniert. Doch 1488t man
einmal alle Naivitdt und den Enthusiasmus beiseite, dann sucht der feste
und traumerische Blick hinter die totale Verteilung von Grund und Boden,
hinter den bunten Teppich massiver Bauwerke zu kommen. Alles scheint
zu schreien: ,Hier ist besetzt!® ,Dort, reserviert! ,Nichts mehr frei!®
Selbst die Sonne verschwimmt, 148t zogern und krause Stirnen fiirchten —
vor Sorge vielleicht —, nicht genligend Zeit zum Leben, nicht geniigend
Raum zum Aufnehmen zu haben. Eine Welt, die von innen mit Ideen, von
auflen mit Giitern zugestellt ist . . .

Diese Wirklichkeit zeigt sich im Landschaftsbild, in den kulturellen
Typen. Der Kontrast zwischen diesen beiden Welten unterstreicht doch
nur ihre Verschiedenheit, rechtfertigt aber ebenso die Notwendigkeit des
Austauschs. Thre Unterschiede erweisen gerade ibre Urspringlichkeit.
Darin sollte man weniger einen Ansatz zu Widerspruch als eine Forderung
nach gegenseitiger Erganzung sehen.

L. Junge Kirchen und Katholizitit

Im heutigen Afrika spielen die jungen Kirchen eine bestimmende Rolle.
Das II. Vatikanum weckte ibren Willen, die originalen Ziige thres Wesens
zu entfalten. In drdngender, aber mittragender Weise wissen sie sich auf-
gefordert durch ihre alteren Briider. So ist fir die jungen Kirchen die Zeit
gekommen, aktiv am Aufbau einer echt katholischen Kirche mitzutun, die
vom Dialog, von gegenseitigem Austausch und allseitiger Bereicherung
lebt. Und doch erlischt in den jungen Kirchen der so hell aufgeflammte
Enthusiasmus, weil ihnen eigene Festigkeit und Selbstindigkeit fehlt.
Tiefes Unbehagen ldhmt den Schwung. Denken und Sprache, die aus eige-
ner Quelle sprudeln, fehlen; das erzeugt einen Komplex, man ist gehemmt.
Wie lassen sich Ausdrucksweisen schaffen, die nicht mit den Kategorien der
alten Christentiimer tibereinstimmen, die sich doch als Vorbilder zur Nach-
ahmung empfehlen? Liuft man nicht Gefahr, desavouiert, verachtet und
ausgelacht zu werden? Um sich vor Widrigkeiten zu schiitzen, flicht man
in bequemes Nichtstun und 1afit sich von der Grofziigigkeit der Mutter-
Kirchen aushalten.

Der Komplex des Verbots erklirt sich u. a. durch drei Faktoren: Zunéchst
identifizieren sich die jungen Kirchen mit Landern der Dritten Welt. Das
Vorurteil industrieller Unterentwicklung wirkt sich auf den Wert ihrer
Kultur aus. Was aus entwidkelten Landern kommt, gilt allenthalben und
fur alle als wertvoll und gut. Das ist das Vorbild, das nachzuahmen ist.



Boka di Mpasi Londi 270

Man kopiert es bereitwillig. Doch in diesem Fall hort die Katholizitat auf,
gemeinsames Werden zu sein und wird zum uniformen Rezept. Sodann
gehoren die jungen Kirchen zu den noch sogenannten Missionsldndern,
eine Bezeichnung, die in mehr als einer Hinsicht iiberholt ist. Entstanden
in einer Situation aufgezwungenen Nehmens, miissen sie wachsen durch
Geschenke materieller, spiritueller und kultureller Art. Darum sind sie
Verbraucher aus Beruf! Verlieren sie auf die Dauer nicht — wie Haus-
tochter, die vom Vater leben — die Fahigkeit zu geben, und nehmen sie nicht
so den alten Kirchen die Pflicht, etwas zu empfangen?... Schliefllich
blockiert die fehlende Annahmebereitschaft auf seiten der alten Kirche
beziiglich der Werte der jungen deren schépferischen Mut. Wird damit
dem Erbe der Universalkirche nicht eine wertvolle Lebensquelle vorent-
halten?

1. Originalitdt der jungen Kirchen

In einer Periode religiéser und moralischer Besinnung gegeniiber unseren
christlichen Aufgaben, wie das Konzil sie dargelegt hat, 1488t sich die Ori-
ginalitdt des Beitrags der jungen Kirchen in zwei Punkten zusammen-
fassen: der geistliche Sinn des Menschen und der Wert des Lebens.

a) Der geistliche Sinn des Menschen
Schematisch gesprochen fillt die Geschichte der alten Kirchen mit jener
der Industrieldnder zusammen. Dort herrscht der Materialismus mit seiner
zersetzenden Kraft. Er bezeichnet nicht nur eine objektive Situation; er
schafft einen Bewuftseinszustand. Das Verschwinden des Heiligen gibt
Raum fiir ein Anwachsen des Profanen in der Mentalitdt. Wo das Heilige
und Geistliche schwinden, dort verdunkelt sich auch die Identitdt des Men-
schen, der Geist in Welt ist, als dessen Bild unmittelbar anf Gott ausge-
richtet. Die Reichweite eines Blickes, dem die religiose Empfindsamkeit
verloren ging, beschriankt sich notwendig auf rein irdische Horizonte. Ist
es da erstaunlich, wenn der Mensch der Industriestadte in seinem mate-
riellen Komfort und in seiner intellektuellen Festung leicht seine eigene
Unsterblichkeit bezweifelt und sein jenseitiges Leben in Frage stelit? Eine
Umfrage zu Allerseelen 1973 in Frankreich ergab fiir fast die Halfte der
Befragten Indifferenz gegeniiber einem Jenseits. Warum soll man sich
tiberhaupt um den Glauben an ein anderes Leben sorgen? Reicht denn das
Leben hier unten nicht aus? Es dauert lange genug, als dafl man ein ande-
res oder ldngeres wiinschte. So gleicht sich der Geist des Menschen genan
der Dauer der Materie an.

Die jungen Kirchen befinden sich in einer anderen Lage. Thre Mentalitat
lebt in einem vollig vom Sinn fir das Heilige bestimmten Kosmos, voll



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizitiit 271

von Geheimnis und Geistern. Das ist der Grund fiir die heute noch giiltige
afrikanische Metaphysik. Unter vielerlei Riicksicht ist sie unableitbar und
billigt den rein materiellen Zweitursachen keine entscheidende Wirksam-
keit zu.

Trotz der Bedeutung von Schule und Technik, trotz der Faszination
stadtischen Lebens gibt der in seinen Lokaltraditionen verwurzelte Afri-
kaner nicht ohne weiteres zu, dafl ein Autounfall zum Beispiel, dem ein
lieber Mensch zum Opfer fillt, letzten Endes nur das Ergebnis eines me-
chanischen Zufalls sein soll, der jedem personlichen Einflufl oder der Ab-
sicht eines mit hoheren geistigen Kriften Begabten einfach entzogen wire.

Auf metaphysischer Ebene bestimmen zwei Hauptideen diese ganze
Struktar des Denkens: einerseits entgeht das letzte Warum einer Sache
oder eines Geschehens — sei es glicklich oder ungliicklich — dem Blick des
Menschen; anderseits bleibt der Glaube an gegenseitige Lebensbezichun-
gen oder -einfliisse zwischen den Wesen grundlegend. Anders ausgedriickt,
der Grund jedes Wesens ist Geist, zugleich Geheimnis und Zusammenge-
horigkeit: das ist das Leben. Die Wesen sind durch ihre unaufdeckbare
Wurzel miteinander verwandt. Schlief}t man den reinen Zufall aus, dann
wird dhnlich auch die absolute Isolierung eines Wesens undenkbar. Eine
Blinddarmentziindung, Wurmerkrankung, Blitz ins Haus oder ein Schlan-
genbif}, nichts kann der Gesundheit des Menschen etwas anhaben, nichts
letztlich ihm einen Schaden zufiigen, wird nicht mittels einer wenigstens
gleichwertigen, wenn nicht iiberlegenen geistigen Macht eine Kraft wirk-
sam. Solch eine Sicht 148t sich nur durch eine dauernde metaphysische
Sorge erkliren, die Basis der Dinge zu erreichen und den Menschen iber
die materiellen, verginglichen Wesen zu setzen. In dieser Perspektive
kann die Kraft eines niederen Wesens aufgrund seines natiirlichen Ranges
keinem héheren Wesen beikommen.

Die Transzendenz des Menschen auf der Stufenleiter der Wesen recht-
fertigt sich ganz und gar nicht durch die Existenz eines isolierten Geistes
in einem Leib, sondern durch die Gemeinschaft bzw. die Lebensverbindung
einander zugeordneter Individuen sowie aller zusammen mit Gott, der
Quelle des Lebens iiberhaupt. Als hochste Wirksamkeit , verursacht” Gott
alles aufler dem Bésen. Gesundheit, Gliick, Erfolg, Zufriedenheit und
Wohlergehen — alles steht in fundamentaler Verbindung mit Gott. Auch
die Vorfahren, die Heiligen der Familie als Wahrer der gottlichen Gna-
den, ebenso die Eltern, Ubermittler des Lebens, und der ,nganga“, all-
gegenwirtiger Wirker sozialer Harmonie, eine Art sozial-geistlicher Hel-
fer mit vielfaltigen Moglichkeiten, die Ausgewogenheit der Gemeinschaft
aufrecht zu erhalten, haben dieser Anschauung nach keine unabhingige
Kraft. Ihre Wirksamkeit ergibt sich schlufendlich nur aus ihrer Uberein-



Boka di Mpasi Lond:i 272

stimmung mit dem Willen Gottes. Darum heilen keineswegs der Singsang
der Medizinménner, der Blick oder die Geste des Wahrsagers, Stibe und
magische Steine offenbaren nichts, die Erde bleibt ohne Frucht, die Frau
ohne Kind, Flisse und Walder ohne Fische und Tiere, solange nicht die
gottliche Macht durch die Vorfahren ihre guten Gaben spendet.

Die metaphysische Sicht der Lebensgemeinschaft ist tief geistlich und gibt
dem Afrikaner eine Befdhigung zum Heiligen. In einem Akt grundlegen-
den Glaubens nimmt er sich als verbunden an mit der Welt unsichtbarer
Wirklichkeiten.

In einer umfassenden Gesellschaft lebt alles in allem und nichts sondert
sich ab, es sei um zugrunde zu gehen. Die Fortdauer in der Existenz hédngt
an der Verbindung, an der Gemeinschaft. Die Verbindung ist das Leben.

Die moralischen Forderungen nach der rechten Absicht und der Reinheit
des Herzens liegen hier auf gleicher Ebene: ein tibelwollendes Denken, ein
schlechter Plan, ein Fluch — so glaubt man — erreichen aufgrund der geisti-
gen Wurzel im Menschen selbst auf Distanz ihr Ziel; denn der Geist trotzt
der Zeit und dem Raum. Deshalb soll man derlei nicht aussprechen und
ihm nicht nachsinnen. Auf dieser Grundlage fiihrt das Mithen, gut zu sein,
den Menschen zu seiner wesentlichen Pflicht. Sie besteht darin, die Quelle
zu reinigen, d. h.: das Herz, aus dem Worte, Taten, Haltungen entsprin-
gen...

Diese moralischen Forderungen werden ebenso wie die metaphysische
Grundlage, die sie tragt, nicht in einem selbstéindigen System ,klarer und
distinkter Ideen“ formuliert und festgehalten. Sie sind in das lebendige
Leben eingegangen, in die sozialen Beziehungen, die Glaubensweisen und
Praktiken jeder Art. Das bedingt denn auch ihre Schwache angesichts der
aktuellen Wandlungen, die gebildete Geister zu einem legitim kritischen
Sinn gegeniiber herkommlichen oder aufgezwungenen Werten drédngen.
Auflerdem bedarf es heute, um die moralischen Werte auf den gegen-
wartigen Stand zu bringen, mehr denn je eines ausdriicklichen systemati-
schen Denkens. Damit ist ihnen ihre eigene Identitit gesichert, ungeachtet
des Einbruchs des modernen, gleichzeitig zersetzenden und demoralisie-
renden Materialismus. Ist es nicht der Miihe wert, die Ausbildung eines
eigentiimlichen Denkens durch eine Uberlegung und ein Forschen in der
Tiefe anzuregen?

Wenn die jungen Kirchen berdies zum Geist der Kreativitit aufgeru-
fen sind, dann werden sie in der Lage sein, die Vitalitit des geistlichen
Erbes einer sdkularisierten Welt zu stiarken. Sie ist ja vielleicht ebenso
durch den Uberflufl geistlicher Konserven sdkularisiert worden wie durch
einen gewissen unerbittlichen Materialismus. Darum sollte ein lebendiges
und frisches Denken wach werden, das sich von einer doppelten Vormund-



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach threr Authentizitit 273

schaft freigemacht hat: einerseits von der Wertschatzung eingefithrter ab-
strakter Ideen und anderseits von der hartnidckigen Beherrschung durch
Lokaltraditionen. Die Vorteile beider Seiten erweisen sich als fragwiirdig.
Erstere werden ja mehr und mehr verdéchtig, letztere unterliegen Wand-
lungsprozessen. Dimensionen eines neuen Denkens sind erforderlich, um
im gegenseitigen Respekt und Verstindnis der Kulturen eine neue Art
gerechter Beziehungen mittels Austausch zu erarbeiten. Ein neuer Ausdruck
des Denkens ist dringlich, um die geistigen und religiosen Werte annehm-
bar und mitteilbar zu machen. Sie werden ja bis jetzt durch Gewohnheiten
getragen, die zerbrickeln. Das scheint die eigentiimliche Aufgabe der
jungen Kirchen in dieser Zeit. Sie sollten sich mit ihren eigenen Lebens-
werten zurechtfinden, indem sie eine bedeutende Reflexionsanstrengung
unternehmen. Daraus konnte ein befreiendes und schopferisches Denken
fiir lebbare Formen der Christenheit entspringen.

b) Der Wert des Lebens

Auslandische Beobachter, Missionare oder Ethnologen, wunderten sich
immer wieder tiber die Ruhe traditioneller Afrikaner vor dem Tod. Sie
sterben gelassen, still und zufrieden. Das Geheimnis des Friedens liegt
vielleicht in ihrer Auffassung vom Leben. Das Leben hier unten ist ein
Bild des Lebens im Jenseits. Verbindungen, die auf der Erde gekniipft
wurden, 1osen sich am Ende der irdischen Existenz nicht. Zudem und vor
allem hat ein traditioneller Afrikaner am Ende seiner Tage nur ganz
wenige Punkte vor seinem Gewissen zu erforschen, die auf das Wesentliche
gehen. Wo der sterbende Dichter sagen wiirde: ,lieben, beten, singen —
das ist mein ganzes Leben. Als Sterblicher trauere ich von all diesen Giitern,
die der Mensch hier unten erwiinscht, in der Stunde meines Abschieds
keinem nach®, da sagt sich der Afrikaner gelést: ,Gastfreundlich war ich
dem Fremden, voll Achtung vor Gut und Person des Nachbarn, bereit,
mein ,Haben® und , Wohlergehen“ mit den Bediirftigen zu teilen; so habe
ich mein Leben verdient, mein ,Sein® erfiillt. Meinen Kindern gab ich das
Leben weiter, die Weisheit, den Namen der Vorfahren und das kulturelle
Erbe. Ich habe die Alten geehrt, die von Gott gesegnet sind. Ich habe mich
mit Armen umgeben, die mich dorthin tragen, wo wir wirklich leben bei
den Vorfahren®. Ein geteiltes Leben gibt dreifache Versicherung: hat man
seine Familienpflicht erfillt, dann ist die irdische Aufgabe geldst; nach
dem Tod geht das Leben intensiver, schoner und aktiver weiter zugunsten
der Lebenden auf der Erde. Fiir sie sind die Toten weder abwesend noch
fern, da sie aufmerksam das Tun der Nachkommen miterleben. So versteht
man den Einflu der Vorfahren in unserer Gesellschaft und den geheiligten
Charakter jhres Namens. Thren Namen weitergeben heifdt einerseits, sie



Boka di Mpasi Londi 274

ehren, und andererseits durch die Jahrhunderte ihre Unsterblichkeit und
die Unmittelbarkeit ihrer Anwesenheit feiern. Ubrigens bezeugt der
Ahnenkult Glauben an das Jenseits und folglich die Bedeutung des Todes
als endgiiltigen Ubergang aus der Welt der Sterblichen in jene der Un-
sterblichen.

In dieser Sicht bleiben beim Blidk auf die Werte, deren Wurzeln ins
Jenseits reichen, die Fiille der Giiter und die Suche nach materiellem Kom-
fort auflerhalb der wichtigeren Interessen. Der echte Afrikaner halt sich
nicht an Dinge, sondern an Personen. Das sieht man tibrigens bis in die
Politik; das Leben wird durch das LEBEN bestimmt. Das Volk 1afit sich
keineswegs durch ein System abstrakter Ideen leiten, die weise geordnet
sind, sondern durch das Vertrauen in eine Person, die die Fiille des Lebens
und der Weisheit zu verkdrpern scheint.

Der traditionelle Afrikaner fiirchtet den T'od ohne Zweifel deshalb nicht,
weil er vom Leben erfiillt ist sowie von all dem, was in sich Lebensverhei-
Rung tragt. Die Erscheinung des Erschreckens vor dem Tod bleibt selten;
wo sie sich bei gewissen Afrikanern und namentlich Christen zeigt, deutet
sie wahrscheinlich u. a. eine Verlagerung der Wertachse an: von der Person
auf die Dinge, vom Leben auf die Leere. Doch bedeutet das nicht im
Grunde den Ubergang zu einer metaphysischen Leere? Zwischen einer
entlichenen begrifflichen Metaphysik, von der niemand wirklich lebt, und
einer eigentiimlichen mystischen Metaphysik, die unterschwellig das ganze
Leben durchwirkt, gibt es keine sichere Briicke. Von daher also das Gefiihl
der Unsicherheit und des Unbestimmten, dem auch die Fiille der Giiter
nicht abhelfen kann.

In der Sicht der Lebensgemeinschaft als Sicherung seiner kultnrellen
Personlichkeit besitzt der Afrikaner eine Fiille von Werten, die zu wahren
und zu vertiefen sind: ganz besonders den Geist der Solidaritét, den Zu-
sammenhang der Gemeinschaft, in dem die Rechtsbeziehungen wurzeln.
Diese bringen in der Tat den Glauben an das Leben zum Ausdruck. Die
Miihe des Teilens konkretisiert diese Solidaritat; sie wird von dem Willen
unterstiitzt, das Leben in jedem weitergehen zu sehen. ,Gut essen®, sagt
ein Sprichwort, ,heifit ganz und gar nidht, sich allein den Magen zu fillen
und die anderen vor Hunger sterben zu lassen; gut essen meint vielmehr
teilen, was man hat, damit das Leben in jedem weitergehen kann.“ Oft
hat man es gesagt: ,In Afrika stirbt niemand Hungers oder aber alle ster-
ben Hungers“, weil eben niemand allein existiert. Der Preis eines jeden
ist sein Leben; jeder ist ein Schatz, insofern er ein Glied der Lebenskette ist.
Seine Schonheit liegt darin, dafl er an die Liebe erinnert und daf} er von
cinem Willen zum Uberleben zeugt.



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizitit 275

Liturgische Ansitze und afrikanische Lebensbedeutung

Afrikanische Ansitze finden sich zunehmend hauptsichlich in der Liturgie.
Doch iiber eine Bemithung um echte Kreativitat hinaus markieren sie den
Grad der Freisetzung eigentiimlich afrikanischer Ausdrucksweisen. Die
kulturelle Personlichkeit bricht die Ketten, die ihr von auflen angelegt
waren. Aber nicht ohne Interesse wird auch die Tatsache heraunsgestellt,
daf die ins Auge fallenden Versuche einer Afrikanisierung gerade in der
Liturgie gemacht werden. Das ist tatsichlich nicht nur blofer Zufall, denn
die Liturgie ist der Ort, an dem die doppelte Urspriinglichkeit, die wir
gerade skizzierten, greifbar zutage tritt: der geistliche Sinn des Menschen
und der Wert der Lebensgemeinschaft. Wiirde ein echtes theologisches
Denken sich in der Begleitung der Bemithungen um liturgische Erneuerung
entfalten, dann wiirden sich die Werte, die sich im traditionellen Afrika
um die Vorfahren z. B. anordneten, im lebendigen Christus, in seiner Ge-
meinschaft der Heiligen vorzugsweise wiederfinden und entwickeln. Um
nur einen Fall unter anderen anzufithren: der liturgische Versuch des
sogenannten ,Zaire-Ritus“ beginnt mit der Anrufung der Heiligen. Gliick-
licherweise trifft sich die christliche Bedeutung der Heiligen mit jener der
Vorfahren. Denn in der Tat sind die vom traditionellen Afrika verehrten
Vorfahren ja nicht irgendwelche Verstorbenen, sondern die Besten derer,
die tren dem Weg des Guten folgten, den Gott den altesten Vorfahren
vorgezeichnet hat. Von daher entwickelte sich ja bekanntlich der Kult der
Ahnen, der Ubermittler des Lebens und der gottlichen Gnaden. Zudem sind
fir einen Afrikaner Gesang und Tanz keineswegs blofle Techniken der
Kunst, sondern Ausdrucksweisen der Seele. Nur wenig Gesten haben keine
Beziehung zum Leben, nur wenig Verhaltensweisen sind ohne symbolisches
Gewicht, nur wenig Ereignisse ohne Bezug auf die Gemeinschaft. So ver-
steht man unschwer, daf} bestimmte Neuansatze fiir die Eucharistische Feier
namentlich in Kamerun, Malawi nnd bei den Kimbanguisten den Mahl-
charakter herausstreichen. Das Festklima als Ort erfahrenen Teilens und
der Lebensgemeinschaft herrscht vor. Ohne zu verschwinden, gewinnt
dagegen in diesem Fall der Opfergedanke fiir die Eucharistische Feier nicht
soviel Deutlichkeit. Man feiert den anferstandenen Christus, Angeld unse-
res eigenen Weiterlebens.

Schlieflich sagt uns die tagtagliche Erfahrung, daf} Fest und Ruhe einen
Weg durch Mithen und Opfer voraussetzen und in sich enthalten. Darum
schliefit das Anbrechen des Ostermorgens die Tranen von Kalvaria ein,
ohne sich darauf zu beschranken. Das Fest begeht das Ende von Kampfen,
Miihen und Schwei}. Es ist ein Sieg, dessen innere Bewegung das Men-
schenherz auf unbegrenzte Horizonte seiner Erwartungen &ffnet. An der



Boka di Mpasi Londi 276

Quelle leben, znsammen mit allen, die die gleichen Harten irdischer Exi-
stenz teilen, das ist das Fest der Menschen, die nur Briider sind, wenn sie
sich als S6hne eines einzigen Vaters anerkennen.

Was endgiiltig an jeder gut gestalteten afrikanischen Initiative in der
Liturgie frappiert, ist der Neuaufbruch der kulturellen Seele Afrikas.
Gliicklich und frei findet sie ihren Rhythmus wieder, ihre Spontaneitat, das
Leuchten ihrer Lieblingsfarben und ihr mystisches Klima der Lebens-
gemeinschaft. In einer Messe nach afrikanischem Ritus erfdhrt man sich
selbst, fithlt sich ehrlich zuhause und schlieflich ,in der eigenen Haut®.
Die heilige Bewegtheit und die Harmonie der Linien im korperlichen Aus-
druck stechen ab von der juridischen Strenge, die von auflen anfgezwungen
wurde. Mehr als nur reinen Ritus, erfihrt man hier eine Seele in den
Verhaltensweisen, Gesten und rhythmischen Bewegungen. Muf} das noch
weiter erklidrt werden? Rhythmus, klangvolle Musik, Gesang und Tanz des
Afrikaners bezengen nicht nur lebendige Intensitat, sondern auch mystische
Begeisterung. Sie sollte nicht einem bestimmten Beten schaden, das sidh,
begiinstigt von der Tiefe und Dauer des Schweigens, vollzieht.

Werden diese Werte, die einen Platz in der Liturgie fanden, dauern?

Unter zwei Bedingungen, ja: daf sie geschitzt, angeeignet und weiter-
entwickelt werden. Wiirde man sie im Namen irgendeiner Universalitit,
die mit Uniformitat verwechselt wird, ablehnen, sie stiirben, erstickt unter
dem Komplex der Minderwertigkeit und des Nichtdiirfens ... Und daf
sie zweitens durch ein fruchtbares Denken belebt und unterstiitzt werden,
ein Denken, das dauerhafte Werte schafft.

Die Geschichte bietet eine hier geltende Lehre: Jeder Wert, dem kein
eigentiimliches Denken entspricht, das ihn belebt, verliert sich, wie sich im
Lauf der Zeit das Christentum des alten Kdnigreichs Kongo verlor. 1515
wurde ein Sohn des Konigs Ndofonso, Don Enrico, in Rom zum Bischof
geweiht. Man mufl annehmen, dafl der Glanbe in einer Fillle frommer
Praktiken und unter einem génzlich importierten Gepéack an Lehren blithte.
Doch wahrscheinlich hatte er sich nicht einwurzeln kénnen in ein Denken,
das aus eigener Quelle entsprang, und so loste er sich in Luft auf . . .

Ebenso wie das menschliche Leben durch Zeugung weitergegeben wird,
so in der Tat auch die Werte mittels eines Denkens, das lebbare Institutio-
nen inspiriert. Die Achse der Unsterblichkeit der Werte ist das Denken.
Denn allein das Denken als Geist trotzt den Zeiten mit seiner eigentiim-
lichen Kreativitdt. Hat das afrikanische Christentum schon solch ein selb-
stindiges Denken, das die Werte schiitzt und den erreichten Erfahrungen
Dauer sichert? Der afrikanische Christ lebt angenblicklich von einer
Mischung aus zwei Denkformen, die er beide iibernommen hat. Einerseits
vom christlichen Denken, das entsprechend einer ,komplexen“ Metaphysik



Die jungen Kirchen Afrikas vor der Frage nach ihrer Authentizitil 277

sich vollzieht. Wird es die unvermeidlichen Umwélzungen importierter
Strukturen tiberleben konnen, die es tragen? . . . Zum anderen vom tradi-
tionellen Denken, das in einem Gesamt von Hiilsen einer diffusen Men-
talitat weitergegeben wurde. Es hat die Gewohnheiten und Traditionen
belebt, die es weitertrugen. Davon lebt der moderne Afrikaner, obwohl er
sich zugleich wachsend davon freimacht. Zwischen diesen beiden Polen
iibernommenen Denkens, die den heutigen Erfordernissen einer integralen
Entwicklung mehr oder weniger fremd gegeniiberstehen, soll und mufl der
heutige afrikanische Christ sich dringend ein seinem Wesen nach afrikani-
sches und seinem Gewissen nach christliches Denken ausbilden, als Seele
neuer und Schutz traditioneller Werte. Sonst wird das Christentum sehr
bald jede Kraft einbiiflen bis dahin, daf} es in blofle Folklore aufgeht, weil
ihm der Lebenssaft aus dem Boden fehlt. In dieser Sicht der Entwicklung
bleibt es vorrangig geboten, Reflexion und Forschung anzuregen.

Die jungen afrikanischen Kirchen stehen in dieser Zeit politischer, wirt-
schaftlicher und gesellschaftlicher Wandlungen und der dadurch immer
stirker ausgelosten Besinnung auf das eigene kulturelle Erbe vor einer
schweren und entscheidenden Aufgabe. Sie befinden sich an einem Wende-
punkt. Das verlangt von den Boten der Evangelisierung auf allen Ebenen
vor allem harte Anstrengung in Reflexion und Suche, damit christliches
Denken wach wird, das von den Werten afrikanischer Echtheit lebt.

Wie hoch auch immer der Preis an Opfern sein mag, den jede religise
Treue fordert, Religion bleibt als nicht zu unterdriickende Sehnsucht nach
dem Absoluten, als ungestillter Durst nach dem Géttlichen, ein Element
des Gleichgewichts, unter der Voraussetzung allerdings, dafl sie den Men-
schen nicht auseinanderreifit, wo sie doch zur Einigung und zur Entfaltung
bestimmt ist. Geist, der den Menschen eint und entfaltet, weil er schopferi-
sche Macht auf Dauer ist. Das Denken, das diese Fruchtbarkeit (des Geistes)
bezeugt, muf} als Quelle der Werte aus dem eigenen Wesen entspringen.
An diesem Ort, wo das Denken entspringt, vollzieht sich das wirkliche
Werden der jungen Kirchen. Tiefe und Weite dieses Denkens hiangen von
den Dimensionen des Lebens ab, das es mit dem Wehen des Schépfer-
geistes belebt.





