
Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualität 
Hans Rotter S J, Innsbruck 

Die konsequente Unterscheidung von Moraltheologie und spiritueller 
Theologie hat beiden Seiten nicht gutgetan. Der Moraltheologie hat man 
dabei die Behandlung der Grundprinzipien des sittlichen Lebens sowie der 
streng verpflichtenden Gebote und der Sünden zugewiesen, während die 
spirituelle Theologie sich mit höherem sittlichen Bemühen und der Voll- 
kommenheitslehre zu befassen hatte1. Nun kann man aber das Wesen des 
Sittlichen nur in dem Maß verstehen, wie man das sittlich Gute und die 
ethische Vollkommenheit begreift. Das Ausklammern der spirituellen 
Theologie hat sicher innerhalb der Moraltheologie den Trend zu einem 
bloßen Gesetzesdenken verstärkt, in dem entscheidende Impulse des bibli- 
schen Ethos nicht mehr zur Geltung kamen. Die Moraltheologie hat dadurch 
sehr viel an inspirativer Kraft eingebüßt. 

Das gilt nun nicht nur für die wissenschaftliche Theorie. Es gilt ebenso 
für die Moralverkündigung und für ein verbreitetes Bewußtsein der Gläu- 
bigen. Man wird deshalb nicht fehlgehen, wenn man annimmt, daß manche 
Krisenphänomene in der modernen Moral gerade damit zusammenhängen, 
daß sich diese Moral, was ihren christlichen Gehalt angeht, einfach ausge- 
blutet hat, weil sie zu wenig von ihren Ursprüngen her begründet und von 
den ursprünglichen Idealen her inspiriert wurde. Es wird für die gelebte 
und für die wissenschaftlich reflektierte Moral wichtig sein, die Verbindung 
zu diesen Quellen wiederherzustellen. Es wird wichtig sein, christliches 
Handeln wieder mit Jesus Christus in Beziehung zu bringen und christliche 
Lebensgestaltung auf christliche Heilshoffnung zu begründen. 

Auf der Suche nach der eigenen Identität 

Seit langer Zeit spricht man von einer Krise der Moraltheologie. Dabei 
bedeutet das Wort Krise eigentlich Entscheidungssituation, Wendepunkt, 
nicht aber einen Dauerzustand. Was man in der Moraltheologie beobach- 
ten kann, ist darum nicht mehr bloß eine Krise, sondern eine seit langem 
anhaltende Strukturschwäche. Diese Schwäche bezieht sich nicht nur auf die 
Theorie. Es geht nicht nur um die Frage, wie die Moraltheologie argumen- 
tiert, sondern es geht wesentlich um die gelebte Moral. Normen und Werte, 
die früher fraglos anerkannt wurden, werden heute bestritten. Der Wan- 
del, der sich in der Bewertung des menschlichen Lebens vollzieht und etwa 

R. Hofmann, Moraltheologisehe Erkenntnis- und Methodenlekre, München 1963, 261 f. 



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualität 279 

in der Einstellung zur Abtreibung oder zur Euthanasie sichtbar wird, reicht 
sehr tief. Auch die Veränderungen im Bereich der Sexualethik sind nicht 
nur eine Folge neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse, sondern zeigen einen 
grundsätzlichen Wandel im Menschenbild an. Ähnliches gilt von der Be- 
wertung von Autorität und Gehorsam, vom Verständnis der Freiheit, des 
Glücks, des Leides und Todes und von anderen Grundgegebenheiten des 
menschlichen Lebens. Was hier vor sich geht, ist nicht bloß eine Infragestel- 
lung einzelner Normen, sondern ein Wandel des Menschenbildes mit tief- 
greifenden Konsequenzen für die Sittlichkeit. 

Sicher ist diese Entwicklung noch nicht an ihr Ende gekommen. Es gibt 
heute verschiedene Standpunkte, die miteinander ringen. Das Denken un- 
serer Zeit ist durch eine Pluralität gekennzeichnet, in der sich sehr verschie- 
dene Einzelfaktoren geistesgeschichtlicher, sozialer und politischer Art aus- 
wirken. Das Christentum mit seinem Weltbild und seiner Ethik steht nicht 
mehr allein, sondern hat sich gegen profilierte andere Positionen zu be- 
haupten. Es dürfte aber eine Verharmlosung sein, wenn man oft meint, das 
Christentum müsse sich eben mit dieser Pluralität abfinden und auf eine 
dauernde Koexistenz mit verschiedenen anderen Weltanschauungen ein- 
richten, weil eben eine moderne Welt keine einheitliche Weltanschauung 
und kein einheitliches Menschenbild mehr zulasse. 

Tatsächlich zeigt sich in sittlichen Fragen nicht nur eine Pluralität der 
Standpunkte, die friedlich nebeneinander bestehen, sondern eine neue 
Konvergenz, die keine Toleranz gegenüber abweichenden Meinungen 
kennt. Es mag möglich sein, daß eine Vielzahl theoretischer Meinungen 
friedlich nebeneinander bestehen kann. Moral ist hingegen immer auf Kon- 
sens angewiesen; sie strebt danach und verfällt, wenn sie ihn nicht findet. 
Das Gewissen des einzelnen orientiert sich an den sittlichen Auffassungen 
und Anforderungen, die in einer Gesellschaft gelten. Eine Pluralität ver- 
schiedener Standpunkte würde sich gegenseitig nivellieren und schließlich 
aufheben. Man denke hier nur daran, wie heute in den Massenmedien ge- 
gensätzliche sittliche Auffassungen und Verhaltensweisen keineswegs re- 
spektiert, sondern mit sublimeren oder gröberen Mitteln bekämpft werden. 
So kann man z. B. in Fragen der Sexualpädagogik oder eines modernen 
Verständnisses von Familie und Elternschaft beobachten, wie hier extreme 
Standpunkte propagiert werden, wie hier traditionelle Auffassungen lä- 
cherlich gemacht und •progressive" Standpunkte mit dem Anspruch auf 
selbstverständliche Geltung vorgetragen werden. Man begnügt sich keines- 
wegs damit, eine eigene Meinung zu äußern, sondern es handelt sich um 
einen oft sehr aggressiven Kampf zwischen den einzelnen Positionen. 

Der christliche Standpunkt zeigt in solchen Auseinandersetzungen oft er- 
hebliche Schwächen. Das dürfte zunächst damit zusammenhängen, daß 



Hans Rotter 280 

nicht sehr klar ist, worin denn die christliche Position eigentlich besteht. 
Man hat sich zwar in der traditionellen Theologie sehr viele Gedanken 
gemacht über die Eigenart christlicher Glaubenslehre, nicht aber über die 
Eigenart christlicher Moral. In sittlichen Fragen hat man sich weitgehend 
an die Naturrechtslehre gehalten und geglaubt, daß diese ohne Unter- 
schied für alle Menschen Geltung habe. Man war deshalb nicht vorberei- 
tet auf eine Auseinandersetzung mit anderen Grundpositionen, die von 
einem spezifischen, ideologischen Konzept her zu abweichenden sittlichen 
Auffassungen kamen und durch die Argumente der Naturrechtslehre nicht 
angefochten werden konnten. Es fehlte weithin eine Grundwertediskussion, 
es fehlte überhaupt eine Methodik, die diese Grundwertediskussion ermög- 
licht hätte. Denn eine solche Methodik müßte es möglich machen, das Spe- 
zifische christlicher Grundwerte zu dem Spezifischen anderer Standpunkte 
in Beziehung zu setzen und Kriterien für die Auseinandersetzung unter den 
verschiedenen Weltbildern und Modellen von Ethik zu entwickeln. 

Von einer bloßen Naturrechtslehre her läßt es sich nicht verständlich 
machen, warum etwa der Marxismus oder auch die verschiedenen nicht- 
christlichen Großreligionen zu anderen sittlichen Urteilen kommen als das 
Christentum. Solche Unterschiede können dann immer nur als Irrtümer 
betrachtet werden, was sie sicher im Bewußtsein der betreffenden Gemein- 
schaften nicht sind. Für einen sinnvollen Dialog ist es unerläßlich, den 
andern nicht bloß als Irrenden zu betrachten, oder ihm gar Dummheit und 
Bösartigkeit vorzuwerfen, sondern zu verstehen, warum er anderer Mei- 
nung ist. Diese Forderung nach einem tieferen Verstehen der Anders- 
artigkeit gilt natürlich nicht nur gegenüber Mohammedanern und Bud- 
dhisten, sondern ebenso gegenüber jener Mentalität, die in den modernen 
Industrieländern in sittlichen Fragen immer mehr um sich greift. Es genügt 
nicht zu beweisen, daß z. B. eine aus finanziellen Rücksichten vorgenom- 
mene Abtreibung gegen das Naturrecht verstößt, sondern es ist zu klären, 
wieso es dazu kommen kann, daß viele Menschen eine derartige Handlung 
als richtig betrachten. Es ist aufzuzeigen, daß hier ein materialistisches 
Menschenbild sichtbar wird, das durchaus logisch und einsichtig ist, wenn 
man nicht an eine Auferstehung und an eine Erwählung des Menschen 
durch Gott glaubt. Mit dem bloßen Appell an eine logisch geschulte Ver- 
nunft ist hier nicht durchzukommen, wenn man sich nicht auch auf die 
Glaubensfundamente des Menschenbildes bezieht. Die Religionswissen- 
schaften bieten heute sehr aufschlußreiche Darstellungen über die Eigenart 
der Ethik des Islam, des Buddhismus, des Hinduismus oder anderer Reli- 
gionen2. Die Reflexion auf das Spezifische christlicher Sittlichkeit ist dem- 
gegenüber noch nicht sehr entwickelt3. 
2 Einen kurzen Überblick bieten die Sammelbände von B. Gladigow (Hg.), Religion und 



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualität 281 

Worum geht es in einer christlichen Ethik? 

Die Frage nach der Identität christlicher Ethik kann sich nicht bloß auf 
einzelne Normen beziehen. Es geht vielmehr um das Menschenbild als 
Ganzes, es geht um die Grundwerte, auf die dieses Menschenbild bezogen 
ist. Deshalb stellt sich zunächst nicht unmittelbar die Frage nach einzelnen 
Bereichen der Moral und einzelnen konkreten Verhaltensweisen, sondern 
die Frage, was Moral überhaupt ist, und inwiefern sie christlich sein kann. 
Diese Frage wird zu Unrecht oft unreflektiert vorausgesetzt, weil man sie 
für zu banal hält. Tatsächlich besteht in dieser Hinsicht unter den Autoren 
kaum eine völlige Einmütigkeit. 

Die verbreitetste Auffassung scheint die zu sein, daß es in der Moral 
um die Gesamtheit der sittlichen Normen geht. Das eigentliche Problem 
der Moraltheologie wäre demnach die Frage der Normfindung. Nun sagt 
eine solche Definition nicht sehr viel aus, weil der Begriff der Norm ver- 
schieden und oft in einem sehr weiten Sinn gebraucht wird. Wenn man 
unter Norm so viel wie das Normative oder das Gesollte versteht, dann ist 
diese Definition sicher sehr umfassend, allerdings auch sehr abstrakt. Tat- 
sächlich ist der Begriff der Norm aber doch überwiegend bestimmt von 
Assoziationen wie Gesetz, allgemeine Regel, objektive Verpflichtung usw. 
Geht es nun in der Moraltheologie tatsächlich primär um Normen in die- 
sem Sinn? 

Eine andere Möglichkeit wäre es, die Moraltheologie als Lehre von der 
Sinnorientierung menschlichen Verhaltens zu verstehen. Es ginge dabei 
nicht nur um einzelne Handlungsvorschriften und nicht ausschließlich um 
praktisches Tun, um ein Gutes, das der Mensch machen kann, sondern es 
ginge um einen Sinn, auf den sich der Mensch auch dadurch bezieht, daß er 
Leid in Geduld hinnimmt, daß er ja zu seiner Vergangenheit sagt, daß er 
auf die Zukunft vertraut usw. 

Sicher wird man diese beiden Möglichkeiten einer Moraltheologie nicht 
exklusiv verstehen und gegeneinander ausspielen dürfen. Es handelt sich 
eher um die Frage nach dem Schwerpunkt. Ist es die erste Aufgabe der 
Moraltheologie, die objektiven Verpflichtungen sittlichen Handelns zu 
definieren und dann nur noch zu klären, unter welchen Umständen eine 
objektive Sünde auch subjektiv anrechenbar ist, oder geht es primär um 
die Frage nach Sinnfindung in der Beziehung auf Gott und nur sekundär 

Moral, Düsseldorf 1976; und von R. Italiaander (Hg.), Moral - wozu? Ein Symposium, 
München 1972. 
3 Einige Positionen in der deutschsprachigen Theologie referiert J. Vallery, L'identite de 
la morale chretienne. Points de vue de quelques theologiens contemporains de langue alle- 
mande, Louvain-la-Neuve, 1976. Vgl. weiter H. Rotter, Christliches Handeln. Seine Be- 
gründung und Eigenart, Graz 1977 (Lit.!). 



Hans Rotter 282 

um die Frage, wie sich diese Gottesbegegnung in der Stellungnahme zu 
sich selber, zum Nächsten und zur Welt in allen ihren Bereichen vermittelt? 
Geht es in der Moral primär um die Feststellung sittlicher Naturgesetze 
bzw. natürlicher Sittengesetze oder primär um Nachfolge Jesu und die 
Verwirklichung einer individuellen, im Glauben gedeuteten Berufung? 
Diese Alternativen brauchen einander nicht auszuschließen, aber sie werden 
einen sehr verschiedenen Charakter bekommen, je nachdem, wo man an- 
setzt und wo man die Schwerpunkte sieht. 

Die Klärung dieses Problems scheint heute aus verschiedenen Gründen 
besonders aktuell zu sein. In den vergangenen Jahrhunderten war die 
Moraltheologie oft stark kasuistisch und juridisch orientiert. Aber sie 
konnte eine fraglos vorhandene Spiritualität voraussetzen. Sie konnte auf 
Kirchlichkeit und vaterländischer Gesinnung aufbauen, die eine wirksame 
Motivation zur Beobachtung der Gesetze abgaben. Heute zeichnet sich so- 
wohl gegenüber der Kirche wie insbesondere gegenüber dem Staat und 
der modernen Staatsführung eine deutliche Schwächung solcher Motive 
ab. Es fragt sich deshalb immer mehr, woher unser Ethos seine Inspiration 
und seine Kraft nimmt, um nicht bloß graue Theorie zu bleiben, sondern 
tatsächlich zu über-•zeugen", d. h. Kraft zu einem Leben nach diesem Ethos 
zu wecken. 

Manche meinen, daß es im Sinne I. Kants genügen müsse, das Gute bzw. 
die sittliche Pflicht zu erkennen, um sie auch zu erfüllen. Fr. Schiller hat 
diese Auffassung Kants in einem bekannten Spottvers kritisiert4. Ist man 
in dieser Frage heute wirklich weitergekommen? Ist man der Meinung, daß 
eine sittliche Norm aus bloßem Pflichtbewußtsein erfüllt werden könne 
und müsse, oder glaubt man, daß hier nichtsittliche Motive ruhig ein wenig 
mithereinspielen dürfen, oder vertritt man die Auffassung, daß jede sitt- 
liche Entscheidung aus einer Inspiration leben muß, die nicht mit der Ein- 
sicht in die bloße Notwendigkeit einer Norm identisch ist, sondern eine 
tiefere und umfassendere Sinnerfahrung einschließt? Wodurch wird die 
Kraft zur sittlichen Entscheidung entbunden, durch die Einsicht in das 
Gesollte einer Handlung, durch bloße mitmenschliche Zuneigung oder 
durch Jesus Christus (Gal 5, 1) und seinen Geist? 

Es gibt augenblicklich in der Moraltheologie eine sehr lebhafte Kontro- 

4 Gewissensskrupel 
Gerne dien ich den Freunden, doch tu' ich es leider mit Neigung, Und so wurmt es mir 
oft, daß ich nicht tugendhaft bin. 

Entscheidung 
Da ist kein anderer Rat! Du mußt suchen, sie zu verachten, Und mit Abscheu alsdann tun, 
wie die Pflicht dir gebeut. 

Schillers Sämmtliche Werke in zwölf Bänden, Bd. 1, Leipzig o. J., 256. 



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualität 283 

verse um das Problem des spezifisch Christlichen6. Man unterscheidet Ver- 
treter einer autonomen Moral und Vertreter einer Glaubensethik. Wenn 
man genauer zusieht, wird aber der Gegensatz fragwürdig. Alfons Auer 
spricht von einer autonomen Moral in einem christlichen Sinnhorizont, der 
kritisierend, stimulierend und integrierend wirkt6. Offenbar ist hier also 
der Glaube durchaus ein wichtiges Motiv für das sittliche Urteil und das 
sittliche Verhalten. Es wird zwar im einzelnen nicht geklärt, wie dieses 
Motiv zustande kommt und wie seine Wirksamkeit zu verstehen ist, aber 
daß der Glaube für die Sittlichkeit eine wichtige Bedeutung hat, ist bei 
Auer offensichtlich vorausgesetzt. J. Fuchs7 spricht im Zusammenhang mit 
dem spezifisch Christlichen von einer •christlichen Intentionalität". Diese 
wirkt sich offenbar im Gewissensurteil aus. Auch hier sind Glaube, Bezie- 
hung zu Jesus Christus und Sittlichkeit nicht getrennt, sondern durchdrin- 
gen sich gegenseitig. - Ähnliche Auffassungen, wenn auch mit verschiede- 
ner Terminologie, finden sich bei vielen weiteren Theologen, die oft als 
Vertreter einer •autonomen Moral" charakterisiert werden. Es wird durch- 
aus gesehen, daß der sittliche Einsatz des Christen seine Kraft nicht nur aus 
der Einsicht in eine etwa naturrechtlich verstandene sittliche Verpflichtung 
gewinnt, sondern mindestens auch aus Glaube und christlicher Spiritualität. 

Dieses Ineinander von Glaube und Ethos wird noch deutlicher, wenn 
man einzelne sittliche Grundvollzüge untersucht. Man denke z. B. an den 
Empfang des Bußsakramentes. Es geht hier nicht bloß darum, daß ein 
Mensch erkennt, er habe etwas sittlich Unrichtiges getan, und daß er sich 
nun entschließt, in Zukunft wieder gut zu handeln. Bekehrung bedeutet 
hier vielmehr ein Eingeständnis seiner Schuld vor Gott und eine neuer- 
liche Entscheidung zur Gottesliebe. Hier wird eine Beziehung zu dem Gott 
der Offenbarung aufgenommen, in der der Mensch Vergebung und Gnade 
empfängt und für sein Leben einen neuen Sinn erhält. Aus dieser Bekeh- 
rung ergibt sich dann auch die Kraft, in zukünftigen Entscheidungssituatio- 
nen das Rechte zu tun. Das Wesentliche ist hier die durch Christus ermäch- 
tigte neuerliche Befreiung der menschlichen Freiheit zum Guten und nicht 
bloß eine innere Zustimmung zu der Einsicht, daß ab jetzt wieder das Gute 
getan werden müsse. 

In der Bekehrung erfaßt der Mensch die Unwertigkeit seines bisherigen 
Handelns und den Gegensatz zu einer frei vollzogenen Sinnorientierung. 

5 A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1976; B. Stoeckle, Gren- 
zen der autonomen Moral, München 1974; D. Mieth, Autonome Moral im christlichen 
Kontext. Zu einem Grundlagenstreit der theologischen Ethik, in: Orientierung 40 (1976) 
31-34; sowie zahlreiche Stellungnahmen in Zeitschriften und Sammelwerken. 
6 A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, passim. 
7 J. Fuchs, Gibt es eine spezifisch christliche Moral?, in: StdZ 1S8 (1970) 99-112. 



Hans Rotter 284 

Er wendet sich wieder jenem absoluten Du Gottes zu, in dem er den Sinn 
seines Lebens zu finden hofft. Dieser Vorgang hat nicht bloß etwas mit 
einer Moral im Sinne von Gesetz und Kasuistik zu tun, sondern auch sehr 
viel mit der Gottesbeziehung des Menschen und mit dem, worum es der 
Spiritualität geht. Es schiene uns für den Empfang des Bußsakramentes 
sehr abträglich, wenn man versuchte, hier eine streng moralische Neu- 
orientierung im Hinblick auf die Befolgung objektiver Normen von 
der spirituellen Dimension eines Bekenntnisses vor Gott und einer Er- 
neuerung in Liebe und Glaube zu trennen. Nicht weniger problematisch 
erscheint es aber grundsätzlich auch, wenn man versucht, die Moraltheo- 
logie als Lehre vom richtigen Handeln von der Spiritualität als Lehre vom 
geistlichen Leben zu scheiden. Beides gehört in seinem tiefsten Grund zu- 
sammen. 

Ebenso deutlich ließe sich die Verbindung von Ethos und Spiritualität 
im Verständnis der Sünde aufweisen. Diese ist nicht bloß eine Verfehlung 
gegen ein Naturgesetz, sondern eine •Beleidigung Gottes". Umgekehrt ist 
das sittlich Gute nicht bloß eine in sich sinnvolle Erfüllung von Gesetzen, 
sondern eine Kommunikation mit dem Gott des Heiles. •Jede sittliche 
Einzelentscheidung des Glaubenden entspringt seinem alles tragenden 
Gottesbewußtsein.. ."8. 

Spiritualität als Begründung christlicher Sittlichkeit 

Es geht in der Sittlichkeit nicht bloß um einzelne Teilziele des menschlichen 
Lebens, etwa um die Pflege der Gesundheit, um Schonung fremden Eigen- 
tums, um eine reibungslose Eingliederung in einen gesellschaftlichen 
Vorgang usw. Es geht vielmehr um einen umfassenden Sinn des ganzen 
menschlichen Lebens. Sittlich ist menschliches Verhalten nur, insofern es 
auf diesen letzten Sinn bezogen ist. 

Wie ist nun dieser Sinn zu bestimmen? Worum geht es dem Menschen im 
Letzten? Darauf sind viele Antworten gegeben worden. Die einen spre- 
chen von Glücklich-Sein, die andern sehen in Reichtum oder gesellschaft- 
lichem Ansehen einen Letztwert. Der Christ sieht den höchsten Sinn seines 
Daseins darin, eine Gemeinschaft mit Gott zu finden, in der er sich Gott 
anbetend hingibt und darin die Erfüllung seiner tiefsten Hoffnung und 
sein Heil findet. Sittlich ist deshalb nach christlichem Verständnis ein Ver- 
halten, insofern es auf dieses Ziel bezogen ist. Diese Beziehung ist nicht 
dadurch herzustellen, daß rein äußerlich eine bestimmte Tat gesetzt wird, 
sondern nur dadurch, daß diese Handlung die personale Ausrichtung des 

8 Kl. Demmer, Entscheidung und Verhängnis. Die moraltheologische Lehre von der Sünde 
im Licht christologischer Anthropologie, Paderborn 1976, 16. 



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualität 285 

Menschen auf das angegebene Ziel beinhaltet und ausdrückt. Anders ge- 
sagt: Sittlich ist nach christlichem Verständnis ein Verhalten, das Ausdruck 
der Anerkennung Gottes (Glaube), Ausdruck der Zukünftigkeit mensch- 
licher Sinnerfüllung (Hoffnung) und Ausdruck des Sich-Verschenkens an 
das Du Gottes (Liebe) ist. Wenn diese Grundhaltungen in einer mensch- 
lichen Handlung vollzogen werden, dann erhebt sich diese über bloß äußere 
Gesetzeserfüllung, auch über eine bloße •horizontale" Mitmenschlichkeit 
und findet etwas von dem tiefsten Sinn, den der Mensch in seinem Leben 
sehen kann. 

Es genügt nun aber nicht, das Wesen der Sittlichkeit zu bestimmen und 
einzusehen, um es dann auch vollziehen zu können. Die Frage ist: Wie 
findet ein Mensch die Kraft, sittlich zu handeln? Man kann ein Kind durch 
Lohn oder Strafe dazu motivieren, den Eltern zu gehorchen. Dieser Ge- 
horsam ist noch keine sittliche Handlung. Er ist ein Verhalten der Anpas- 
sung in der Aussicht auf Nutzen bzw. in der Angst vor Bestrafung. Ein 
solcher Gehorsam sagt noch nichts aus über den Sinn, den ein Mensch in 
seinem Leben überhaupt sucht. - Man kann einem Kind Liebe schenken 
und kann ihm dadurch die Möglichkeit vermitteln, auch selber zu lieben. 
Hier wird ein Grundvermögen des Menschen freigesetzt, das schon sehr 
viel mehr mit einer Gesamtorientierung des Lebens zu tun hat. Allerdings 
kann diese Liebesfähigkeit eines Menschen auf verschiedene Weise näher 
bestimmt und orientiert werden. Das wird abhängen von der Auffassung 
von Mensch, Welt und Gott, die jemand sich aneignet. Liebe bedarf des- 
halb noch einer Durchformung vom Glauben bzw. von einer bestimmten 
Weltanschauung her. Insofern ein Mensch eine solche Grundeinstellung 
zum Sinn seines Lebens gefunden hat, hat er die Möglichkeit, sie auch in 
seinem Handeln zum Ausdruck zu bringen. 

Nun dringen auf den Menschen viele Reize und Motive ein. Er wäre oft 
spontan geneigt, solchen Motiven nachzugeben, auch wenn ein solches 
Handeln seiner Sinnorientierung nicht entspricht. Um hier der sittlichen 
Einsicht folgen zu können, bedarf der Mensch einer Kraft, die der Kraft 
äußerer Motive gewachsen ist. Seine Sinnorientierung muß auf einer Sinn- 
erfahrung beruhen. Seine Beziehungen zu Gott darf nicht bloß in theoreti- 
scher Einsicht bestehen, sondern muß so lebendig sein, daß sie die Kraft 
hergibt, gegensätzliche Motive zu überwinden. 

Kraft zur Sittlichkeit - über bloße Normerfüllung hinaus - findet der 
Mensch in dem Maß, wie der Sinn, auf den er sein Leben bezieht, in ihm 
erlebt wird, ihn überzeugt, inspiriert oder auch mit Begeisterung erfüllt. 
Wo diese lebendige Sinnbeziehung fehlt, sinkt das Verhalten des Men- 
schen von Sittlichkeit im vollen Sinn auf Gesetzeserfüllung und Zweck- 
mäßigkeit herab. 



Hans Rotter 286 

Es ist deshalb eine gerade für das Ethos entscheidende Frage, wie der 
Mensch zu einer Sinnerfahrung kommt, aus der er sein Leben gestalten 
kann. Und hier ist der Ort, wo für ein christliches Ethos Spiritualität 
grundlegend wird. Denn das geistliche Leben als gelebter und reflektierter 
Glaube ist ja wohl der zentrale Ort, wo der Christ die Erfahrung Gottes 
macht und reflektiert. Der Christ braucht, um den Sinn seines Lebens zu 
erfassen, nicht nur eigene Erfahrungen, sondern auch das Zeugnis anderer 
und vor allem das Zeugnis Jesu Christi, seines Lebens, Sterbens und Auf- 
erstehens. Dadurch klärt sich der Sinn seines eigenen Lebens und es ermög- 
licht sich die volle Tiefe christlicher Lebensdeutung9. 

Es gibt für den Christen keinen tieferen Trost und keine bessere Hilfe, 
mit seinem Leid ins Einvernehmen zu kommen, als auf das Kreuz Christi 
zu schauen. Hier findet er Kraft, jenes Ja zu sagen, das in seiner eigenen 
Situation von ihm gefordert ist. Die Konfrontation mit Jesus Christus in den 
einzelnen Situationen seines Lebens, in dem Wort, das er gesprochen hat 
und in dem Verhalten, das er zeigt, läßt einen Sinn erfahren, der tiefer und 
ermutigender ist als menschliche Erfahrung und Einsicht sonst. Die Kon- 
frontation mit Jesus Christus in Meditation und Gebet gibt dem Menschen 
neue Möglichkeiten zu einer Freiheit. Es soll hier nicht über das Problem 
anderer, nichtchristlicher Formen von Sinnerfahrung gesprochen werden. 
Grundsätzlich würde sich immer wieder die gleiche Struktur zeigen. Ein 
Marxist wird sich nur dann voll im Sinne seiner Ideologie einsetzen, 
wenn er von den Zielen seines Weltbildes begeistert ist. Ein Moslem oder 
ein Hindu wird ebenfalls nur dann als solcher leben und handeln, wenn er 
von der Welt seines Glaubens erfüllt ist. Wo dieses religiöse oder ideolo- 
gische Fundament wegfällt, da treten neue Leitwerte an ihre Stelle, in der 
modernen Gesellschaft vor allem der Konsum, der materielle Besitz, der 
Lebensgenuß u. ä. 

Die Schwäche des christlichen Ethos in der heutigen Zeit scheint uns 
wesentlich darauf zu beruhen, daß dem heutigen Menschen weithin eine 
religiös-geistliche Erfahrung mangelt und daß sich deshalb die Sinn- 

' B. Schüller, Zur Diskussion über das Proprium einer christlichen Ethik, in: ThPh 51 
(1976) 321-343, bes. 322-334, unterscheidet sehr scharf zwischen Paränese und normativer 
Ethik. Er meint, daß das Verhalten Gottes in Christus keine sittliche Forderung begründe, 
sondern als Paränese bewirken solle, •daß der Angesprochene sich von seinen sittlichen 
Einsichten persönlich betroffen sein läßt..." (330). Wir möchten eine stärkere Zusammen- 
gehörigkeit dieser Aspekte vertreten. Wir glauben, daß sittliche Freiheit und entsprechend 
auch sittliche Verpflichtung nur in dem Maß gegeben ist, wie etwas von dem letzten Sinn 
erfahren wird, auf den sich der Mensch im sittlichen Akt bezieht. Dieser Sinn zeigt sich 
aber nicht in der bloßen Tätigkeit individueller Vernunft, sondern in der Begegnung mit 
einem Du, in der das absolute Du Gottes gegenwärtig wird. - Vgl. dazu auch das Anlie- 
gen der •narrativen Ethik", die sich als Ethik und nicht bloß als Paränetik versteht: D. 
Mieth, Narrative Ethik, in: Freiburger Zeitschr. f. Phil. u. Theol. 22 (1975) 297-326. 



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualität 287 

Orientierung seines Lebens entsprechend abschwächt. Wo religiöse Erfah- 
rung nicht mehr gemacht wird, ist es dann im günstigen Fall vielleicht noch 
die Erfahrung mitmenschlicher Freundlichkeit, Hilfsbereitschaft und Liebe. 
Aber solche Erfahrungen haben nicht die Tiefe jener Sinngebung, die aus 
dem Leben Jesu Christi spricht. 

In diesem Zusammenhang wird vielleicht auch verständlich, warum die 
Moralpredigt so in Verruf gekommen ist. Sie ist oft zu sehr reduziert wor- 
den auf das Einschärfen bloßer Normen und Gebote, das moraltheologisch 
gesehen sekundär sein müßte. Das Wichtigere wäre die Vermittlung von 
Sinnerfahrung und der Aufweis, wie eine christliche Sinnorientierung im 
Leben und Handeln zum Ausdruck kommen muß. Wo man die Moral von 
diesem Fundament der Sinnerfahrung ablöst, verliert sie ihre Überzeu- 
gungskraft und ihren befreienden Charakter. 

Hier scheint schließlich auch ein Hauptproblem für die neuere Moral- 
theologie zu liegen. Sie wird oft zu sehr als bloße Wissenschaft von der 
Normfindung verstanden und ist oft zu wenig inspiriert von der Frage 
nach dem letzten Sinn des Lebens und von der Antwort, die diese Frage 
in Jesus Christus gefunden hat. Es mag zwar sein, daß man für die meisten 
sittlichen Normen und Gebote genügend empirische oder philosophische 
Argumente beibringen kann, um sie rational zu begründen. Es mag sein, 
daß man auf diese Weise das Verbot der Abtreibung und der Euthanasie, 
die Unauflöslichkeit der Ehe oder die kirchlichen Normen bezüglich des 
vorehelichen Verhaltens im Bereich der Geschlechtlichkeit begründen kann. 
Ob solche Forderungen damit dem Menschen auch so einleuchten, daß da- 
durch der Wille zur Befolgung geweckt wird, ist eine andere und sehr oft 
die entscheidendere Frage. 

Christliche Sittlichkeit in ihrem tiefsten Sinn lebt nicht aus bloßer Sach- 
einsicht. Sie lebt aus der Begegnung mit Gott, der sich in Jesus Christus 
offenbart hat10. In dieser Begegnung erschließt sich dem Menschen ein 
neuer Sinn, der für sein Leben und Verhalten maßgeblich werden muß. 
Die Gefährdung des christlichen Ethos in unserer Zeit hat ihren eigent- 
lichen Grund nicht in einem Mangel an empirischen Erkenntnissen oder 
rationaler Durchdringung, sondern in einer Gefährdung des christlichen 
Glaubens und der christlichen Spiritualität. 
10 Die Ausführungen über die Wahl, die Ignatius in seinen Exerzitien bietet, und ganz 
allgemein die Lehre von der Unterscheidung der Geister sollten in einer moraltheologi- 
schen Erkenntnislehre eine zentrale Stellung einnehmen. Die sittliche Urteilsfindung be- 
steht nicht bloß in einer möglichst objektiven, allgemeingültigen Güterabwägung, sondern 
in dem Bemühen, jene Entscheidung zu finden, die der eigenen Sinnerfahrung bzw. Gei- 
stererfahrung am besten entspricht. Vgl. dazu K. Rahner, Die Logik der existentiellen Er- 
kenntnis bei Ignatius v. Loyola, in: Ders., Das Dynamische in der Kirche, Freiburg 1958, 
74-148; L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen über 
die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola, Würzburg 1970. 




