Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualitit

Hans Rotter S, Innsbruck

Die konsequente Unterseheidung von Moraltheologie und spiritueller
Theologie hat beiden Seiten nicht gutgetan. Der Moraltheologie hat man
dabei die Behandlung der Grundprinzipien des sittlichen Lebens sowie der
streng verpflichtenden Gebote und der Siinden zugewiesen, wihrend die
spirituelle Theologie sich mit héherem sittlichen Bemiihen und der Voll-
kommenheitslehre zu befassen hatte!. Nun kann man aber das Wesen des
Sittlichen nur in dem Maf} verstehen, wie man das sittlich Gute und die
ethische Vollkommenheit begreift. Das Ausklammern der spirituellen
Theologie hat sicher innerhalb der Moraltheologie den Trend zu einem
bloflen Gesetzesdenken verstarkt, in dem entscheidende Impulse des bibli-
schen Ethos nicht mehr zur Geltung kamen. Die Moraltheologie hat dadurch
sehr viel an inspirativer Kraft eingebiifit.

Das gilt nun nicht nur firr die wissenschaftliche Theorie. Es gilt ebenso
fur die Moralverkiindigung und fiir ein verbreitetes Bewufitsein der Glau-
bigen. Man wird deshalb nicht fehlgehen, wenn man annimmt, daff manche
Krisenphanomene in der modernen Moral gerade damit zusammenhingen,
dafl sich diese Moral, was ihren christlichen Gehalt angeht, einfach ausge-
blutet hat, weil sie zu wenig von ihren Urspriingen her begriindet und von
den urspriinglichen Idealen her inspiriert wurde. Es wird fiir die gelebte
und fiir die wissenschaftlich reflektierte Moral wichtig sein, die Verbindung
zu diesen Quellen wiederherzustellen. Es wird wichtig sein, christliches
Handeln wieder mit Jesus Christus in Beziehung zu bringen und christliche
Lebensgestaltung auf christliche Heilshoffnung zu begriinden.

Auf der Suche nach der eigenen Identitit

Seit langer Zeit spricht man von einer Krise der Moraltheologie. Dabei
bedeutet das Wort Krise eigentlich Entscheidungssituation, Wendepunkt,
nicht aber einen Dauerzustand. Was man in der Moraltheologie beobach-
ten kann, ist darum nicht mehr blof} eine Krise, sondern eine seit langem
anhaltende Strukturschwiche. Diese Schwiche bezieht sich nicht nur auf die
Theorie. Es geht nicht nur um die Frage, wie die Moraltheologie argumen-
tiert, sondern es geht wesentlich um die gelebte Moral. Normen und Werte,
die frither fraglos anerkannt wurden, werden heute bestritten. Der Wan-
del, der sich in der Bewertung des menschlichen Lebens vollzieht und etwa

1 R. Hofmann, Moraltheologische Erkenntnis- und Methodenlehre, Mimnchen 1963, 261 {.



Erneuerung der Moral aus dhristlicher Spiritualitit 279

in der Einstellung zur Abtreibung oder zur Euthanasie sichtbar wird, reicht
sehr tief. Auch die Verianderungen im Bereich der Sexualethik sind nicht
nur eine Folge neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse, sondern zeigen einen
grundsitzlichen Wandel im Menschenbild an. Ahnliches gilt von der Be-
wertung von Autoritit und Gehorsam, vom Verstindnis der Freiheit, des
Gliicks, des Leides und Todes und von anderen Grundgegebenheiten des
menschlichen Lebens. Was hier vor sich geht, ist nicht blof} eine Infragestel-
lung einzelner Normen, sondern ein Wandel des Menschenbildes mit tief-
greifenden Konsequenzen fiir die Sittlichkeit.

Sicher ist diese Entwicklung noch nicht an ihr Ende gekommen. Es gibt
heute verschiedene Standpunkte, die miteinander ringen. Das Denken un-
serer Zeit ist durch eine Pluralitit gekennzeichnet, in der sich sehr verschie-
dene Einzelfaktoren geistesgeschichtlicher, sozialer und politischer Art aus-
wirken. Das Christentum mit seinem Weltbild und seiner Ethik steht nicht
mehr allein, sondern hat sich gegen profilierte andere Positionen zu be-
haupten. Es diirfte aber eine Verharmlosung sein, wenn man oft meint, das
Christentum miisse sich eben mit dieser Pluralitit abfinden und auf eine
dauernde Koexistenz mit verschiedenen anderen Weltanschauungen ein-
richten, weil eben eine moderne Welt keine einheitliche Weltanschauung
und kein einheitliches Menschenbild mehr zulasse.

Tatsachlich zeigt sich in sittlichen Fragen nicht nur eine Pluralitit der
Standpunkte, die friedlich nebeneinander bestehen, sondern eine neue
Konvergenz, die keine Toleranz gegeniiber abweichenden Meinungen
kennt. Es mag moglich sein, daf eine Vielzahl theoretischer Meinungen
friedlich nebeneinander bestehen kann. Moral ist hingegen immer auf Kon-
sens angewiesen; sie strebt danach und verfillt, wenn sie ihn nicht findet.
Das Gewissen des einzelnen orientiert sich an den sittlichen Auffassungen
und Anforderungen, die in einer Gesellschaft gelten. Eine Pluralitat ver-
schiedener Standpunkte wiirde sich gegenseitig nivellieren und schlieflich
aufheben. Man denke hier nur daran, wie heute in den Massenmedien ge-
gensitzliche sittliche Auffassungen und Verhaltensweisen keineswegs re-
spektiert, sondern mit sublimeren oder groberen Mitteln bekampft werden.
So kann man z. B. in Fragen der Sexualpidagogik oder eines modernen
Verstindnisses von Familie und Elternschaft beobachten, wie hier extreme
Standpunkte propagiert werden, wie hier traditionelle Auffassungen la-
cherlich gemacht und ,progressive® Standpunkte mit dem Anspruch auf
selbstverstindliche Geltung vorgetragen werden. Man begniigt sich keines-
wegs damit, eine eigene Meinung zu duflern, sondern es handelt sich um
einen oft sehr aggressiven Kampf zwischen den einzelnen Positionen.

Der christliche Standpunkt zeigt in solchen Auseinandersetzungen oft er-
hebliche Schwichen. Das diirfte zunichst damit zusammenhéingen, dafl



Hans Rotter 280

nicht sehr klar ist, worin denn die christliche Position eigentlich besteht.
Man hat sich zwar in der traditionellen Theologie sehr viele Gedanken
gemacht iiber die Eigenart christlicher Glaubenslehre, nicht aber iiber die
Eigenart christlicher Moral. In sittlichen Fragen hat man sich weitgehend
an die Naturrechtslehre gehalten und geglaubt, daff diese ohne Unter-
schied fiir alle Menschen Geltung habe. Man war deshalb nicht vorberei-
tet auf eine Auseinandersetzung mit anderen Grundpositionen, die von
einem spezifischen, ideologischen Konzept her zu abweichenden sittlichen
Auffassungen kamen und durch die Argumente der Naturrechtslehre nicht
angefochten werden konnten. Es fehlte weithin eine Grundwertediskussion,
es fehlte iiberhaupt eine Methodik, die diese Grundwertediskussion ermog-
licht hitte. Denn eine solche Methodik miifite es moglich machen, das Spe-
zifische christlicher Grundwerte zu dem Spezifischen anderer Standpunkte
in Beziehung zu setzen und Kriterien fiir die Auseinandersetzung unter den
verschiedenen Weltbildern und Modellen von Ethik zu entwickeln.

Von einer bloflen Naturrechtslehre her 148t es sich nicht verstindlich
machen, warum etwa der Marxismus oder auch die verschiedenen nicht-
christlichen Grofireligionen zu anderen sittlichen Urteilen kommen als das
Christentum. Solche Unterschiede kénnen dann immer nur als Irrtiimer
betrachtet werden, was sie sicher im Bewuftsein der betreffenden Gemein-
schaften nicht sind. Fiir einen sinnvollen Dialog ist es unerlafilich, den
andern nicht blof als Irrenden zu betrachten, oder ihm gar Dummbheit und
Bésartigkeit vorzuwerfen, sondern zu verstehen, warum er anderer Mei-
nung ist. Diese Forderung nach einem tieferen Verstehen der Anders-
artigkeit gilt natiirlich nicht nur gegeniiber Mohammedanern und Bud-
dhisten, sondern ebenso gegeniiber jener Mentalitit, die in den modernen
Industrielandern in sittlichen Fragen immer mehr um sich greift. Es geniigt
nicht zu beweisen, daf} z. B. eine aus finanziellen Riicksichten vorgenom-
mene Abtreibung gegen das Naturrecht verstéfit, sondern es ist zu kliren,
wieso es dazu kommen kann, daf} viele Menschen eine derartige Handlung
als richtig betrachten. Es ist aufzuzeigen, dafl hier ein materialistisches
Menschenbild sichtbar wird, das durchaus logisch und einsichtig ist, wenn
man nicht an eine Auferstehung und an eine Erwihlung des Menschen
durch Gott glaubt. Mit dem blofen Appell an eine logisch geschulte Ver-
nunft ist hier nicht durchzukommen, wenn man sich nicht auch auf die
Glaubensfundamente des Menschenbildes bezieht. Die Religionswissen-
schaften bieten heute sehr aufschlufireiche Darstellungen iiber die Eigenart
der Ethik des Islam, des Buddhismus, des Hinduismus oder anderer Reli-
gionen®. Die Reflexion auf das Spezifische christlicher Sittlichkeit ist dem-
gegeniiber noch nicht sehr entwidkelt®.

® Einen kurzen Uberblick bieten die Sammelbinde von B. Gladigow (Hg.), Religion und



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualitit 281

Worum geht es in einer christlichen Ethik?
Die Frage nach der Identitdt christlicher Ethik kann sich nicht blof auf

einzelne Normen beziehen. Es geht vielmehr um das Menschenbild als
Ganzes, es geht um die Grundwerte, auf die dieses Menschenbild bezogen
ist. Deshalb stellt sich zunichst nicht unmittelbar die Frage nach einzelnen
Bereichen der Moral und einzelnen konkreten Verhaltensweisen, sondern
die Frage, was Moral iiberhaupt ist, und inwiefern sie christlich sein kann.
Diese Frage wird zu Unrecht oft unreflektiert vorausgesetzt, weil man sie
fiir zu banal halt. Tatsdchlich besteht in dieser Hinsicht unter den Autoren
kaum eine vollige Einmitigkeit.

Die verbreitetste Auffassung scheint die zu sein, daf es in der Moral
um die Gesamtheit der sittlichen Normen geht. Das eigentliche Problem
der Moraltheologie wire demnach die Frage der Normfindung. Nun sagt
eine solche Definition nicht sehr viel aus, weil der Begriff der Norm ver-
schieden und oft in einem sehr weiten Sinn gebraucht wird. Wenn man
unter Norm so viel wie das Normative oder das Gesollte versteht, dann ist
diese Definition sicher sehr umfassend, allerdings auch sehr abstrakt. Tat-
sachlich ist der Begriff der Norm aber doch iberwiegend bestimmt von
Assoziationen wie Gesetz, allgemeine Regel, objektive Verpflichtung usw.
Geht es nun in der Moraltheologie tatsichlich primdr um Normen in die-
sem Sinn?

Eine andere Moglichkeit wire es, die Moraltheologie als Lehre von der
Sinnorientierung menschlichen Verhaltens zu verstehen. Es ginge dabei
nicht nur um einzelne Handlungsvorschriften und nicht ausschlieflich um
praktisches Tun, um ein Gutes, das der Mensch machen kann, sondern es
ginge um einen Sinn, auf den sich der Mensch auch dadurch bezieht, dafl er
Leid in Geduld hinnimmt, daf er ja zu seiner Vergangenheit sagt, dafl er
auf die Zukuntt vertraut usw.

Sicher wird man diese beiden Moglichkeiten einer Moraltheologie nicht
exklusiv verstehen und gegeneinander ausspielen diirfen. Es handelt sich
eher um die Frage nach dem Schwerpunkt. Ist es die erste Aufgabe der
Moraltheologie, die objektiven Verpflichtungen sittlichen Handelns zu
definieren und dann nur noch zu kldren, unter welchen Umstinden eine
objektive Siinde auch subjektiv anrechenbar ist, oder geht es primir um
die Frage nach Sinnfindung in der Beziehung auf Gott und nur sekundar

Moral, Diisseldorf 1976; und von R. Italiaander (Hg.), Moral ~ wozu? Ein Symposium,
Miinchen 1972.

3 Einige Positionen in der deutschsprachigen Theologie referiert J. Vallery, L'identité de
la morale chrétienne. Points de vue de quelques théologiens contemporains de langue alle-
mande, Louvain-la-Neuve, 1976. Vgl. weiter H. Rotter, Christliches Handeln. Seine Be-
griindung und Eigenart, Graz 1977 (Lit.!).



Hans Rotter 282

um die Frage, wie sich diese Gottesbegegnung in der Stellungnahme zu
sich selber, zum Nachsten und zur Welt in allen ihren Bereichen vermittelt?
Geht es in der Moral primir um die Feststellung sittlicher Naturgesetze
bzw. natiirlicher Sittengesetze oder primdr um Nachfolge Jesu und die
Verwirklichung einer individuellen, im Glauben gedeuteten Berufung?
Diese Alternativen brauchen einander nicht auszuschliefen, aber sie werden
einen sehr verschiedenen Charakter bekommen, je nachdem, wo man an-
setzt und wo man die Schwerpunkte sieht.

Die Klarung dieses Problems scheint heute aus verschiedenen Griinden
besonders aktuell zu sein. In den vergangenen Jahrhunderten war die
Moraltheologie oft stark kasuistisch und juridisch orientiert. Aber sic
konnte eine fraglos vorhandene Spiritualitit voraussetzen. Sie konnte auf
Kirchlichkeit und vaterldndischer Gesinnung aufbauen, die eine wirksame
Motivation zur Beobachtung der Gesetze abgaben. Heute zeichnet sich so-
wohl gegeniiber der Kirche wie insbesondere gegeniiber dem Staat und
der modernen Staatsfilhrung eine deutliche Schwichung solcher Motive
ab. Es fragt sich deshalb immer mehr, woher unser Ethos seine Inspiration
und seine Kraft nimmt, um nicht blof graue Theorie zu bleiben, sondern
tatsachlich zu iber-,zeugen®, d. h. Kraft zu einem Leben nach diesem Ethos
zu wecken.

Manche meinen, dafl es im Sinne I. Kants geniigen miisse, das Gute bzw.
die sittliche Pflicht zu erkennen, um sie auch zu erfiillen. Fr. Schiller hat
diese Auffassung Kants in einem bekannten Spottvers kritisiert!. Ist man
in dieser Frage heute wirklich weitergekommen? Ist man der Meinung, daf}
eine sittliche Norm aus bloflem Pflichtbewufltsein erfiillt werden kénne
und miisse, oder glaubt man, daf hier nichtsittliche Motive ruhig cin wenig
mithereinspielen diirfen, oder vertritt man die Auffassung, daf} jede sitt-
liche Entscheidung aus einer Inspiration leben muf}, die nicht mit der Ein-
sicht in die blofle Notwendigkeit einer Norm identisch ist, sondern eine
tiefere und umfassendere Sinnerfahrung einschlieft? Wodurch wird die
Kraft zur sittlichen Entscheidung entbunden, durch die Einsicht in das
Gesollte einer Handlung, durch blofe mitmenschliche Zuneigung oder
durch Jesus Christus (Gal 5, 1) und seinen Geist?

Es gibt augenblicklich in der Moraltheologie eine sehr lebhafte Kontro-

* Gewissensskrupel
Gerne dien’ ich den Freunden, doch tu’ ich es leider mit Neigung, Und so wurmt es mir
oft, daf ich nicht tugendhaft bin.

Entscheidung
Da ist kein anderer Rat! Du mufit suchen, sie zu verachten, Und mit Abscheu alsdann tun,
wie die Pflicht dir gebeut.

Schillers Simmtliche Werke in zwélf Binden, Bd. 1, Leipzig o. J., 256.



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualitit 283

verse um das Problem des spezifisch Christlichen®. Man unterscheidet Ver-
treter einer autonomen Moral und Vertreter einer Glaubensethik. Wenn
man genauer zusieht, wird aber der Gegensatz fragwiirdig. Alfons Auer
spricht von einer autonomen Moral in einem christlichen Sinnhorizont, der
kritisierend, stimulierend und integrierend wirkt®. Offenbar ist hier also
der Glaube durchaus ein wichtiges Motiv fiir das sittliche Urteil und das
sittliche Verhalten. Es wird zwar im einzelnen nicht geklart, wie dieses
Motiv zustande kommt und wie seine Wirksamkeit zu verstehen ist, aber
dafl der Glaube fiir die Sittlichkeit eine wichtige Bedeutung hat, ist bei
Auer offensichtlich vorausgesetzt. J. Fuchs” spricht im Zusammenhang mit
dem spezifisch Christlichen von einer ,christlichen Intentionalitat®. Diese
wirkt sich offenbar im Gewissensurteil aus. Auch hier sind Glaube, Bezie-
hung zu Jesus Christus und Sittlichkeit nicht getrennt, sondern durchdrin-
gen sich gegenseitig. — Ahnliche Auffassungen, wenn auch mit verschiede-
ner Terminologie, finden sich bei vielen weiteren Theologen, die oft als
Vertreter einer ,autonomen Moral“ charakterisiert werden. Es wird durch-
aus gesehen, daf} der sittliche Einsatz des Christen seine Kraft nicht nur aus
der Finsicht in eine etwa naturrechtlich verstandene sittliche Verpflichtung
gewinnt, sondern mindestens auch aus Glaube und christlicher Spiritualitat.

Dieses Ineinander von Glaube und Ethos wird noch deutlicher, wenn
man einzelne sittliche Grundvollziige untersucht. Man denke z. B. an den
Empfang des Bufisakramentes. Es geht hier nicht blof darum, daf} ein
Mensch erkennt, er habe etwas sittlich Unrichtiges getan, und daf er sich
nun entschlieflt, in Zukunft wieder gut zu handeln. Bekehrung bedeutet
hier vielmehr ein Eingestindnis seiner Schuld vor Gott und eine neuer-
liche Entscheidung zur Gottesliebe. Hier wird eine Beziehung zu dem Gott
der Offenbarung aufgenommen, in der der Mensch Vergebung und Gnade
empfangt und fiir sein Leben einen neuen Sinn erhélt. Aus dieser Bekeh-
rung ergibt sich dann auch die Kraft, in zukiinftigen Entscheidungssituatio-
nen das Rechte zu tun. Das Wesentliche ist hier die durch Christus erméach-
tigte neuerliche Befreiung der menschlichen Freiheit zum Guten und nicht
bloB eine innere Zustimmung zu der Einsicht, daf ab jetzt wieder das Gute
getan werden miisse.

In der Bekehrung erfafit der Mensch die Unwertigkeit seines bisherigen
Handelns und den Gegensatz zu einer frei vollzogenen Sinnorientierung.

5 A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Diisseldorf 1976; B. Stoeckle, Gren-
zen der autonomen Moral, Miinchen 1974; D. Mieth, Autonome Moral im dhristlichen
Kontext. Zu einem Grundlagenstreit der theologischen Ethik, in: Orientierung 40 (1976)
31-84; sowie zahlreiche Stellungnahmen in Zeitschriften und Sammelwerken.

8 A. Auer, Autonome Moral und dhristlicher Glaube, passim.

7 1. Fuchs, Gibt es eine spezifisch christliche Moral?, in: StdZ 188 (1970) 99-112.



Hans Rotter 284

Er wendet sich wieder jenem absoluten Du Gottes zu, in dem er den Sinn
seines Lebens zu finden hofft. Dieser Vorgang hat nicht bloff etwas mit
einer Moral im Sinne von Gesetz und Kasuistik zu tun, sondern auch sehr
viel mit der Gottesbeziehung des Menschen und mit dem, worum es der
Spiritualitdt geht. Es schiene uns fiir den Empfang des Bufisakramentes
sehr abtraglich, wenn man versuchte, hier eine streng moralische Neu-
orientierung im Hinblick auf die Befolgung objektiver Normen von
der spirituellen Dimension eines Bekenntnisses vor Gott und einer Er-
neuerung in Liebe und Glaube zu trennen. Nicht weniger problematisch
erscheint es aber grundsitzlich auch, wenn man versucht, die Moraltheo-
logie als Lehre vom richtigen Handeln von der Spiritualitit als Lehre vom
geistlichen Leben zu scheiden. Beides gehort in seinem tiefsten Grund zu-
sammen.

Ebenso deutlich liefe sich die Verbindung von Ethos und Spiritualitit
im Verstindnis der Siinde aufweisen. Diese ist nicht blof eine Verfehlung
gegen ein Naturgesetz, sondern eine ,Beleidigung Gottes“. Umgekehrt ist
das sittlich Gute nicht blof eine in sich sinnvolle Erfiillung von Gesetzen,
sondern eine Kommunikation mit dem Gott des Heiles. , Jede sittliche
Einzelentscheidung des Glaubenden entspringt seinem alles tragenden
Gottesbewufitsein . . .“8,

Spiritualitat als Begriindung christlicher Sittlichkeit

Es geht in der Sittlichkeit nicht bloff um einzelne Teilziele des menschlichen
Lebens, etwa um die Pflege der Gesundheit, um Schonung fremden Eigen-
tums, um eine reibungslose Eingliederung in einen gesellschaftlichen
Vorgang usw. Es geht vielmehr um einen umfassenden Sinn des ganzen
menschlichen Lebens. Sittlich ist menschliches Verhalten nur, insofern es
auf diesen letzten Sinn bezogen ist.

Wie ist nun dieser Sinn zu bestimmen? Worum geht es dem Menschen im
Letzten? Darauf sind viele Antworten gegeben worden. Die einen spre-
chen von Gliicklich-Sein, die andern sehen in Reichtum oder gesellschaft-
lichem Ansehen einen Letztwert. Der Christ sieht den hochsten Sinn seines
Daseins darin, eine Gemeinschaft mit Gott zu finden, in der er sich Gott
anbetend hingibt und darin die Erfillung seiner tiefsten Hoffnung und
sein Heil findet. Sittlich ist deshalb nach christlichem Verstindnis ein Ver-
halten, insofern es auf dieses Ziel bezogen ist. Diese Beziehung ist nicht
dadurch herzustellen, dafl rein duflerlich eine bestimmte Tat gesetzt wird,
sondern nur dadurch, dafl diese Handlung die personale Ausrichtung des

8 KL Demmer, Entscheidung und Verhingnis. Die moraltheologische Lehre von der Siinde
im Licht christologischer Anthropologie, Paderborn 1976, 16.



Erneuerung der Moral aus christlicher Spiritualitit 285

Menschen auf das angegebene Ziel beinhaltet und ausdriickt. Anders ge-
sagt: Sittlich ist nach christlichem Versténdnis ein Verhalten, das Ausdruck
der Anerkennung Gottes (Glaube), Ausdruck der Zukiinftigkeit mensch-
licher Sinnerfiillung (Hoffnung) und Ausdruck des Sich-Verschenkens an
das Du Gottes (Liebe) ist. Wenn diese Grundhaltungen in einer mensch-
lichen Handlung vollzogen werden, dann erhebt sich diese tiber blof} dufiere
Gesetzeserfiillung, auch iiber eine blofie ,horizontale“ Mitmenschlichkeit
und findet etwas von dem tiefsten Sinn, den der Mensch in seinem Leben
sehen kann.

Es geniigt nun aber nicht, das Wesen der Sittlichkeit zu bestimmen und
einzusehen, um es dann auch vollziehen zu konnen. Die Frage ist: Wie
findet ein Mensch die Kraft, sittlich zu handeln? Man kann ein Kind durch
Lohn oder Strafe dazu motivieren, den Eltern zu gehorchen. Dieser Ge-
horsam ist noch keine sittliche Handlung. Er ist ein Verhalten der Anpas-
sung in der Aussicht auf Nutzen bzw. in der Angst vor Bestrafung. Ein
solcher Gehorsam sagt noch nichts aus iiber den Sinn, den ein Mensch in
seinem Leben iiberhaupt sucht. — Man kann einem Kind Liebe schenken
und kann ihm dadurch die Méglichkeit vermitteln, auch selber zu lieben.
Hier wird ein Grundvermégen des Menschen freigesetzt, das schon sehr
viel mehr mit einer Gesamtorientierung des Lebens zu tun hat. Allerdings
kann diese Liebesfihigkeit eines Menschen auf verschiedene Weise naher
bestimmt und orientiert werden. Das wird abhingen von der Auffassung
von Mensch, Welt und Gott, die jemand sich aneignet. Liebe bedarf des-
halb noch einer Durchformung vom Glauben bzw. von einer bestimmten
Weltanschauung her. Insofern ein Mensch eine solche Grundeinstellung
zum Sinn seines Lebens gefunden hat, hat er die Moglichkeit, sie auch in
seinem Handeln zum Ausdruck zu bringen.

Nun dringen auf den Menschen viele Reize und Motive ein. Er wire oft
spontan geneigt, solchen Motiven nachzugeben, auch wenn ein solches
Handeln seiner Sinnorientierung nicht entspricht. Um hier der sittlichen
Einsicht folgen zu konnen, bedarf der Mensch einer Kraft, die der Kraft
duferer Motive gewachsen ist. Seine Sinnorientierung mufl auf einer Sinn-
erfahrung beruhen. Seine Beziehungen zu Gott darf nicht blofl in theoreti-
scher Einsicht bestehen, sondern muf} so lebendig sein, dafl sie die Kraft
hergibt, gegensitzliche Motive zu iiberwinden.

Kraft zur Sittlichkeit — iiber blofle Normerfillung hinaus — findet der
Mensch in dem Maf, wie der Sinn, auf den er sein Leben bezieht, in ihm
erlebt wird, ihn fiberzeugt, inspiriert oder auch mit Begeisterung erfiillt.
Wo diese lebendige Sinnbeziehung fehlt, sinkt das Verhalten des Men-
schen von Sittlichkeit im vollen Sinn auf Gesetzeserfilllung und Zweck-
mafigkeit herab.



Hans Rotter 286

Es ist deshalb eine gerade fiir das Ethos entscheidende Frage, wie der
Mensch zu einer Sinnerfahrung kommt, aus der er sein Leben gestalten
kann. Und hier ist der Ort, wo fiir ein christliches Ethos Spiritualitat
grundlegend wird. Denn das geistliche Leben als gelebter und reflektierter
Glaube ist ja wohl der zentrale Ort, wo der Christ die Erfahrung Gottes
macht und reflektiert. Der Christ braucht, um den Sinn seines Lebens zu
erfassen, nicht nur eigene Erfahrungen, sondern auch das Zeugnis anderer
und vor allem das Zeugnis Jesu Christi, seines Lebens, Sterbens und Auf-
erstehens. Dadurch klért sich der Sinn seines eigenen Lebens und es ermdg-
licht sich die volle Tiefe christlicher Lebensdeutung®.

Es gibt fiir den Christen keinen tieferen Trost und keine bessere Hilfe,
mit seinem Leid ins Einvernehmen zu kommen, als auf das Kreuz Christi
zu schauen. Hier findet er Kraft, jenes Ja zu sagen, das in seiner eigenen
Situation von ihm gefordert ist. Die Konfrontation mit Jesus Christus inden
einzelnen Situationen seines Lebens, in dem Wort, das er gesprochen hat
und in dem Verhalten, das er zeigt, 1}t einen Sinn erfahren, der tiefer und
ermutigender ist als menschliche Erfahrung und Einsicht sonst. Die Kon-
frontation mit Jesus Christus in Meditation und Gebet gibt dem Menschen
neue Méglichkeiten zu einer Freiheit. Es soll hier nicht {iber das Problem
anderer, nichtchristlicher Formen von Sinnerfahrung gesprochen werden.
Grundsatzlich wiirde sich immer wieder die gleiche Struktur zeigen. Ein
Marxist wird sich nur dann voll im Sinne seiner Ideologie einsetzen,
wenn er von den Zielen seines Weltbildes begeistert ist. Ein Moslem oder
ein Hindu wird ebenfalls nur dann als solcher leben und handeln, wenn er
von der Welt seines Glaubens erfillt ist. Wo dieses religiose oder ideolo-
gische Fundament wegfillt, da treten neue Leitwerte an ihre Stelle, in der
modernen Gesellschaft vor allem der Konsum, der materielle Besitz, der
Lebensgenuf v. 4.

Die Schwache des christlichen Ethos in der heutigen Zeit scheint uns
wesentlich darauf zu beruhen, daff dem heutigen Menschen weithin eine
religios-geistliche Erfahrung mangelt und daff sich deshalb die Sinn-

¢ B. Schilller, Zur Diskussion iber das Proprium einer christlichen Ethik, in: ThPh 51
(1976) 821-348, bes. 822334, unterscheidet sehr scharf zwischen Pardnese und normativer
Ethik. Er meint, da8 das Verhalten Gottes in Christus keine sittliche Forderung begriinde,
sondern als Parinese bewirken solle, ,daff der Angesprochene sich von seinen sittlichen
Einsichten persénlich betroffen sein 14t . . .% (330). Wir méchten eine stirkere Zusammen-
gehorigkeit dieser Aspekte vertreten. Wir glauben, daf sittliche Freiheit und entsprechend
auch sittliche Verpflichtung nur in dem MaR gegeben ist, wie etwas von dem letzten Sinn
erfahren wird, auf den sich der Mensch im sittlichen Akt bezieht. Dieser Sinn zeigt sich
aber nicht in der bloflen Titigkeit individueller Vernunft, sondern in der Begegnung mit
einem Du, in der das absolute Du Gottes gegenwirtig wird. — Vgl. dazu auch das Anlie-
gen der ,narrativen Ethik*, die sich als Ethik and nicht bloff als Parinetik versteht: D.
Mieth, Narrative Ethik, in: Freiburger Zeitschr. f. Phil. u. Theol. 22 (1975) 297-326.



Erneuerung der Moral aus diristlicher Spiritualitdt 287

orientierung seines Lebens entsprechend abschwacht. Wo religiose Erfah-
rung nicht mehr gemacht wird, ist es dann im giinstigen Fall vielleicht noch
die Erfahrung mitmenschlicher Freundlichkeit, Hilfsbereitschaft und Liebe.
Aber solche Erfahrungen haben nicht die Tiefe jener Sinngebung, die aus
dem Leben Jesu Christi spricht.

In diesem Zusammenhang wird vielleicht auch verstindlich, warum die
Moralpredigt so in Verruf gekommen ist. Sie ist oft zu sehr reduziert wor-
den auf das Einschdrfen blofler Normen und Gebote, das moraltheologisch
gesehen sekundir sein mifite. Das Wichtigere ware die Vermittlung von
Sinnerfahrung und der Aufweis, wie eine christliche Sinnorientierung im
Leben und Handeln zum Ausdruck kommen muff. Wo man die Moral von
diesem Fundament der Sinnerfahrung ablost, verliert sie ihre Uberzeu-
gungskraft und ihren befreienden Charakter.

Hier scheint schlieBlich auch ein Hauptproblem fiir die neuere Moral-
theologie zu liegen. Sie wird oft zu sehr als blofe Wissenschaft von der
Normfindung verstanden und ist oft zu wenig inspiriert von der Frage
nach dem letzten Sinn des Lebens und von der Antwort, die diese Frage
in Jesus Christus gefunden hat. Es mag zwar sein, dafl man fiir die meisten
sittlichen Normen und Gebote gentigend empirische oder philosophische
Argumente beibringen kann, um sie rational zu begriinden. Es mag sein,
daf man auf diese Weise das Verbot der Abtreibung und der Euthanasie,
die Unaufl6slichkeit der Ehe oder die kirchlichen Normen beziiglich des
vorehelichen Verhaltens im Bereich der Geschlechtlichkeit begriinden kann.
Ob solche Forderungen damit dem Menschen auch so einleuchten, dafl da-
durch der Wille zur Befolgung gewedkt wird, ist eine andere und sehr oft
die entscheidendere Frage.

Christliche Sittlichkeit in ihrem tiefsten Sinn lebt nicht aus blofler Sach-
einsicht. Sie lebt aus der Begegnung mit Gott, der sich in Jesus Christus
offenbart hat'. In dieser Begegnung erschliefit sich dem Menschen ein
neuer Sinn, der fir sein Leben und Verhalten mafigeblich werden muf.
Die Gefahrdung des christlichen Ethos in unserer Zeit hat ihren eigent-
lichen Grund nicht in einem Mangel an empirischen Erkenntnissen oder
rationaler Durchdringung, sondern in einer Gefahrdung des christlichen
Glaubens und der christlichen Spiritualitit.

19 Die Ausfihrungen tiber die Wahl, die Ignatius in seinen Exerzitien bietet, und ganz
allgemein die Lehre von der Unterscheidung der Geister sollten in einer moraltheologi-
schen Erkenntnislehre eine zentrale Stellung einnchmen. Die sittliche Urteilsfindung be-
steht nicht blof in einer méglichst objektiven, allgemeingiltigen Giiterabwigung, sondern
in dem Bemiihen, jene Entscheidung zu finden, die der eigenen Sinnerfahrung bzw. Gei-
stererfahrung am besten entspricht. Vgl. dazu K. Rahner, Die Logik der existentiellen Er-
kenntnis bei Ignatius v. Loyola, in: Ders., Das Dynamische in der Kirche, Freiburg 1958,

74-148; L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen iiber
die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola, Wiirzburg 1970,





