IM SPIEGEL DER ZEIT

Zur Frage der Zulassung der Frau zum Priesteramt

Eine Verstédndnishilfe zur Erklarung der Rémischen Glaubenskongregation

Vorbemerkung

Seitdem die Kongregation fiir die Glaubenslehre durch ihre ,Erklirung zur Frage
der Zulassung der Frau zum Priesteramt® das traditionelle Nein der kathotischen
Kirche zur Fravenordination bekriftigt hat, wurde immer wieder die Frage laut,
worin denn neben allen méglichen pragmatischen und pastoralen Griinden, die
nicht zu uuterschétzen sind, das eigentlich theologisch-anthropologische Argument
bestehe, welches den Ausschluf der Frau vom Sakrament der Priesterweihe ge-
rechtfertigt erscheinen 1aft. Liest man unter dieser Fragestellung das vatikanische
Dokument (noch) einmal durch, so findet sich unter dem in Abschnitt V Ausgefihr-
ten eine Passage, die diese Frage klaren zu helfen verspricht. Es heifit dort im An-
schluf} an die von mittelalterlichen Theologen vertretene Meinung, daf der Prie-
ster auch in persona Ecclesiae handle: ,Da der Priester also auch die Kirche
reprasentiert, konnte man sich da nicht denken, daff diese Reprisentation ent-
sprechend der schon dargelegten Symbolik auch von einer Frau vorgenommen
wird? Es ist wahr, daf der Priester die Kirche reprisentiert, die der Leib Christi
ist. Er tut das jedoch gerade deshalb, weil er zuvor Christus selbst reprisentiert,
der das Haupt und der Hirt der Kirche ist. So sagt es das II. Vatikanische Konzil
[vgl. Lumen Gentium n. 28, Presbyterorum Ordinis n. 2], wodurch es den Aus-
druck in persona Christi genauer bestimmt und ergéinzt. In dieser Eigenschaft
fithrt der Priester in der christlichen Versammlung den Vorsitz und feiert er das
einschluflweise auch seinen Leib, die Kirche, die nach der Symbolik der Schrift
selbst ganz als Opfer darbringt’ [Paul VL].*

Dies will sagen: weil der Priester Christus als Haupt reprisentiert und nur
einschlufweise auch seinen Leib, die Kirche, die nach der Symbolik der Schrift
wie der Kirchenviter von einer ,primiren Weiblichkeit“ (H. U. von Balthasar)
geprigt ist, deshalb kann nur der Mann, nicht aber anch die Frau zum Priesteramt
zugelassen werden. Die hinter dieser Argumentation unausgesprochen stehende
Gleichung, wonach stets der Mann das Haupt und die Frau sein Leib sei, 138t sich
dabei zwar relativ leicht als schriftgemaf belegen (vgl. nur Eph. 5,21-31; 1,22-
28); und auch der Nachweis, daf die von der Schrift her gestiitzte Auffassung
vom Primat des Mannes (wenigstens fiir Paulus) im positiv-schépferischen Willen
Gottes griindet und also ein wesensmifiger ist, 148t sich von der Exegese her er-
bringen!. Nur erscheint uns heute, die wir in einer Gesellschaft leben, in der die
Gleichwertigkeit von Maon und Frau allgemein angestrebt und anerkannt und

1 Vgl. H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Diisseldorf 21958, 276 f.



Im Spiegel der Zeit 289

zum Teil bereits auch schon realisiert ist, eine solche in der Unterordnung der
Frau unter den Mann bestehende Schépfungsordnung keineswegs mehr einfach-
hin plausibel zu sein, weshalb nach dem inneren Grund und Sinn, dem anthropo-
logischen Ansatzpunkt gefragt werden mufi, der eine solche Ordnung unbeschadet
der gesellschaftlich zu realisierenden Gleichwertigkeit auch fir uns (wieder) ver-
stindlich machen konnte. Wir fragen mithin danach, inwiefern (1.) das Frausein
der Frau von ihrem Leibsein und (2.) das Mannsein des Mannes von seinem
Hauptsein konstituiert wird und wie daraus sich ein Ansatz ergibt, von dem her
(3.) sich das Mannsein des Priesters als eine fiir den priesterlichen Dienst rele-
vante Grofle theologisch und anthropologisch begriinden 1afit. Dafl diese Begrin-
dung hier nicht viel mehr als im Ansatz durchgefiihrt werden kann, versteht sich
dabei von selbst.

1. Frausein als Leibsein

Wenn zwischen Mann und Frau iiberhaupt ein Unterschied, eine Verschieden-
artigkeit besteht und diese nicht einfach als gleich-giltig unterschlagen wird, so
wird man sie (zunichst) darin sehen missen, dafl die Frau zur ,Leibesfrucht”
befahigt ist, der Mann jedoch nicht. Dadurch, dafl die Frau mit threm Leib emp-
fangen, in ihm das Empfangene austragen und durch ihn leibhafte Frucht bringen
kann, die dem Fortbestand der ganzen Menschengemeinschaft, der Gattung dient,
wohingegen dem Mann das Fruchtbringen ,nur® analog ,im Geiste* moglich ist,
wird gerade das Eigentiimliche der Frau, ihr Frausein konstituiert, das so in
eminenter Weise von der menschlichen Leiblichkeit (und Gemeinschaftlichkeit)
her bestimmt wird.

Insofern nun dieses leibhafte Fruchtbringen der Frau in einem fundamentalen
Zusammenhang mit dem Fruchtbringen der Erde steht und alles Leibhafte iber-
haupt ,irdisch® ist, spricht man zu Recht von einer ,Muttererde® und einem
~Mutterleib“, wihrend von einer ,Vatererde® oder einem ,,Vaterleib® zu spre-
chen dem Sprachempfinden widerstrebt: Das Erdhafte und Leibhafte wird offen-
bar immer schon mit dem unterbewufiten, ,nachtlichen”, vom Mond als dem
»Urgrund aller Geburt® (Joh. Lydos)? bestimmten Vorgang des Empfangens und
Gebarens in Beziehung gesetzt, der ein durch und durch weiblicher ist. Entspre-
chend kann in der Heiligen Schrift der erste Mensch ,Erdling“ oder ,Erdbewoh-
ner“ (Adam) genannt werden (vgl. Gn 2,7; 3,19.23), dessen ,Mutter* die ,un-
bebaute und [darum] noch jungfriuliche Erde” ist (Irendus, Adv. har. IV 21, 10),
die auf Geheifl des Schopfers lebendige Wesen aus ihrem Schofl hervorbringt
(vgl. Gn 1,24; Jes 45,8) und deswegen den Namen ,Mutter allen (leibhaften)
Lebens“ (Gn 3, 20) und ,Land der Lebenden” (Ps 27, 13; 116, 9; Jes 38, 11) trigt.

Doch bringt die Erd-Mutter nicht bloff das leibhafte Leben hervor, sondern sie
nimmt es — wegen der unvermeidlichen Reziprozitat von Geburt und Tod — auch
wieder zu sich zurick, wobei der Ort dieses Hervorbringens, der dunkle Mutter-
schoff, und der Ort des Zurlicknehmens, das dunkle (Héhlen-)Grab, in der Schrift

2 Vgl. H. Rahner, Das Mysterium des Mondes, in: Griechische Mythen in christlicher Deu-
tung. (Unverinderte Neuausgabe) Ziirich 1957, 200-224.



Im Spiegel der Zeit 290

und bei den Vitern als ein und derselbe Ort verstanden wurde. So bezeichnet
Cyrill von Jerusalem mit vielen anderen den Taufbrunnen, in dem der Tiufling
mit Christus stirbt und , drei Tage“ begraben ist (vgl. Jon 2, 1; Mt 12, 40; R6m 6,
3f), um aus ihm — als dem wahren , Jungbrunnen® — jung und neu wiedergeboren
zu werden, als ,Grab und Mutterschof zugleich“s. Johannes Chrysostomus be-
schwort die fragwiirdige Wechselbezichung von Zeugung (der Nachkommenschaft)
und Tod (der Vorfahren) in dem Satz: ,Wo der Tod ist, da ist die Ehe; und wo
keine Ehe ist, da ist auch kein Tod“4. Und auch der biblische Ijob begreift den Ort
seines (kiinftigen) Begrabenseins als identisch mit dem Ort seiner Geburt, wenn er
sagt: ,Nackt kam ich aus meiner Mutter Leib, nackt kehre ich dorthin zuriick“ (Ib
1,21; vgl. Sir 40,1b; Prd 3, 20; Jer 20, 17).

Der ,Leib‘ der Mutter, d.1i. die Erde, steht dabei einfach als synonymer Begriff
fir den weiblichen Schof} (vgl. Hl 7, 3b; Ps 139, 13. 15), in den hinein (als Grab)
der mannliche Samen befruchtend stirbt (vgl. Jo 12,24; 1 Kor 15,36), was zeigt,
dafl im biblischen Denken das Frausein der Frau ganz selbstverstindlich als ein
Leibsein (in dieser doppelten Bedeutung von ,Schof}‘ und ,Grab‘) ausgelegt wor-
den ist. Ohne diese je schon unreflex vollzogene Auslegung aber wire ,das pau-
linische Verstindnis der Kirche als Christusleib“ undenkbar, wie Joseph Ratzin-
ger in einer unvercffentlicht gebliehenen Vorlesungsreihe (1975) in dem so beti-
telten Abschnitt ausfiihrt: ,Die atl. biblische Vorstellung vom Wesen der ge-
schlechtlichen Vereinigung, die aus den beiden Menschen, die zusammenkommen,
ein Fleisch, eine Existenz macht, filhrt im biblischen Denken zur Benennung der
Frau als gxetog, Gefafl, Leib des Mannes in 1 Petr 8, 7 und wohl auch in 1 Thess
4,4. Unabhingig von der christologisch ekklesialen Spekulation entsteht aus der
Idee der Einheit von Mann und Frau die Zeichnung der Frau als Leib, die dann
auf die Kirche als Braut iibertragen wird.“

Freilich ist die Kirche — gleich ihrem Urbild Maria — als Leib Christi nicht nur
Braut oder Mutter oder Gefaf} (Brunnen, Schoff) der Gnade, sondern auch Haus
Gottes, Zelt des Wortes (bzw. Sitz der Weisheit), Tempel des Heiligen Geistes
und gerade darin noch einmal in ihrer Leiblichkeit gefragt. Denn Haus, Zelt (Sitz)
und Tempel sind nur wieder andere umschreibende Bilder fiir die eine Grund-
wirklichkeit: das Einwohnen und Finsitzen des Geistes im Leibe (vgl. Wsh 9,15;
Jes 38,12; 2 Kor 5,1; 2 Petr 1, 14), der mithin das leibhafte ,Anwesen®, das Da-
sein des Geistes (fiir die andern) ist. Von diesem Einwohnen her wird erst die
eigentiimliche Doppelbedeutung des Leibes ganz verstindlich: einmal als Fremde
und ,Exil* (vgl. 2 Kor 5,6) bzw. Gefangnis, Sarg oder (Grab-)Kerker (vgl. Jes
42,7), in dem man ,einsitzt“ und aus dem man ,ausziehen® méochte (doch: nie-
mand kann aus seiner [Zelt-]Haut!), zum anderen als Habe, die man besitzt,
und Anwesen, das man bewohnt, bzw. als Frau, der ,man“ beiwohnt und die
folglich in der ilteren der beiden Dekalogfassungen mit allem iibrigen Besitz des
Mannes unter das ,Haus“ als dem festen , Wohnsitz“ subsumiert werden konnte
(vgl. Ex 20,17), wobei der als ,Thronsitz“ verstandene Wohnsitz den seiner

3 Vgl. J. Daniélou, Liturgie und Bibel. Miinchen 1963, 50.
* Vgl. H. U. von Balthasar, Theodramatik Bd. 11, T1. 1. Einsiedeln 1976, 343.



Im Spiegel der Zeit 291

Braut beiwohnenden Brautigam als ,Koénig“ und die Hochzeit entsprechend als
»Thronbesteigung® ausweist (vgl. Hl 3,11), wie noch das Krénungsritual bei der
Hochzeitsfeier im orthodoxen Ritus erkennen lifit.

In Anbetracht dieser Zusammenhinge kann dann folglich Irendus von Lyon
(Adv. haer. V 9,4) zur Auslegung von Mt 5,5 = Ps 87,11.29 = Spr 2,21 (,Selig
die Sanftmiitigen, da sie durch Erbschaft die Erde besitzen werden“) schreiben:
»Also wird im Reich gleichsam die Erde erblich besessen (= bewohnt), von der
die Substanz unseres Fleisches stammt; und deshalb will er (sc. der Herr) auch,
daf} der Tempel rein sei, damit sich der Geist Gottes an thm ergotze wie der Briu-
tigam bei der Braut.“

Diese Parallelisierung von Erde-Leib-Haus-Wohnsitz-Tempel-Kirche-Braut
schon selbstverstindlich voraussetzend, verdeutlicht Augustinus im Anschlufl an
seine Auslegung der Perikope von der Hochzeit zu Kana als der , Thronbestei-
gung® bzw. Inbesitznahme der Braut durch den Briutigam: ,Der Brautigam ist
das Wort, die Braut das menschliche Fleisch, beides in eins der eine Sohn Gottes,
der zugleich der Menschen Sobn ist. Als er das Haupt der Kirche wurde, war der
Schofl der Jungfrau Maria das Brautgemach“ (Joh. Ev. 8 Vortrag, BKV IV, 139).
Und Augustinus kommt zu dem Schluf: ,Ob ich sage Briutigam und Braut oder
ob ich sage Haupt und Leib, das ist ein und dasselbe“s.

Indem so die Viter in aller Ausdriicklichkeit einerseits Brautigam (= Konig)
und Haupt, andererseits Braut (= Konigreich) und Leib einander gleichsetzten,
haben sie das Frausein der Frau ganz im biblischen Sinn als Leibsein verstanden,
das stets in ,Treue’ der Erde verhaftet bleibt, da von ihr ,die Substanz unseres
Fleisches stammt® (s. 0.). Diese unverlierbar irdische Herkunft des Leibes bleibt
auch dann noch wirksam, wenn er in der leibhafien Auferstehung, dem ,Auszug
aus dem Héhlengrab‘, und der alles verneuenden Verkldrung verherrlicht und
verhimmlischt wird zu einem ,himmlisch durchlichteten Leib* (vgl. Mt 6,22f =
Lk 11, 34f), wenn die Erde ,jenseits ihrer selbst zum Leib dessen geworden ist,
der ist und der kommt* (Teilhard de Chardin), insofern ja dieser Leib ein von
der Erde erbobter ist (vgl. Jo 12,32), dessen ,Erdbaftigkeit’ in die iiberirdische
Herrlichkeit des Himmels bleibend mit eingeht und es also fir den leibhaften
Menschen tatsdchlich einzig einen ,Himmel auf Erden’ geben kann, und dies nicht
bedauerlicherweise wegen, sondern dank der Frau.

So ist es die Frau, die als Leib des Mannes diesen davor bewahrt, in seinem
Streben nach dem Licht des Himmels (und zumal im Zeitalter der Raumfahrt) der
Erde ,untreu‘ zu werden und sich nicht mehr in tiefer ,Erdfrémmigkeit’ zu iiben;
und es ist der Mann, der als Haupt der Frau dazu aufgerufen bleibt, immer wieder
offen und frei das unverhiillte Antlitz zum Himmel zu erbeben und — gezogen
vom himmlischen Vater (Jo 6,44.65) — die ,Anzichung* der Erd-Mutter zu iber-
winden, nicht, um die Erde himmelfahrend zu verlassen, sondern um das grofie
Mysterium der Wiedervereinigung von Himmel und Erde unter das eine Haupt
(vgl. Eph 1,10) zu feiern, das Mysterium, welches das lichte Himmelreich im

5 Die Hochzeit zu Kana aus den Predigten iiber das Evangelium nach Johannes (Zeugen
des Wortes 30). Freiburg i. Br. 1941, 68.



Im Spiegel der Zeit 292

dunklen Erdreich aufstrahlen 146t, wie es in der byzantinischen Liturgie in der
achten Ode zum Orthros® des 26. Dezember heifit:

»Ein wunderbares und unerwartetes Geheimnis schaue ich:

Zum Himmel wird die Hdhle,

zum Cherubinenthron die Jungfrau,

die Krippe wird zum Ort, in den gelegt wird

Christus Gott, den kein Ort zu fassen vermag.

2. Mannsein als Hauptsein

Aus den vorstehenden Uberlegungen vermag aber nun deutlich zu werden, daff
das Mannsein des Mannes — recht verstanden — in einer Be-hauptung des mensch-
lichen Lebens gegeniiber seiner Verfallenheit an die Erde und damit an den Tod
besteht, welche Be-hauptung dadurch gelingt, dafl der Mann (als ,Bauer‘) die
Erde bebaut und der vom Schépfer ,gebauten‘ Frau (vgl. Gn 2,22) beiwohnt und
so Erde wie Frau zu jener Fruchtbarkeit befihigt, die das alternde und dem Tod
geweihte Leben immer wieder verjiingt und verneut und somit letztlich den Tod
besiegt, wobei von Bedeutung ist, dafl das Bauen wesentlich in das Wohnen ge-
hort, denn ,nur wenn wir das Wohnen vermégen, kénnen wir bauen“?. In diesem
Sinne erweist sich das Mannsein des Mannes endgiiltig als Einheitsprinzip, das
als solches die Vielfalt der Leibesglieder (oder auch der ,Leibesfriichte’ — vgl. die
Polygynie der Patriarchen) zuriickbindet unter das eine Oberhaupt und den einen
Namen. Die durch Haupt und Namen gewonnene Einheit erméglicht dabei dem
Bau des Leibes das Bleiben und Bestehen als jene ,Bestindigkeit' und ,Unver-
ginglichkeit’, die allem blofi Zusammengesetzten aus sich heraus nicht zugénglich
ist.

Dient so das Hauptsein des Mannes der Behauptung von Leib und Leben gegen
den Tod durch Unfruchtbarkeit und durch Zerfall der Einheit, so kommt ithm doch
auch die Aufgabe zu, dem allgemeinen, der Gattung zugehdrenden Leib die be-
sondere, ihn unterscheidbar und erkennbar machende Identitit zu verleihen, und
zwar nicht nur durch den Namen, sondern auch und mehr noch durch das Ange-
sicht. Denn das Angesicht und Ansehen des Hauptes ist es ja, welche eine Identi-
fizierung des Menschen als diese je einmalige und unverwechselbare Person
erlaubt, wohingegen der Leib ohne das Haupt nicht eindeutig und unverwechsel-
bar identifiziert werden kann. In dieser Sicht wird aber offenbar, warum die
Einmaligkeit und Einzigkeit iiberhaupt als ein wesentlicher Aspekt des Haupt-
seins und damit des Mannseins angesehen wird, wihrend sich das Frausein als
Leibsein viel zutreffender unter dem Aspekt der gattungshaft-anonymen Allge-
meinheit und All-Gemeinschaft fassen 1a8t. Von daher wird schliefilich auch tiefer
einsichtig, warum die Kirche als allgemeiner Leib Christi, als universales Heils-
volk (mit einer gemeinsamen Muttersprache des Glaubens) sowie als Gemeinschaft

¢ Zitiert nach E. Benz, Die heilige Hohle in der alten Christenheit und in der éstlichen
orthodoxen Kirche, in: Urbild und Abbild. Der Mensch und die mythische Welt. Gesam-
melte Eranos-Beitrige. Leiden 1974, 1-68: 39 und 52.

7 M. Heidegger, Bauen Wohnen Denken, in: Vortrige und Aufsitze 11, Pfullingen 31967,
19-36: 35 (Zitat dort in Kursivdruck).



Im Spiegel der Zeit 293

der Getauften von Anfang an unter dem Bild der (Jung-)Frau und Mutter er-
schien, obgleich doch die Leiter und Hirten der Kirche seit jeher Ménner sind.

3. Das Mannsein des Priesters

Wenn der Priester im Dienst der Christus-Haupt-Bildlichkeit steht und als Mann
das Haupt Christus vergegenwirtigt, nicht aber — oder doch nicht einfachhin -
seinen allgemeinen Leib, die Mutter Kirche; und wenn Christus als Haupt nur
Mann sein kann, da das Hauptsein das Mannsein ebenso impliziert wie das Frau-
scin das Leibsein, dann ist unmittelbar der Ansatz einer theologisch-anthropolo-
gischen Begriindung dafiir gegeben, dafl die Frau nach wie vor nicht zum Priester-
amt zugelassen wird.

Dieser Ausschlufl vom besonderen Priesteramt bedeutet indes keinen Ausschlufl
vom allgemeinen Priestertum aller Getauften, im Gegenteil: gerade in der Taufe
als dem Sakrament der Eingliederung in den gemeinsamen Leib Christi ergeht
ja die Berufung an alle (d. h. an die Gemeinde als solche, nicht jedoch unmittel-
bar an den einzelnen), ihren Leib — ahd. lib = Leben — als ein lebendiges, heiliges,
Gott wohlgefilliges Opfer darzubringen (vgl. Rom 12, 1). Das von Gott gegebene
Leben Gott zuriikgeben aber heifit, in der mystischen Teilhabe an Tod und Auf-
erstchung Christi zu sterben, um mit ihm in der Herrlichkeitsgestalt seines durch-
lichteten Auferstehungsleibes neu, will sagen: in Jhimmlischer’ Fille zu leben
(vgl. Rém 6,3-11; Phil 3,21; Eph 2,5f; Jo 10, 10). Und eben dieses gemeinsame
Leibes- und Lebensopfer der Gemeinde in der Taufe ruft der Priester wieder in
Erinnerung, wenn er in der Eucharistiefeier als Haupt den allgemeinen Leib
Christi, d. h. sein Leben opfert, hingibt, austeilt an die Vielen, wodurch die Ge-
meinde ihre ,mystische Identitdt mit Christus® verwirklicht® und also selbst aus-
geteilt, geopfert, hingegeben wird, ,auch sich selbst ganz als Opfer darbringt®
(s. 0.) und damit zugleich sich, d. h. ihr gemeinsames Leben in Christus (vgl. Gal
9,20) neu und in Fiille aus der Hand Gottes empfingt. Denn immer ist es der
gemeinsame Leib (das gemeinsame Leben, das gemeinsame Blut der ,Blutsver-
wandten® im Herrn), der geopfert wird, und das eine Haupt, das opfert (,Das ist
mein Leib . . .“), nicht aber opfert der Leib das Haupt! Weil indes der Christus
totus Haupt und Leib in cinem ist, deshalb kann er sowoh! opfern als auch ge-
opfert werden, deshalb kann sowohl das allgemeine als auch das besondere
Priestertum auf ihm griinden, deshalb bestcht trotz oder gerade wegen des
Wesensunterschicdes zwischen Priester und Gemeinde, zwischen Haupt und Leib,
eine fundamentale Einheit, die nicht aufgeldst werden darf, weil nur die Einheit
von Haupt und Leib, Bewufitein und Unter-bewufitsein Christus als Christus da
sein 1ift, er nur in dieser vollendeten Ganzheit der neue Adam, das einende
Stammeshaupt der vielen Volker sein kann: ,der eine Mensch Haupt und Leib,
der eine Mensch Christus und Kirche, der vollkommene Mensch, Briutigam und

Braut“®.

8 Vgl. Y. Congar, Die Eucharistie und die Kirche des Neuen Bundes, in: Wege des leben-
digen Gottes. Freiburg u. a. 1964, 161-183: 167 ff.
® Augustinus, aa0, 68.



Im Spiegel der Zeit 294
Beschluf}

So zeigt sich denn am Ende, inwiefern Christus als der stammbaumlose Priester-
konig (vgl. Hebr. 7, 3) bei seinem Opfer am Kreuz, diesem Stammbaum des neuen
Lebens, zum ,Urbild des Mannes® (Lumen Gentium n. 7) ward. Dabei horte er
nicht auf, in seinem allgemeinmenschlichen Leib, den ithm seine das ganze Volk
Israel sowie das eine Geschlecht der Menschen reprisentierende jungfriuliche
Mutter bereitet und den er am Kreuz hochzeitlich hingegeben hat, Urbild der
(fruchtbringenden) Frau zu sein. Und eben dadurch veranschaulicht Christus das
Urbild des einen und ganzen Menschen, den es nur als Mann und Frau, als Indi-
viduum und Person sowie als Gattungs- und Geschlechtswesen gibt, und der nur
in dieser ,androgynen® Differenz-Einheit, in diesem Ein-Fleisch-Sein Bild des
unsichtbaren Gottes ist (vgl. Gn 1,27; 2,21-24; 5,2; Jo 19,34).

‘Wenn ungeachtet dieses ,grofien Mysteriums® (Eph 5, 32) gleichwohl die Frau
heute danach trachtet, in persona Christi der eucharistischen Hochzeitsmahlfeier
vorzustehen und selbst am hochsten Amt in der Kirche zu partizipieren?9, so wird
man mit Hans Urs von Balthasar abschliefend sagen miissen, dafl dieser ,Drang
der Frau nach dem kirchlichen Amt nur aus einer Verkennung ihrer eigentlichen
Wiirdestellung innerhalb der Kirche (als Kirche) erfolgen kann, einer Verken-
nung, die das Geschlechtergeheimnis nivellierend aufhebt, statt es zu einer offe-
nen und vollendeten Spannung und Fruchtbarkeit auszutragen®,

Klaus W. Hilbig

10 Vgl. Irene Willig, Zur Partizipation der Frau am Amt in der Kirdie, in: Signum 3
(1973) 65-69: 69: ,In der Zukunft muf fiir die Frau, wenn sie qualifiziert ist durch den
Geist Gottes selber und die notwendigen Gaben fiir eine solche Aufgabe besitzt; auch das
Bischofsamt offenstehen.”

11 Die marianische Prégung der Kirche, in: W. Beinert (Hg.), Maria heute ehren. Freiburg

u. a. 1977, 263-279: 276. Vgl. ders., Das marianische Prinzip, in: Klarstellungen (Her-
derbiicherei 393), 65-72.





