
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Zur Frage der Zulassung der Frau zum Priesteramt 

Eine Verständnishilfe zur Erklärung der Römischen Glaubenskongregation 

Vorbemerkung 

Seitdem die Kongregation für die Glaubenslehre durch ihre •Erklärung zur Frage 
der Zulassung der Frau zum Priesteramt" das traditionelle Nein der katholischen 
Kirche zur Frauenordination bekräftigt hat, wurde immer wieder die Frage laut, 
worin denn neben allen möglichen pragmatischen und pastoralen Gründen, die 
nicht zu unterschätzen sind, das eigentlich theologisch-anthropologische Argument 
bestehe, welches den Ausschluß der Frau vom Sakrament der Priesterweihe ge- 
rechtfertigt erscheinen läßt. Liest man unter dieser Fragestellung das vatikanische 
Dokument (noch) einmal durch, so findet sich unter dem in Abschnitt V Ausgeführ- 
ten eine Passage, die diese Frage klären zu helfen verspricht. Es heißt dort im An- 
schluß an die von mittelalterlichen Theologen vertretene Meinung, daß der Prie- 
ster auch in persona Ecclesiae handle: •Da der Priester also auch die Kirche 
repräsentiert, könnte man sich da nicht denken, daß diese Repräsentation ent- 
sprechend der schon dargelegten Symbolik auch von einer Frau vorgenommen 
wird? Es ist wahr, daß der Priester die Kirche repräsentiert, die der Leib Christi 
ist. Er tut das jedoch gerade deshalb, weil er zuvor Christus selbst repräsentiert, 
der das Haupt und der Hirt der Kirche ist. So sagt es das II. Vatikanische Konzil 
[vgl. Lumen Gentium n. 28, Presbyterorum Ordinis n. 2], wodurch es den Aus- 
druck in persona Christi genauer bestimmt und ergänzt. In dieser Eigenschaft 
führt der Priester in der christlichen Versammlung den Vorsitz und feiert er das 
einschlußweise auch seinen Leib, die Kirche, die nach der Symbolik der Schrift 
selbst ganz als Opfer darbringt' [Paul VI.]." 

Dies will sagen: weil der Priester Christus als Haupt repräsentiert und nur 
einschlußweise auch seinen Leib, die Kirche, die nach der Symbolik der Schrift 
wie der Kirchenväter von einer •primären Weiblichkeit" (H. U. von Balthasar) 
geprägt ist, deshalb kann nur der Mann, nicht aber auch die Frau zum Priesteramt 
zugelassen werden. Die hinter dieser Argumentation unausgesprochen stehende 
Gleichung, wonach stets der Mann das Haupt und die Frau sein Leib sei, läßt sich 
dabei zwar relativ leicht als schriftgemäß belegen (vgl. nur Eph. 5,21-31; 1,22- 
23); und auch der Nachweis, daß die von der Schrift her gestützte Auffassung 
vom Primat des Mannes (wenigstens für Paulus) im positiv-schöpferischen Willen 
Gottes gründet und also ein wesensmäßiger ist, läßt sich von der Exegese her er- 
bringen1. Nur erscheint uns heute, die wir in einer Gesellschaft leben, in der die 
Gleichwertigkeit von Mann und Frau allgemein angestrebt und anerkannt und 

1 Vgl. H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Düsseldorf 21958, 276 f. 



Im Spiegel der Zeit 289 

zum Teil bereits auch schon realisiert ist, eine solche in der Unterordnung der 
Frau unter den Mann bestehende Schöpfungsordnung keineswegs mehr einfach- 
hin plausibel zu sein, weshalb nach dem inneren Grund und Sinn, dem anthropo- 
logischen Ansatzpunkt gefragt werden muß, der eine solche Ordnung unbeschadet 
der gesellschaftlich zu realisierenden Gleichwertigkeit auch für uns (wieder) ver- 
ständlich machen könnte. Wir fragen mithin danach, inwiefern (1.) das Frausein 
der Frau von ihrem Leibsein und (2.) das Mannsein des Mannes von seinem 
Hauptsein konstituiert wird und wie daraus sich ein Ansatz ergibt, von dem her 
(3.) sich das Mannsein des Priesters als eine für den priesterlichen Dienst rele- 
vante Größe theologisch und anthropologisch begründen läßt. Daß diese Begrün- 
dung hier nicht viel mehr als im Ansatz durchgeführt werden kann, versteht sich 
dabei von selbst. 

1. Frausein als Leibsein 

Wenn zwischen Mann und Frau überhaupt ein Unterschied, eine Verschieden- 
artigkeit besteht und diese nicht einfach als gleich-gültig unterschlagen wird, so 
wird man sie (zunächst) darin sehen müssen, daß die Frau zur •Leibesfrucht" 
befähigt ist, der Mann jedoch nicht. Dadurch, daß die Frau mit ihrem Leib emp- 
fangen, in ihm das Empfangene austragen und durch ihn leibhafte Frucht bringen 
kann, die dem Fortbestand der ganzen Menschengemeinschaft, der Gattung dient, 
wohingegen dem Mann das Fruchtbringen •nur" analog •im Geiste" möglich ist, 
wird gerade das Eigentümliche der Frau, ihr Frausein konstituiert, das so in 
eminenter Weise von der menschlichen Leiblichkeit (und Gemeinschaftlichkeit) 
her bestimmt wird. 

Insofern nun dieses leibhafte Fruchtbringen der Frau in einem fundamentalen 
Zusammenhang mit dem Fruchtbringen der Erde steht und alles Leibhafte über- 
haupt •irdisch" ist, spricht man zu Recht von einer •Muttererde" und einem 
•Mutterleib", während von einer •Vatererde" oder einem •Vaterleib" zu spre- 
chen dem Sprachempfinden widerstrebt: Das Erdhafte und Leibhafte wird offen- 
bar immer schon mit dem unterbewußten, •nächtlichen", vom Mond als dem 
•Urgrund aller Geburt" (Joh. Lydos)2 bestimmten Vorgang des Empfangens und 
Gebarens in Beziehung gesetzt, der ein durch und durch weiblicher ist. Entspre- 
chend kann in der Heiligen Schrift der erste Mensch •Erdling" oder •Erdbewoh- 
ner" (Adam) genannt werden (vgl. Gn 2,7; 3,19.23), dessen .Mutter' die •un- 
bebaute und [darum] noch jungfräuliche Erde" ist (Irenäus, Adv. här. IV 21, 10), 
die auf Geheiß des Schöpfers lebendige Wesen aus ihrem Sdioß hervorbringt 
(vgl. Gn 1,24; Jes 45,8) und deswegen den Namen •Mutter allen (leibhaften) 
Lebens" (Gn 3, 20) und •Land der Lebenden" (Ps 27, 13; 116, 9; Jes 38, 11) trägt. 

Doch bringt die Erd-Mutter nicht bloß das leibhafte Leben hervor, sondern sie 
nimmt es - wegen der unvermeidlichen Reziprozität von Geburt und Tod - auch 
wieder zu sich zurück, wobei der Ort dieses Hervorbringens, der dunkle Mutter- 
schoß, und der Ort des Zurücknehmens, das dunkle (Höhlen-)Grab, in der Schrift 

2 Vgl. H. Rahner, Das Mysterium des Mondes, in: Griechische Mythen in christlicher Deu- 
tung. (Unveränderte Neuausgabe) Zürich 1957, 200-224. 



Im Spiegel der Zeit 290 

und bei den Vätern als ein und derselbe Ort verstanden wurde. So bezeichnet 
Gyrill von Jerusalem mit vielen anderen den Taufbrunnen, in dem der Täufling 
mit Christus stirbt und •drei Tage" begraben ist (vgl. Jon 2, 1; Mt 12, 40; Rom 6, 
3f), um aus ihm - als dem wahren •Jungbrunnen" - jung und neu wiedergeboren 
zu werden, als •Grab und Mutterschoß zugleich"3. Johannes Chrysostomus be- 
schwört die fragwürdige Wechselbeziehung von Zeugung (der Nachkommenschaft) 
und Tod (der Vorfahren) in dem Satz: •Wo der Tod ist, da ist die Ehe; und wo 
keine Ehe ist, da ist auch kein Tod"4. Und auch der biblische Ijob begreift den Ort 
seines (künftigen) Begrabenseins als identisch mit dem Ort seiner Geburt, wenn er 
sagt: •Nackt kam ich aus meiner Mutter Leib, nackt kehre ich dorthin zurück" (Ib 
1, 21; vgl. Sir 40,1b; Prd 3, 20; Jer 20, 17). 

Der ,Leib' der Mutter, d. i. die Erde, steht dabei einfach als synonymer Begriff 
für den weiblichen Schoß (vgl. Hl 7,3b; Ps 139,13.15), in den hinein (als Grab) 
der männliche Samen befruchtend stirbt (vgl. Jo 12,24; 1 Kor 15,36), was zeigt, 
daß im biblischen Denken das Frausein der Frau ganz selbstverständlich als ein 
Leibsein (in dieser doppelten Bedeutung von ,Schoß' und ,Grab') ausgelegt wor- 
den ist. Ohne diese je schon unreflex vollzogene Auslegung aber wäre •das pau- 
linische Verständnis der Kirche als Christusleib" undenkbar, wie Joseph Ratzin- 
ger in einer unveröffentlicht gebliebenen Vorlesungsreihe (1975) in dem so beti- 
telten Abschnitt ausführt: •Die atl. biblische Vorstellung vom Wesen der ge- 
schlechtlichen Vereinigung, die aus den beiden Menschen, die zusammenkommen, 
ein Fleisch, eine Existenz macht, führt im biblischen Denken zur Benennung der 
Frau als oxeijog, Gefäß, Leib des Mannes in 1 Petr 3, 7 und wohl auch in 1 Thess 
4,4. Unabhängig von der christologisch ekklesialen Spekulation entsteht aus der 
Idee der Einheit von Mann und Frau die Zeichnung der Frau als Leib, die dann 
auf die Kirche als Braut übertragen wird." 

Freilich ist die Kirche - gleich ihrem Urbild Maria - als Leib Christi nicht nur 
Braut oder Mutter oder Gefäß (Brunnen, Schoß) der Gnade, sondern auch Haus 
Gottes, Zelt des Wortes (bzw. Sitz der Weisheit), Tempel des Heiligen Geistes 
und gerade darin noch einmal in ihrer Leiblichkeit gefragt. Denn Haus, Zelt (Sitz) 
und Tempel sind nur wieder andere umschreibende Bilder für die eine Grund- 
wirklichkeit: das Einwohnen und Einsitzen des Geistes im Leibe (vgl. Wsh 9,15; 
Jes 38,12; 2 Kor 5,1; 2 Petr 1,14), der mithin das leibhafte •Anwesen", das Da- 
sein des Geistes (für die andern) ist. Von diesem Einwohnen her wird erst die 
eigentümliche Doppelbedeutung des Leibes ganz verständlich: einmal als Fremde 
und •Exil" (vgl. 2 Kor 5,6) bzw. Gefängnis, Sarg oder (Grab-)Kerker (vgl. Jes 
42, 7), in dem man •einsitzt" und aus dem man •ausziehen" möchte (doch: nie- 
mand kann aus seiner [Zelt-]Haut!), zum anderen als Habe, die man besitzt, 
und Anwesen, das man bewohnt, bzw. als Frau, der •man" beiwohnt und die 
folglich in der älteren der beiden Dekalogfassungen mit allem übrigen Besitz des 
Mannes unter das •Haus" als dem festen •Wohnsitz" subsumiert werden konnte 
(vgl. Ex 20,17), wobei der als •Thronsitz" verstandene Wohnsitz den seiner 

3 Vgl. J. Danielou, Liturgie und Bibel. München 1963, 50. 
4 Vgl. H. U. von Balthasar, Theodramatik Bd. II, Tl. 1. Einsiedeln 1976, 343. 



Im Spiegel der Zeit 291 

Braut beiwohnenden Bräutigam als •König" und die Hochzeit entsprechend als 
•Thronbesteigung" ausweist (vgl. Hl 3,11), wie noch das Krönungsritual bei der 
Hochzeitsfeier im orthodoxen Ritus erkennen läßt. 

In Anbetracht dieser Zusammenhänge kann dann folglich Irenäus von Lyon 
(Adv. haer. V 9,4) zur Auslegung von Mt 5,5 = Ps 37,11.29 = Spr 2,21 (•Selig 
die Sanftmütigen, da sie durch Erbschaft die Erde besitzen werden") schreiben: 
•Also wird im Reich gleichsam die Erde erblich besessen ( = bewohnt), von der 
die Substanz unseres Fleisches stammt; und deshalb will er (sc. der Herr) auch, 
daß der Tempel rein sei, damit sich der Geist Gottes an ihm ergötze wie der Bräu- 
tigam bei der Braut." 

Diese Parallelisierung von Erde-Leib-Haus-Wohnsitz-Tempel-Kirche-Braut 
schon selbstverständlich voraussetzend, verdeutlicht Augustinus im Anschluß an 
seine Auslegung der Perikope von der Hochzeit zu Kana als der •Thronbestei- 
gung" bzw. Inbesitznahme der Braut durch den Bräutigam: •Der Bräutigam ist 
das Wort, die Braut das menschliche Fleisch, beides in eins der eine Sohn Gottes, 
der zugleich der Menschen Sohn ist. Als er das Haupt der Kirche wurde, war der 
Schoß der Jungfrau Maria das Brautgemach" (Joh. Ev. 8 Vortrag, BKV IV, 139). 
Und Augustinus kommt zu dem Schluß: •Ob ich sage Bräutigam und Braut oder 
ob ich sage Haupt und Leib, das ist ein und dasselbe"5. 

Indem so die Väter in aller Ausdrücklichkeit einerseits Bräutigam (= König) 
und Haupt, andererseits Braut (= Königreich) und Leib einander gleichsetzten, 
haben sie das Frausein der Frau ganz im biblischen Sinn als Leibsein verstanden, 
das stets in ,Treue' der Erde verhaftet bleibt, da von ihr •die Substanz unseres 
Fleisches stammt" (s. o.). Diese unverlierbar irdische Herkunft des Leibes bleibt 
auch dann noch wirksam, wenn er in der leibhaften Auferstehung, dem ,Auszug 
aus dem Höhlengrab', und der alles verneuenden Verklärung verherrlicht und 
verhimmlischt wird zu einem .himmlisch durchlichteten Leib' (vgl. Mt 6,22f = 
Lk ll,34f), wenn die Erde •jenseits ihrer selbst zum Leib dessen geworden ist, 
der ist und der kommt" (Teilhard de Chardin), insofern ja dieser Leib ein von 
der Erde erhöhter ist (vgl. Jo 12,32), dessen ,Erdhaftigkeit' in die überirdische 
Herrlichkeit des Himmels bleibend mit eingeht und es also für den leibhaften 
Menschen tatsächlich einzig einen ,Himmel auf Erden' geben kann, und dies nicht 
bedauerlicherweise wegen, sondern dank der Frau. 

So ist es die Frau, die als Leib des Mannes diesen davor bewahrt, in seinem 
Streben nach dem Licht des Himmels (und zumal im Zeitalter der Raumfahrt) der 
Erde ,untreu' zu werden und sich nicht mehr in tiefer ,Erdfrömmigkeit' zu üben; 
und es ist der Mann, der als Haupt der Frau dazu aufgerufen bleibt, immer wieder 
offen und frei das unverhüllte Antlitz zum Himmel zu erheben und - gezogen 
vom himmlischen Vater (Jo 6,44.65) - die ,Anziehung' der Erd-Mutter zu über- 
winden, nicht, um die Erde himmelfahrend zu verlassen, sondern um das große 
Mysterium der Wiedervereinigung von Himmel und Erde unter das eine Haupt 
(vgl. Eph 1,10) zu feiern, das Mysterium, welches das lichte Himmelreich im 

5 Die Hochzeit zu Kana aus den Predigten über das Evangelium nach Johannes (Zeugen 
des Wortes 30). Freiburg i. Br. 1941, 68. 



Im Spiegel der Zeit 292 

dunklen Erdreich aufstrahlen läßt, wie es in der byzantinischen Liturgie in der 
achten Ode zum Orthros6 des 26. Dezember heißt: 

•Ein wunderbares und unerwartetes Geheimnis schaue ich: 
Zum Himmel wird die Höhle, 
zum Cherubinenthron die Jungfrau, 
die Krippe wird zum Ort, in den gelegt wird 
Christus Gott, den kein Ort zu fassen vermag." 

2. Mannsein als Hauptsein 

Aus den vorstehenden Überlegungen vermag aber nun deutlich zu werden, daß 
das Mannsein des Mannes - recht verstanden - in einer Be-hauptung des mensch- 
lichen Lebens gegenüber seiner Verfallenheit an die Erde und damit an den Tod 
besteht, welche Be-hauptung dadurch gelingt, daß der Mann (als ,Bauer') die 
Erde bebaut und der vom Schöpfer .gebauten' Frau (vgl. Gn 2,22) beiwohnt und 
so Erde wie Frau zu jener Fruchtbarkeit befähigt, die das alternde und dem Tod 
geweihte Leben immer wieder verjüngt und verneut und somit letztlich den Tod 
besiegt, wobei von Bedeutung ist, daß das Bauen wesentlich in das Wohnen ge- 
hört, denn •nur wenn wir das Wohnen vermögen, können wir bauen"7. In diesem 
Sinne erweist sich das Mannsein des Mannes endgültig als Einheitsprinzip, das 
als solches die Vielfalt der Leibesglieder (oder auch der ^Leibesfrüchte' - vgl. die 
Polygynie der Patriarchen) zurückbindet unter das eine Oberhaupt und den einen 
Namen. Die durch Haupt und Namen gewonnene Einheit ermöglicht dabei dem 
Bau des Leibes das Bleiben und Bestehen als jene .Beständigkeit' und ,Unver- 
gänglichkeit', die allem bloß Zusammengesetzten aus sich heraus nicht zugänglich 
ist. 

Dient so das Hauptsein des Mannes der Behauptung von Leib und Leben gegen 
den Tod durch Unfruchtbarkeit und durch Zerfall der Einheit, so kommt ihm doch 
auch die Aufgabe zu, dem allgemeinen, der Gattung zugehörenden Leib die be- 
sondere, ihn unterscheidbar und erkennbar machende Identität zu verleihen, und 
zwar nicht nur durch den Namen, sondern auch und mehr noch durch das Ange- 
sicht. Denn das Angesicht und Ansehen des Hauptes ist es ja, welche eine Identi- 
fizierung des Menschen als diese je einmalige und unverwechselbare Person 
erlaubt, wohingegen der Leib ohne das Haupt nicht eindeutig und unverwechsel- 
bar identifiziert werden kann. In dieser Sicht wird aber offenbar, warum die 
Einmaligkeit und Einzigkeit überhaupt als ein wesentlicher Aspekt des Haupt- 
seins und damit des Mannseins angesehen wird, während sich das Frausein als 
Leibsein viel zutreffender unter dem Aspekt der gattungshaft-anonymen Allge- 
meinheit und All-Gemeinschaft fassen läßt. Von daher wird schließlich auch tiefer 
einsichtig, warum die Kirche als allgemeiner Leib Christi, als universales Heils- 
volk (mit einer gemeinsamen Afw^mprache des Glaubens) sowie als Gemeinschaft 

* Zitiert nach E. Benz, Die heilige Höhle in der alten Christenheit und in der östlichen 
orthodoxen Kirche, in: Urbild und Abbild. Der Mensch und die mythisdie Welt. Gesam- 
melte Eranos-Beiträge. Leiden 1974, 1-68: 39 und 52. 
7 M. Heidegger, Bauen Wohnen Denken, in: Vorträge und Aufsätze II, Pfullingen 31967, 
19-36: 35 (Zitat dort in Kursivdruck). 



Im Spiegel der Zeit 293 

der Getauften von Anfang an unter dem Bild der (Jung-)Frau und Mutter er- 
schien, obgleich doch die Leiter und Hirten der Kirche seit jeher Männer sind. 

3. Das Mannsein des Priesters 

Wenn der Priester im Dienst der Christus-Haupt-Bildlichkeit steht und als Mann 
das Haupt Christus vergegenwärtigt, nicht aber - oder doch nicht einfachhin - 
seinen allgemeinen Leib, die Mutter Kirche; und wenn Christus als Haupt nur 
Mann sein kann, da das Hauptsein das Mannsein ebenso impliziert wie das Frau- 
sein das Leibsein, dann ist unmittelbar der Ansatz einer theologisch-anthropolo- 
gischen Begründung dafür gegeben, daß die Frau nach wie vor nicht zum Priester- 

amt zugelassen wird. 
Dieser Ausschluß vom besonderen Priesteramt bedeutet indes keinen Ausschluß 

vom allgemeinen Priestertum aller Getauften, im Gegenteil: gerade in der Taufe 
als dem Sakrament der Eingliederung in den gemeinsamen Leib Christi ergeht 
ja die Berufung an alle (d. h. an die Gemeinde als solche, nicht jedoch unmittel- 
bar an den einzelnen), ihren Leib - ahd. lib = Leben - als ein lebendiges, heiliges, 
Gott wohlgefälliges Opfer darzubringen (vgl. Rom 12,1). Das von Gott gegebene 
Leben Gott zurückgeben aber heißt, in der mystischen Teilhabe an Tod und Auf- 
erstehung Christi zu sterben, um mit ihm in der Herrlichkeitsgestalt seines durch- 
lichteten Auferstehungsleibes neu, will sagen: in himmlischer' Fülle zu leben 
(vgl. Rom 6,3-11; Phil 3,21; Eph 2,5f; Jo 10,10). Und eben dieses gemeinsame 
Leibes- und Lebensopfer der Gemeinde in der Taufe ruft der Priester wieder in 
Erinnerung, wenn er in der Eucharistiefeier als Haupt den allgemeinen Leib 
Christi, d. h. sein Leben opfert, hingibt, austeilt an die Vielen, wodurch die Ge- 
meinde ihre •mystische Identität mit Christus" verwirklicht8 und also selbst aus- 
geteilt, geopfert, hingegeben wird, •auch sich selbst ganz als Opfer darbringt" 
(s. o.) und damit zugleich sich, d. h. ihr gemeinsames Leben in Christus (vgl. Gal 
2,20) neu und in Fülle aus der Hand Gottes empfängt. Denn immer ist es der 
gemeinsame Leib (das gemeinsame Leben, das gemeinsame Blut der •Blutsver- 
wandten" im Herrn), der geopfert wird, und das eine Haupt, das opfert (•Das ist 
mein Leib.. ."), nicht aber opfert der Leib das Haupt! Weil indes der Christus 
totus Haupt und Leib in einem ist, deshalb kann er sowohl opfern als auch ge- 
opfert werden, deshalb kann sowohl das allgemeine als auch das besondere 
Priestertum auf ihm gründen, deshalb besteht trotz oder gerade wegen des 
Wesensunterschiedes zwischen Priester und Gemeinde, zwischen Haupt und Leib, 
eine fundamentale Einheit, die nicht aufgelöst werden darf, weil nur die Einheit 
von Haupt und Leib, Bewußtein und Unter-bewußtsein Christus als Christus da 
sein läßt, er nur in dieser vollendeten Ganzheit der neue Adam, das einende 
Stammeshaupt der vielen Völker sein kann: •der eine Mensch Haupt und Leib, 
der eine Mensch Christus und Kirche, der vollkommene Mensch, Bräutigam und 

Braut"9. 

8 Vgl. Y. Congar, Die Eucharistie und die Kirche des Neuen Bundes, in: Wege des leben- 
digen Gottes. Freiburg u. a. 1964, 161-183: 167 ff. 
9 Augustinus, aaO, 68. 



Im Spiegel der Zeit 294 

Beschluß 

So zeigt sich denn am Ende, inwiefern Christus als der stammbaumlose Priester- 
könig (vgl. Hebr. 7, 3) bei seinem Opfer am Kreuz, diesem Stammbaum des neuen 
Lebens, zum •Urbild des Mannes" {Lumen Gentium n. 7) ward. Dabei hörte er 
nicht auf, in seinem allgemeinmenschlichen Leib, den ihm seine das ganze Volk 
Israel sowie das eine Geschlecht der Menschen repräsentierende jungfräuliche 
Mutter bereitet und den er am Kreuz hochzeitlich hingegeben hat, Urbild der 
(fruchtbringenden) Frau zu sein. Und eben dadurch veranschaulicht Christus das 
Urbild des einen und ganzen Menschen, den es nur als Mann und Frau, als Indi- 
viduum und Person sowie als Gattungs- und Geschlechtswesen gibt, und der nur 
in dieser •androgynen" Differenz-Einheit, in diesem Ein-Fleisch-Sein Bild des 
unsichtbaren Gottes ist (vgl. Gn 1,27; 2,21-24; 5,2; Jo 19,34). 

Wenn ungeachtet dieses •großen Mysteriums" (Eph 5, 32) gleichwohl die Frau 
heute danach trachtet, in persona Christi der eucharistischen Hochzeitsmahlfeier 
vorzustehen und selbst am höchsten Amt in der Kirche zu partizipieren10, so wird 
man mit Hans Urs von Balthasar abschließend sagen müssen, daß dieser •Drang 
der Frau nach dem kirchlichen Amt nur aus einer Verkennung ihrer eigentlichen 
Würdestellung innerhalb der Kirche (als Kirche) erfolgen kann, einer Verken- 
nung, die das Geschlechtergeheimnis nivellierend aufhebt, statt es zu einer offe- 
nen und vollendeten Spannung und Fruchtbarkeit auszutragen"11. 

Klaus W. Hälbig 

10 Vgl. Irene Willig, Zur Partizipation der Frau am Amt in der Kirche, in: Signum 3 
(1973) 65-69: 69: •In der Zukunft muß für die Frau, wenn sie qualifiziert ist durch den 
Geist Gottes selber und die notwendigen Gaben für eine solche Aufgabe besitzt, auch das 
Bischofsamt offenstehen." 
11 Die marianische Prägung der Kirche, in: W. Beinert (Hg.), Maria heute ehren. Freiburg 
u. a. 1977, 263-279: 276. Vgl. ders., Das marianische Prinzip, in: Klarstellungen (Her- 
derbücherei 393), 65-72. 




