
Im Spiegel der Zeit 295 

Die Orden, gefragt und nicht gefragt 

Zu zwei unterschiedlichen Stimmen 

Wie bekannt, handelt von den Beschlußtexten der •Gemeinsamen Synode der 
Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland" auch einer über •Die Orden und 
andere geistliche Gemeinschaften"1. Sieht man einmal von der starken Nachfrage 
nach diesem Text in den darin angesprochenen Gemeinschaften der Kirche, aber 
auch in evangelischen •Kommunitäten"2 ab, so kann man nicht sagen, daß er 
außerhalb dieser Kreise unmittelbar ein großes Echo gefunden habe3. Nun 
erscheint auf einmal ein Buch, und zwar nicht aus Ordenskreisen, das den Orden 
ein auffallendes, positives Interesse entgegenbringt. Der Verfasser, Joh. B. Metz, 
Hauptautor des sogenannten Hoffnungspapiers der Synode, hat seiner jüngsten 
Publikation den Namen gegeben: •Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der 
Nachfolge"*. 

Das Buch basiert auf dem synodalen Dokument über die Hoffnung. Es be- 
leuchtet dessen Aussagen über die kirchliche Situation von heute aber noch 
kritischer und stellt die spirituell-sozialen Imperative als Signale christlicher 
Hoffnung noch schärfer und konkreter heraus. Seine Idee ist diese: Die vielbe- 
schworene Krise der Kirche - angesprochen ist in erster Linie die Kirche in der 
Bundesrepublik - ist im tiefsten •eine religiöse Identitätskrise ,im Volk selbst'" 
(29). Sie erfaßt jene ständig wachsende Zahl von Christen, denen Religion, jeden- 
falls kirchengebundene Religion immer weniger bedeutet, sei es, weil sie der 
Konsumgesellschaft verfallen sind, sei es, weil sie glauben, daß die Kirche ihnen 
keine Antwort mehr gebe auf die Fragen, die sie bedrängen: auf die Sinnkrise 
der heutigen Welt und Gesellschaft, auf ihr persönliches Lebensschicksal, ihre 
Konflikte, ihre Hoffnungen und Zweifel, ihre Ängste und Nöte; sie erwarten von 

1 In der offiziellen Gesamtausgabe der Synodentexte (Herder, Freiburg 1976) Nr. 12. - 
Im Spätherbst dieses Jahres (1977) wird ein großer Kommentar zu diesem Beschlußtext 
erscheinen (Echter Verlag, Würzburg), an dem ca. 30 Autoren mitgearbeitet haben 
(Hrsg. von Sr. Corona Bamberg OSB, Abt Anselm Schulz OSB, Friedrich Wulf SJ). 
2 Auf mehreren Tagungen evangelischer •Kommunitäten" in der Bundesrepublik, zu 
denen jeweils auch katholische Ordensleute als Referenten und Gesprächspartner ein- 
geladen waren, hat der Beschlußtext als Gesprächsgrundlage gedient. 
3 Wohl mittelbar: im Zusammenhang der konziliaren Erneuerungsbemühungen der 
Orden überhaupt hat der Synodentext die Orden enger mit den Ortskirchen in Ver- 
bindung gebracht (durch Mitarbeit in den verschiedenen Räten, in der Pastoral usw.) 
und dadurch Priester und Laien wieder stärker auf deren Existenz und Arbeit aufmerk- 
sam gemacht. 
4 Freiburg-Basel-Wien 1977. 101 S., kart. 10,80 DM. - Das Buch geht auf einen Vortrag 
zurück, den der Vf. auf der Jahrestagung der •Vereinigung Deutscher Ordensobern 
(VDO) im Juni 1976 in Würzburg gehalten hat (vgl. Ordenskorrespondenz 17 [1976] 
420 ff.; ebd. 462 f.) und der für die Veröffentlichung in Buchform überarbeitet und er- 
weitert wurde. 



Im Spiegel der Zeit 296 

ihr auch keine Antwort mehr, weder auf dem Feld des Glaubens und der Moral 
noch der zementierten gesellschaftlichen Unrechts-Zustände (gedacht ist besonders 
an bestimmte Randgruppen). Auf sie trifft die Feststellung von der •Indifferenz 
und (vom) lautlosen Abfall" zu (35), die der Pastoral so schwer zu schaffen 
machen und für die man noch kein Heilmittel gefunden hat. 

Wie reagiert die Kirche auf diese Entwicklung? Mit Angst, sagt der Autor, 
Angst vor der Auseinandersetzung mit der wirklichen Krisensituation der 
heutigen Welt und Gesellschaft (31). Viele, so insinuiert das Buch, stimmen diesem 
Urteil zu, die ihrerseits von der Kirche enttäuscht sind und entweder in Protest 
reagieren, radikales Christentum (oft auf problematische Weise) demonstrieren 
(12/13) oder resignieren. Auch das ein Zeichen der Kirchenkrise, Schwächung 
der Identifikation mit der institutionellen Kirche, genährt von dem unterschwel- 
ligen Verdacht, •daß der späten Kirche ihre lebendige Identität mit Jesus ver- 
loren gegangen sei" (35). Zwar fehle es in der Kirche unseres Landes nicht an 
pastoralen Aktivitäten, aber man begegne doch bei uns wie überhaupt in den 
mitteleuropäischen Kirchen der Neigung und der Kunst, die innerkirchliche Lage 
durch eine •komplexe und durchaus erfolgreiche Administration" zu •stabilisie- 
ren" und auf diese Weise •die Herausforderungen mit geschlossenen Augen zu 
bestehen ... ohne durch sie hindurchzugehen" (31). Im Endeffekt, so muß man 
schließen, kommt man nach dem Autor damit kaum über ein normiertes und 
domestiziertes Christentum hinaus. Daher seine Warnung vor der •Gefahr einer 
schleichenden Anpassung an eine spätbürgerliche Wohlstandsmentalität", der 
keiner mehr recht widerstehe (15), und die eindringliche Mahnung, die Kirche 
(in der Bundesrepublik) müsse sich radikaler, als es bisher den Anschein erwecke, 
d. h. von der Wurzel her, dem armen und bis in den Tod gehorsamen Christus 
angleichen, wolle sie die •religiöse Identitätskrise" in ihren eigenen Reihen über- 
winden und für die Menschen, Gläubige und Ungläubige, vor allem für die Rat- 
losen, Vereinsamten, Armen und an den Rand der Gesellschaft Gedrängten, aber 
auch für die Gleichgültigen, an der Kirche Enttäuschten und Resignierten, Zei- 
chen der Hoffnung setzen. Die Stunde nicht nur verbal beteuerter, sondern realer, 
beim Wort zu nehmender Nachfolge sei gekommen. 

Hier nun setzt die Frage nach den Orden an, nach ihrer •funktionalen Be- 
stimmung im Blick auf kirchliches und gesellschaftliches Leben" (9), nach ihrem 
ureigensten Auftrag, der heute wieder einmal besonders dringlich geworden sei. 
Zwar ist die ganze Kirche, sind alle Christen im gegenwärtigen und anhalten- 
den Prozeß des laut- und protestlosen Auszugs so vieler aus der Kirche zu einer 
radikalen Christusnachfolge aufgerufen. Dennoch sind hier die Orden als •geist- 
gewirkte Einrichtungen" und als •charismatische Zeichen" (18) besonders einge- 
fordert; die Stunde der Nachfolge ist nach Metz in noch einmal eigener Weise 
eine Stunde der Orden (36-38). Von ihrer institutionell verankerten Verpflich- 
tung auf die Kompromißlosigkeit des Evangeliums und auf die Nachfolge her 
- ihre Existenz ist •Nachfolge-Existenz" (15, 95) - haben sie nicht nur die •Funk- 
tion produktiver Vorbilder' für das Sicheinüben, das Sicheinleben der Groß- 
kirche in neue sozio-ökonomische und geistig-kulturelle Situationen", sondern 
sind auch als •institutionalisierte Form einer gefährlichen Erinnerung inmitten 



Im Spiegel der Zeit 297 

der Kirche ... eine Art Schocktherapie des Heiligen Geistes für die Großkirche" 
(10). Ein Blick in die Geschichte der Orden bestätige das Gesagte: •Nicht selten 
entstanden sie als Bewegungen ,von den Rändern her', von dort, wo sich gesell- 
schaftlicher Wandel zuerst bemerkbar machte und durchzusetzen begann", oder 
•in Zeiten tiefer Desorientierung und Unsicherheit der Kirche" (ebd.). 

Aus dieser Sicht werden dann die evangelischen Räte als •Einweisungen in die 
Nachfolge" interpretiert, und zwar in eine Nachfolge, wie sie dem Autor heute 
fällig zu sein scheint, der Zeitsituation entspricht und damit Signale für die 
Großkirche und das von ihr hier und heute geforderte Handeln setzt. Von daher 
ist •Armut als evangelische Tugend der Protest gegen die Diktatur des Habens, 
des Besitzens und der reinen Selbstbehauptung. Sie drängt in die praktische 
Solidarität mit jenen Armen, für die Armut gerade keine Tugend, sondern 
Lebenssituation und gesellschaftliche Zumutung ist" (50, 94). Ehelosigkeit, die 
ihre Wurzel in einem •radikalen Ergriffensein von und einem vorbehaltlosen 
Einstehen für die nahe herbeigekommene Herrschaft Gottes" hat, •drängt - als 
Nachfolge - zu den Einsamen und Vereinsamten - und zu denen, die in Resigna- 
tion und Erwartungslosigkeit eingeschlossen sind" (64, vgl. 95). Gehorsam in der 
Nachfolge endlich, der den Gehorsamen, wie es bei Jesus der Fall war, •Narren 
und Rebellen zum Verwechseln ähnlich" machen kann, •drängt in die Nähe zu 
denen, für die Gehorsam gerade keine Tugend, sondern Zeichen der Unter- 
drückung, der Bevormundung und Entmündigung ist" (95), oder: •führt auf 
einen Weg der Menschenfreundlichkeit, in die Nähe von Gedrückten und Gede- 
mütigten, die dem Gott dieses Gehorsams jede Zweideutigkeit nimmt" (72 f.). 
Wo solches von den Orden gelebt würde, überwänden sie auch ihre eigene Krise, 
meint Metz, die nach ihm •primär eine Funktionskrise ist (und nur sekundär 
eine Nachwuchskrise) - verursacht durch das Fehlen großer, spezifischer, in einer 
gewissen Weise nicht übertragbarer Aufgaben in der Kirche" (11). •Ordens- 
existenz als Hoffnungsexistenz mit apokalyptischem Stachel" - so das letzte 
Kapitel des Buches -, das wäre in der Tat, so scheint es, eine Berufung, die 
auch heute und gerade heute junge Menschen noch locken müßte. Das Ideal ist 
pointiert und faszinierend ausgedrückt. Verbirgt sich aber dahinter nicht doch 
ein gutes Stück Utopie? 

Nun, zunächst einmal sollten die Orden es begrüßen, daß einer, der nicht zu 
ihnen gehört, aber ihre Existenz und Berufung zutiefst bejaht, sie im Er- 
neuerungsprozeß der Kirche für höchst bedeutsam hält, - daß ein Außenstehen- 
der sie aus ihren Binnenproblemen, die bei den meisten von ihnen einen guten 
Teil ihrer Kräfte in Anspruch nehmen, herausfordert und ihnen eine höchst 
aktuelle Aufgabe für ihre Mitchristen, für die Kirche, zunächst im überschaubaren 
Umkreis, zuweist. Diese Tatsache allein müßte sie in einer für die Orden not- 
vollen Zeit bei ihrem Selbstbewußtsein packen und ermutigen. Der in eine empha- 
tische Sprache gekleidete Appell, der an sich schon eine Schockwirkung haben 
kann und die Vorstellung von Überforderung erzeugt, sollte sie nicht verschrek- 
ken, sondern zum Nachdenken bringen. Die Funktion der Orden in Kirche 
und Gesellschaft, wie der Autor sie beschreibt, findet in der Geschichte durchaus 
eine Stütze, worauf ja das Buch selbst schon hingewiesen hat. (Ob es die einzige 



Im Spiegel der Zeit 298 

Funktion ist und wie sie heute konkretisiert werden kann, ob überhaupt das 
Wesen der Ordensberufung vorrangig •funktional" bestimmt, an ihrer Funktion 
in der Kirche gemessen werden kann, darüber wird noch zu sprechen sein.) Darum 
ist auch im Synodenbeschluß über die Orden in ähnlicher Weise von ihr die Rede. 
Gleich im ersten Satz heißt es dort: •Geistliche Gemeinschaften waren oft ein 
Anruf Gottes an ihre Zeit. Gerade in ihren Anfängen und wo der Ursprung 
lebendig blieb, sind nachhaltige Impulse von ihnen ausgegangen". Und weiter: 
•Wo es entsprechend den Weisungen des II. Vatikanischen Konzils gelingt, zeit- 
gemäße Formen eines wahrhaft evangelischen Lebens zu finden, können die geist- 
lichen Gemeinschaften eine gesellschafts- und kirchenkritische Funktion aus- 
üben" (2. 1. 6). Oder: •Die Sorge um ... Arme, Kranke, Verlassene, Behinderte, 
Zukurzgekommene, Gescheiterte ..., um die sich der Herr selbst mit Vorzug ge- 
kümmert hat ..., muß in allen konkreten Diensten lebendig bleiben. Damit 
machen die geistlichen Gemeinschaften nicht nur Front gegen die Unmenschlich- 
keit in dieser Zeit, sondern rücken die Sendung der Kirche unverstellbar in den 
Blick. Sie vergegenwärtigen darin die eine Heilstat Christi, der bis in die Todes- 
not hinein das Schicksal der verlorenen Menschen auf sich genommen hat" 
(2. 2. 4). Endlich: •Ohne die vielfältigen Momente der evangelischen Armut dar- 
stellen zu können, weist die Synode auf einige aktuelle Aspekte hin: ... soziale 
Verpflichtung des gemeinsamen Eigentums, sowie ein wirksames Eintreten für 
die Armen und Benachteiligten in der heutigen Gesellschaft. Die Aufforderung 
dazu ergeht nicht nur an den einzelnen, sondern betrifft ebenso die Gruppen 
und Kommunitäten als solche" (3. 2. 6). 

Das Anliegen, das Metz bewegt, ist also ein reales und muß von den Orden 
(und der ganzen Kirche) sehr ernst genommen werden; es ruft zu einer Ge- 
wissenserforschung auf, die an den Nerv der eigenen Existenz gehen könnte. 
Doch zuvor stehen noch einige Fragen an - sie wurden schon genannt -, die eine 
Antwort erfordern, soll das Anliegen in die richtige Perspektive gerückt werden. 

Die Grundfrage, die sich m. E. stellt, ist die: Sieht Metz die Orden nicht ein- 
seitig, weil primär •funktional", vereinnahmt er sie nicht für sein Anliegen im 
Blick auf ihre •funktionale Bestimmung in Kirche und Gesellschaft"?5 Zwar 
wird der Begriff der •Funktion" von ihm nicht rein soziologisch, getrennt von 

5 In der ganzen Auseinandersetzung mit dem Buch von Metz macht sich als sehr hinder- 
lich bemerkbar, daß der Begriff der Kirche m. E. unklar bleibt. Es ist mehr die Rede von 
der Kirche als •Gesellschaft" (•Großkirdie") als von ihrer theologischen Wirklichkeit. 
Von daher wird auch das Bezugspaar Orden-Kirche affiziert. Die Orden werden nicht 
so sehr als Gemeinschaften der Kirche (nicht nur in der Kirche) gesehen, so daß ihr Tun 
ein Handeln der charismatischen Kirche wäre, sondern als Gruppe, die von ihrer religiösen 
Berufung her gesellschaftlich in die •Großkirche" hineinwirken soll. Von daher erhält 
der Begriff der •Funktion" einen schillernden Charakter, hat aber einen deutlichen sozio- 
logischen Akzent. Das hängt wohl mit der •politischen Theologie" von Metz zusammen, 
nach der Kirche ein Hort •kritischer Freiheit" sein sollte. Unter diesem Aspekt wären die 
Orden dann von ihrer spezifischen Berufung zur Nachfolge her •gesellschaftskritische 
(im Sinne der Botschaft Jesu) Basisgruppen, eine Art von institutionalisierter •Dauer- 
reflexion" in der Kirche zur Überwindung autoritärer, freiheitsfeindlicher Verhaltens- 
weisen. Vgl. dazu das Buch von M. Kehl, Kirche als Institution, Ffm 1976, S. 115-119. 



Im Spiegel der Zeit 299 

der grundlegenderen Berufung zur Nachfolge, verstanden. Von dieser Verbun- 
denheit her birgt er in seiner Wurzel ein wesentlich •mystisches'' Element, setzt 
er eine glaubensmäßige Betroffenheit von der Nähe des Reiches Gottes und von 
Christi Ruf voraus. Aber die Mystik der Nachfolge, die ihren Ausdruck in den 
drei Räten von Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam findet, steht hier so unmittel- 
bar und total im Dienst einer •politischen" Sendung (die nach dem Verfasser 
die Sendung Christi ist), daß der Sendende (Gott) und der in die Nachfolge 
Rufende (Christus) kaum mehr als solche (höchstens, was Christus angeht, als 
heute gängiges Vorbild) in den Blick kommen; sie werden nicht mehr genü- 
gend als die eigentlich zu Verkündenden, als das Heil der Menschen in all ihren 
Miseren wahrgenommen. Damit aber zieht die Gefahr herauf, daß die Nach- 
folge nach ihrer •situativen, praktisch-politischen" Seite hin (49) nicht genügend 
über ein Sozialengagement hinauskommt und als solches nicht klar genug über ein 
innerweltliches Heilsziel hinausweist. 

Nur dort, wo das •mystische" und das •politische" Element der Nachfolge bei 
aller Untrennbarkeit voneinander doch in ihrer Unterschiedenheit bewußt 
bleiben, erweist sich der Primat, der transzendente Vorrang des •Mystischen" 
vor dem •Politischen" als eigenständig wirksam: Gott läßt sich in der charismati- 
schen Berufung als den Einzigen und Unverfügbaren, als den Gott des frei ge- 
schenkten Heils erfahren; Christus, in dem Gott sich uns zuwendet, scheint als der- 
jenige auf, der mit seinem Arm unser Heil wirkt und es durch die ihm Nachfol- 
genden ankündigen und weiterschenken läßt. In einer so verstandenen •Mystik 
der Nachfolge" haben vor allem •politischen" Tun Ehrfurcht und schweigendes 
Hinhören, Anbetung und Bitte ihren Ort, aber auch die gottesdienstliche Feier und 
jene heilige •Zweckfreiheit", die von keiner •Funktionalität" aufgesogen werden 
darf. Nur in solcher •Mystik der Nachfolge" zeigt sich auch Christus als die 
Mitte der ihm Nachfolgenden, als die Mitte der Orden, werden auch diejenigen 
aus ihrer mannigfachen Not in diese Mitte hineingeholt, zu denen die Orden 
gesandt werden. Dieser Aspekt der Nachfolge-Existenz kommt bei Metz m. E. 
zu kurz; er wird nicht durch die betonte Doppelstruktur der Nachfolge und den 
häufigen Hinweis auf das unverzichtbare mystische Element dieser Struktur 
abgegolten. Denn das mystische Element geht so unmittelbar (nahtlos) und ein- 
linig in die vorherrschende Idee des Autors von einer bestimmten gesellschafts- 
politischen Funktion der Orden in der Kirche ein und auf, daß sein Eigengewicht 
sowohl für die persönliche und ordensgemeindliche Lebensgestaltung wie auch 
für die Zuwendung zu den Menschen bedenklich geschwächt zu werden droht. 

Die zweite Frage, zu der das Buch herausfordert, ist diese: Sind wirklich die 
•innovatorische" und die •korrektive" Funktion das Eigentliche und Unerläß- 
liche der Orden •im Blick auf kirchliches und gesellschaftliches Leben"? (9) Daß 
die Orden aucli diese Funktionen haben können und sie in gegebener Situation 
ausüben müßten, ist unbestritten; die Geschichte bezeugt es, auch dort, wo sie 
ein diesbezügliches Versagen der Orden, zumal in kirchlichen Reformzeiten, 
konstatiert. Aber daß diese Doppelfunktion ihr eigentliches Wesen als gesell- 
schaftliche Institution ausmachen soll, scheint mir eine Überforderung zu sein 
und auch zu einem falschen Selbstbewußtsein zu verleiten. Die Orden stünden 



Im Spiegel der Zeit 300 

damit sozusagen immer unter Dampf und würden - jedenfalls in der jüngeren 
Generation, ähnlich wie in manchen radikalen Basisgruppen - leicht dazu ver- 
führt, der Kirche und der Gesellschaft gegenüber sich mehr, als sachlich berechtigt 
ist, kritisch und protestierend zu verhalten oder auch dauernd Neues machen 
zu wollen. Im Reich Gottes ist aber nicht alles •machbar", sondern es bedarf eines 
Rufes und der Unterscheidung der Geister. 

Aus solchen Überlegungen heraus gewinnt man den Eindruck, daß Metz 
die gesellschafts-•politischen" Funktionen der Orden unzulässig auf die beiden 
oben genannten beschränkt hat. Abgesehen davon, daß es bei aller ständigen 
Erneuerungsbedürftigkeit der Kirche (Ecclesia semper reformanda) keineswegs 
zu jeder Zeit epochaler •Innovationen" oder epochaler •Korrektive", •Schock- 
therapien für die Großkirche" bedarf, ist das Spektrum des Grundauftrags der 
Orden aufgrund ihrer charismatischen Berufung doch bedeutend breiter, als 
das Buch es nahelegt. Darüber kann man einiges im Synodenbeschluß über die 
Orden nachlesen. Dort ist von ihnen als Gemeinschaften des Gebetes und als 
zeichenhaften Jüngergemeinden die Rede, was beides für das Leben der Kirche, 
auch für die Orden selbst, von spezifischer Bedeutung ist. Nach dem gleichen 
•Grundauftrag" sollen die Orden •Signale und Zeichen der geistlichen Dimen- 
sion ... der Kirche" (2. 1. 8) und schon durch ihre eschatologische Existenz 
(aufgrund des Bekenntnisses zu den evangelischen Räten) •Zeichen der Hoff- 
nung" sein (2. 1. 5). Das alles liegt noch vor dem Handeln, vor den konkreten 
Diensten der verschiedenen Gemeinschaften. Im Licht und durch den Antrieb solch 
zeichenhafter evangelischer Existenz konnten und können die Orden dann man- 
nigfache Aufgaben: in der Verkündigung, im Bildungssektor, vor allem im 
karitativen und sozialen Bereich übernehmen und sie mit dem Geist des Evan- 
geliums gleich einem Sauerteig zu durchdringen suchen. In dieser Sicht bleiben 
die Orden dem selbstlosen Dienen verpflichtet, für die Erfordernisse der Kirche 
wie für die Nöte der Menschen verfügbar. Ein ihnen oft nachgesagtes Elitedenken 
kann sich hier weit weniger leicht entwickeln als durch den Appell zu •inno- 
vatorischem" Handeln oder zu einer programmatischen •Schocktherapie". 

Mag nun immerhin der Ansatz des Metz'schen Buches als allgemeine These 
problematisch und in seinen konkreten Imperativen einseitig sein, so bleibt 
doch die letzte und entscheidende Frage: Ist nicht trotz allem die vom Autor 
optierte Einseitigkeit das Gebot der Stunde? Haben nicht vor ihm schon andere, 
wie die Römische Bischofssynode von 1971 und die Generalkongregation der 
Gesellschaft Jesu von 1974/75 sich mit dem gleichen Ernst der Dringlichkeit der 
sozialen Frage, insbesondere der Notwendigkeit eines verstärkten Einsatzes 
für mehr soziale Gerechtigkeit in der Welt, dem Frontmachen gegen so viele 
Unrechtszustände aufgrund festgeschriebener gesellschaftlicher und wirtschaft- 
licher Strukturen gestellt? Hatten nicht schon die beiden letzten Päpste, Johannes 
und Paul, in ihren Enzykliken die sich verschärfenden Weltprobleme der Armut, 
der Unterdrückung, der klaffenden Gegensätze zwischen Besitzenden und Nichts- 
habenden, zwischen reichen und armen Nationen als eine der größten Gefahren 
für den Weltfrieden und als schweres Hindernis für die Glaubwürdigkeit der 
christlichen Botschaft herausgestellt? Wenn sich also die soziale Frage in ihrer 



Im Spiegel der Zeit 301 

Weltweite und ihrer gesellschaftlichen Komplexität seit anderthalb bis zwei 
Jahrzehnten so zugespitzt hat, daß sie zu einem der entscheidensten Themen 
in Welt und Kirche geworden ist, wenn seit Jahren selbst die Person Jesu 
zunehmend unter dem Aspekt seiner Hinwendung zu den Armen und Ohn- 
mächtigen gesehen wird, ist es dann nicht durchaus legitim, die Orden als 
Nachfolge-Existenz in einen primären Bezug zur radikalen Verwirklichung des 
Evangeliums für die Armen zu bringen, meinetwegen als •produktive Vor- 
bilder" und als •apokalyptischen Stachel für die Großkirche"? 

Allerdings: ein bloßer Appell an die Orden genügt in diesem Fall nicht oder 
ist zu wenig. Es müßte schon konkreter gezeigt werden, wie die radikale und 
gelebte Solidarität mit den Leidenden und Ohnmächtigen der heutigen Gesell- 
schaft von den Orden verwirklicht werden kann, so daß ihre Lebensweise und ihr 
Handeln zum wirksamen Protest gegen •die Diktatur des Habens, des Be- 
sitzens und der reinen Selbstbehauptung" usw. und eben dadurch zu einem 
•Schock" für die •überangepaßte" Kirche (Christenheit) unserer Zeit in den 
wohlhabenden Ländern wird. Bei ordensinternen Diskussionen, z. B. auf der 
Generalkongregation der Jesuiten über ein analoges Programm und wie es im 
ganzen Orden durchgesetzt werden könne, hat sich gezeigt, daß die Ausgangs- 
positionen dafür in den einzelnen Ländern und Kontinenten äußerst unterschied- 
lich sind und darum die schließlich zustandegekommenen Beschlüsse zu sehr ver- 
schiedenen Konsequenzen führen würden (was sich bis heute auch bewahrheitet 
hat). Mit der Befreiungstheologie und -Strategie beispielsweise der mittel- und 
südamerikanischen Länder können die Ordensleute in den Ostblockstaaten nichts 
anfangen, obwohl die mit den dortigen Unrechtszuständen verbundenen Zwän- 
ge, Demütigungen und Leiden für die Betroffenen vielleicht härter sind als in 
Lateinamerika. Und noch einmal anders ist die Situation der mitteleuropäischen 
Industrieländer, also auch der Bundesrepublik. Hier war man anfangs auf der 
Generalkongregation etwas ratlos, wie ihr Grunddekret über den Schwerpunkt 
des künftigen Apostolats des Ordens: •Unsere Sendung heute. Einsatz für den 
Glauben und die Gerechtigkeit" durchzuführen wäre. Und auch die nachfolgen- 
den Zusammenkünfte in diesen Ländern haben bei aller Offenheit und Bereit- 
schaft für das Anliegen des Apostolatsdekrets (vor allem in der jüngeren Ge- 
neration), haben alle Experimente und Aktionen im einzelnen noch nicht zu 
einem befriedigenden Ergebnis geführt. Offensichtlich sind hier die gesellschaft- 
lichen Verhältnisse ökonomisch-kultureller Art so komplex und differenziert, daß 
es kaum möglich erscheint, auch nur für einen Teil der Mitglieder der Ordens- 
provinzen oder für einzelne Kommunitäten verbindliche Programme aufzustel- 
len. Will man nicht die laufenden und zum großen Teil unaufgebbaren Arbeiten 
und Werke des Ordens gefährden, bleiben vorerst nur drei Zielvorstellungen 
realisierbar: 1. eine Sensibilisierung des Bewußtseins aller Mitglieder und Kom- 
munitäten für die weltweiten Unrechtszustände der heutigen Gesellschaft und 
die daraus sich ergebenden Leiden und Nöte eines großen Teils der Menschheit; 
2. eine gezieltere Sorge für Notstände im eigenen Land (etwa bei gesellschaft- 
lichen Randgruppen, ausländischen Arbeitnehmern, jugendlichen Arbeitslosen 
usw.); 3. eine Vereinfachung des eigenen Lebensstandards, die ein großzügigeres 



Im Spiegel der Zeil 302 

Mitteilen vom Eigenen ermöglicht. Aber alles zusammengenommen, wird es nach 
Menschenermessen (Gott allein kann Propheten und heilige Revolutionäre er- 
wecken, man kann sie nicht machen) kaum zu jener •innovatorischen Funktion" 
des Ordens kommen, zu einem •Korrektiv", einer Schockwirkung in die sog. 
•Großkirche" hinein, wie Metz sich das in seiner hochidealen Idee von der 
funktionalen Bestimmung der Orden vorstellt. 

Bei anderen Orden und Gemeinschaften wird es ähnlich sein. Fangen wir 
bei den monastisch-kontemplativen an, die hoffentlich nicht aus dem Konzept 
des Autors herausfallen. Gewiß täte vielen von ihnen eine hautnähere Berüh- 
rung mit der sozialen und überhaupt grausam notvollen Wirklichkeit unserer 
Gesellschaft, mit der schier aussichtslosen Weltmisere gut. Aber auch bei der 
größten Aufgeschlossenheit kämen sie bald an das Ende ihrer Möglichkeiten, 
wollen sie nicht Wege gehen wie etwa der frühere Abt von St. Paul vor den 
Mauern in Rom. • Schauen wir von hierher auf das andere Ende des großen 
Spektrums von Ordenstypen, auf die vielen tätigen Laiengemeinschaften von 
Männern und Frauen. Sie stehen in einem Umstrukturierungsprozeß, der mit 
einer geistig-religiösen Wandlung Hand in Hand geht. Was sollen sie tun? Ihre 
Hauptaufgabenbereiche sind immer noch die pflegerischen Berufe, Sozialarbeit 
und Schule. Wo Werke aufgegeben werden müssen, werden vielfach die noch 
Arbeitsfähigen umgeschult, für Familien- und Altenpflege, für die Sorge um 
Alleinstehende, Drogensüchtige usw. Auch wenn hier in Zukunft noch mehr 
geschähe, käme es - wieder nach menschlicher Voraussicht - nie zu jener •Schock- 
therapie", die Metz als •funktionale Bestimmung der Orden" angibt. Nicht nur 
wegen der verhältnismäßig geringen Zahl von Ordensleuten, die heute noch für 
solche Arbeiten zur Verfügung stehen, sondern deshalb, weil radikale Nachfolge 
des armen und gehorsamen Herrn als Solidarität mit den Armen, Hilflosen, 
Einsamen und Gedemütigten auf leisen Sohlen geht. Die wahren Nachfolger 
Jesu streben von sich aus keinen Protest an, wollen nicht andere schockieren, 
es sei denn, sie täten es, um auf offenes und verborgenes Unrecht hinzuweisen, 
also um der Ehre Gottes und um der Mitmenschen willen, zu denen sie gesandt 
sind. 

Aber noch einmal, und damit kommen wir zum Schluß: Auch wenn wir die 
Grundidee von Metz, das, was er den Orden als wesentliche Funktion in Kirche 
und Gesellschaft zugedacht hat (von der grundlegenden ekklesiologischen Frage 
einmal ganz abgesehen), in wichtigen Punkten korrigieren und ergänzen zu 
müssen glaubten und damit zugleich zu einem realistischeren und nüchterneren 
Ergebnis hinsichtlich der Möglichkeiten der Orden gekommen sind (wenigstens in 
unserem Land; von anderen Ländern, vor allem der Dritten Welt, läßt sich viel- 
fach Heroisches berichten), so war der Kanonenschuß von Metz nicht umsonst 
und hinterläßt hoffentlich nicht nur ein bißchen Rauch. Es mag schon etwas daran 
sein, wenn er der deutschen Mentalität überhaupt und auch der deutschen Kirche, 
dem bundesdeutschen Katholizismus, seinen •Normal-Christen" (87) wie auch 
seinen Orden einen gewissen •Provinzialismus" nachsagt, •der es (ihnen) immer 
wieder schwermacht, sich selbst in kirchlichen und gesellschaftlich-ökonomischen 
Weftmaßstäben zu sehen oder genauer: den im Weltprospekt sich abzeichnen- 



Im Spiegel der Zeit 303 

den Wandlungen Rechnung zu tragen und die Einschätzung ihrer eigenen Situa- 
tion wie ihrer vordringlichen Zielsetzungen daran zu orientieren" (16). Insofern 
sollte man dem Autor dankbar sein, vor allem wenn es ihm gelungen sein sollte, 
die Orden und auch die Kirche unseres Landes etwas aufzurütteln und an jene 
Wagnisse zu erinnern, die einfach mit der •Kaum-Lebbarkeit" •radikaler Nach- 
folge" (10, 78, 99) gegeben und gefordert sind. Christentum als Nachfolge, die aus 
der •Naherwartung" des kommenden Herrn lebt, wäre ohne •Utopien" nicht 
mehr an der Person und der Botschaft Jesu Christi orientiert. 

2. 

Für Joh. B. Metz sind die Orden - vor allem für die kirchliche und säkulare 
Gesellschaß von heute - ganz eindeutig •gefragt", so sehr gefragt, daß sie 
wegen ihrer •in gewisser Weise nicht übertragbaren Aufgaben" (11) äußerst 
notwendig zu sein scheinen. Man macht in der gegenwärtigen theologischen 
Literatur aber auch die gegenteilige Feststellung, daß die Orden als solche so- 
zusagen •nicht gefragt" sind, weil sie keinen eigenen theologischen Ort in der 
Kirche haben, ja in ihrem Selbstverständnis und ihrer konkreten Verfassung 
nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes als fragwürdig erachtet werden 
müssen. Das ist bei Hans Küng der Fall. Wenn im Sachregister seines Buches 
über •Die Kirche"6 sich weder das Stichwort Mönch(tum) noch Orden findet, 
obwohl in diesem Buch das charismatische Wesen der Kirche (gegenüber dem 
Amt) über die Maßen herausgestellt wird, dann hat das sachliche, näherhin 
theologische, bibeltheologische Gründe. Persönlich kann Küng in seinem Buch 
•Christsein"7 durchaus glaubwürdig versichern, daß er •Klöster aus verschie- 
denen Gründen sympathisch findet, manche Ordensgemeinschaften hochschätzt 
und die großen Leistungen des Mönchtums für die christliche Mission, Verkündi- 
gung und Theologie, für die abendländische Kolonisation, Zivilisation und 
Kultur, für das Schulwesen, die Krankenpflege und Seelsorge anerkennt" (Christ- 
sein 187). 

Um also Küng gerecht zu werden, muß man zunächst nach den Gründen fragen, 
die es ihm verbieten, den Orden in der Kirche, deren charismatischen Charakter 
er doch so betont, einen Stellenwert zu geben, der sie als Institutionen der 
Kirche im theologischen Verständnis erscheinen läßt. Welches sind diese Gründe? 
Sie liegen zum einen und am entscheidendsten in der Person und im Verhalten 
Jesu, der sich bewußt von bestimmten religiösen Haltungen, Gebräuchen und 
Einrichtungen seiner Umwelt (de facto aber auch von gewissen religionsgeschicht- 
lichen Traditionen und Übungen) distanziert, zum anderen in der Auslegung der 
paulinischen Charismenlehre. 

So wie Jesus •weder Priester noch Theologe" (im Sinn israelitischer Über- 
lieferung) war (Christsein 170 ff.), so war er nach Küng auch kein Ordensmann 
(ebd. 187 ff.) und hat nie an ein Mönchtum gedacht (ebd. 185 f.). Vor Augen steht 
hier dem Autor die •jüdische Mönchsgemeinde" von Qumran, über die wir seit 

Die Kirche, Freiburg-Basel-Wien, Herder 1967; im Text zitiert als •Kirche" 
München-Zürich, Piper-Verlag 21974; im Text als •Christsein" zitiert. 



Im Spiegel der Zeit 304 

den Funden in den Höhlen am Toten Meer zwischen 1951-56 einen sehr detail- 
lierten Einblick gewonnen haben. Welches sind nach Küng die Merkmale der 
Qumrangemeinde und ihrer klösterlichen Lebensweise? Aus der •Opposition zum 
offiziellen Judentum, zum Jerusalemer Establishment", sagt er, war sie zur Sekte 
geworden. Sie fühlte sich als wahrer Hüter der gläubigen Tradition Israels, 
als Rest des auserwählten Volkes, als Erbe der großen Verheißungen. Darum 
war es oberstes Gesetz der Jünger des •Lehrers der Gerechtigkeit", des Be- 
gründers der Gemeinde, sich von jeder Berührung nicht nur mit den Ungläubi- 
gen, sondern auch mit der jüdischen Hierarchie und ihrer Anhängerschaft, den 
diplomatischen Sadduzäern und den kasuistischen Pharisäern und natürlich mit 
der großen Masse des Volkes fernzuhalten. Zurückgezogen von der Welt, in der 
Einsamkeit lebend, war ihre Lebensweise von einem kompromißlosen Gesetzes- 
eifer, von einem strengen Asketentum mit besonderen Werken der Buße und 
einem ins einzelne geregelten Tagesablauf gekennzeichnet. So hofften sie das 
kommende, bald erwartete Gericht zu bestehen und in das Gottesreich aufgenom- 
men zu werden. 

Zwar hat Jesus von der Qumrangemeinde nie gesprochen, aber in seinem 
tatsächlichen Verhalten lehnte er, wie Küng argumentiert, abgesonderte •klö- 
sterliche" Gemeinschaften für sich strikt ab. Das lasse sich vor allem an seiner 
Jüngergemeinde ablesen, an der Sendung zu den Menschen, mit der er die in 
seine Nachfolge Berufenen betraut habe. Der Dualismus, der die Menschen in 
Gute und Böse einteilt, sei ihm fremd gewesen, ebenso eine strenge Abkehr 
von der Welt, der Gesetzesfetischismus, der das Gesetz zu einem Absolutum 
mache und über die Liebe stelle, der Asketismus, der der Entsagung als sol- 
cher einen Heilswert zuschreibe, eine besondere, genau einzuhaltende Le- 
bens- = Ordensregel und das Bewußtsein der Auserwähltheit (des Elitären). Nun 
fänden sich aber im altkirchlichen Mönchtum alle diese, von Christus abgelehnten 
Ideale und Verhaltensweisen wieder: der Auszug aus der Welt (vor allem im 
Eremitentum), die Absonderung vom gewöhnlichen Volk und von den Gemein- 
den zum Zweck der Bildung einer Sondergemeinschaft mit gemeinsamer, gleich- 
förmiger Lebenshaltung und Kleidung unter einer gemeinsamen Regel. Auf der 
gleichen Linie lägen die drei klassischen Entsagungen von Armut, Ehelosigkeit 
und Gehorsam, später durch Gelübde •abgesichert", besondere Bußwerke und 
das Rechnen mit einem größeren Verdienst8. 
Darum das Fazit: •Zwischen Jesus und dem Mönchtum liegt - trotz Gemeinsamem 
- eine Welt. Jesu Jüngergemeinde trug keine eremitischen oder klösterlichen 
Züge" (Christsein 187). Das gilt nicht nur für die Zwölf. •Auch der weitere, zur 
persönlichen Nachfolge berufene Jüngerkreis soll für die Mission an ganz Israel 
da sein. Zwar werden an ihm im Hinblick auf die missionarische Aufgabe beson- 
dere Anforderungen gestellt [vgl. die synoptischen Jüngerberufungen]. Aber er 
weist keine regulierte Lebensweise auf, und die Zugehörigkeit zu ihm ist keine 
Heilsbedingung. Weder der Jüngerkreis noch erst recht die umkehrbereiten 

8 Zur ganzen Argumentation vgl. Christsein 187-92; ähnlich schon in Kirche 68 u. 91; 
vgl. 124. 



Im Spiegel der Zeit 305 

Israeliten überhaupt werden von Jesus organisatorisch zusammengeschlossen" 
{Kirche 91). 

Eine zweite Schwierigkeit gegen das Mönchtum und die kirchliche, theolo- 
gische Überlieferung über den Ordensstand erhebt sich für Küng von der pauli- 
nischen Charismenlehre her, auf die er sich für die Darlegung des Wesens der 
•Kirche als Geistesgeschöpf" {Kirche 181 ff.; bes. 223/230) und des kirchlichen 
Dienstamtes als Charisma in der Zuordnung zu den vielen Charismen in der 
Gemeinde vorrangig stützt. 

Nach Paulus, so Küng, sind nicht nur einzelne Christen Charismatiker, sondern 
alle. •Jeder hat seine eigene Gabe von Gott, der eine so, der andere so" (1 Kor 
7, 7), •jedem aber wird die Offenbarung des Geistes zum Nutzen der Gemeinde 
gegeben" (1 Kor 12, 7). Auch das Leitungsamt ist ein Charisma; es steht darum 
nicht einfachhin über den anderen Charismen, sondern hat die Aufgabe, alle 
Charismen, die in der Gemeinde aufbrechen und die von Gott geschenkt wer- 
den, zum Wohl der Gemeinde zur Einheit zu bringen. Im Grunde müssen alle 
Charismen, in Abstimmung mit dem Leitungsamt, gemeinsam dem Aufbau, 
dem Wachstum und der Ausstrahlung einer geistlichen Gemeinschaft dienen. Die 
allgemeine, alle umfassende charismatische Struktur der Kirche ist zugleich 
eine diakonische Struktur. Mitte und Zielpunkt dieser charismatisch-diakonischen 
Struktur ist die Gemeinde, die Gemeinschaft der Glaubenden in der Einheit der 
Liebe. In diesem Kontext hat für Küng eine gesonderte und sich absondernde, auf 
einer charismatischen Berufung sich gründende Gemeinschaft, als die das Mönch- 
tum und die Orden sich verstehen, keinen Platz mehr. Ja, sie scheinen der 
charismatisch-diakonischen Einheit der Kirche als Gemeinde und Gemeinschaft 
geradezu entgegenzustehen. Dazu kommt, daß hier, im Mönchtum und in den 
Orden, ein Charisma institutionalisiert wird, was der freien Gnadengabe des 
Geistes nach Küng widerspricht. Charisma besagt Spontaneität und nicht Ver- 
regelung, Freiheit und nicht Zwang. 

Aus all diesen Überlegungen zieht Küng den Schluß: •Für jede christliche 
Ordensgemeinschaft wird es mehr als früher, als diese Zusammenhänge noch nicht 
bekannt waren, eine Frage sein müssen, ob sie sich mehr auf Qumran oder auf 
Jesus berufen kann. Für Gemeinschaften und Basisgruppen aller Art zum be- 
sonderen Einsatz im Geiste nicht Qumrans, sondern Jesu ist gewiß auch heute 
Platz in der Christenheit" {Christsein 192). 

Soweit der Versuch einer gerafften Darstellung der Position Küngs hinsichtlich 
der Existenzberechtigung oder Nicht-Berechtigung von Mönchtum und Orden, 
so wie sie sich in der Geschichte entwickelt haben, als charismatische Gruppen in 
der Kirche. Eine gemäße Antwort auf diese Herausforderung müßte sich eigent- 
lich mit einer Reihe theologischer Grundthesen Küngs auseinandersetzen. Das ist 
hier auf kurzem Raum nicht möglich. Wir begnügen uns damit, eine einzige 
Linie der Argumentation Küngs auszuziehen und auf ihre Problematik hinzu- 

weisen. 
Die negative Einstellung Küngs zu Mönchtum und Orden als legitimer 

kirchlicher Gemeinschaften im Geist Jesu hat, wie schon gesagt, ihren entschei- 
denden Grund in der Verhaltensweise, im Handeln und in der Verkündigung 



Im Spiegel der Zeit 306 

Jesu, so wie der Autor sie sieht. Daran glaubt er mit Sicherheit ablesen zu kön- 
nen, was der Intention und dem Geist Jesu entgegensteht, und zwar über die 
aktuelle Zeitsituation Jesu hinaus; er spricht von •Konstanten" {Christsein 202). 
Aber das ist nur eine negative Abgrenzung. Positiv gesehen ist Jesus nach Küng 
nur auf eines als seine Mitte ausgerichtet: auf Gott und die Erfüllung seines 
Willens. Dieser Wille zielt nicht auf Gesetz und Gebot, sondern fordert in un- 
bedingter Weise den ganzen Menschen ein, muß die Norm alles Handelns sein. 
Über den Inhalt dieser Norm wird eigentlich wenig gesagt. Auf jeden Fall ist 
Gottes Wille als •Norm" nicht wieder ein •Gesetz", aber auch nicht nur Ge- 
sinnungsethik, sondern Tat. Doch vor aller Ethik stehen Gottes Ruf und Gnade. - 
Wirklich, eine ideale Botschaft, die Jesus nach Küng verkündet. Ein ideales Chri- 
stentum, das an die ideale Kirche erinnert, die Küng in seinem Kirchenbuch vor- 
getragen hat, gekennzeichnet durch einen gewissen •Pneumatismus"9 (der Geist 
erfüllt die Kirche und soll auch die Gemeinden leiten) und dementsprechend 
durch eine •geringe Wertschätzung des Institutionellen"10. 

Wenn Metz von einer •Kaum-Lebbarkeit" (10) und sogar von der •Nicht-Leb- 
barkeit" radikaler Nachfolge gesprochen hat (•wenn die Zeit nicht abgekürzt 
wird", •wenn der Herr nicht bald kommt", 78, 99), dann kann man ähnliches 
auch bei Küng finden. So hat nach ihm schon Mattäus die eine oder andere der 
radikalen Forderungen Jesu für seine Leserschaft •entschärft" {Christsein 237), 
und Küng ist nüchtern genug, darin nicht nur •Erweichungstendenzen" zu 
sehen, sondern •das ehrliche Bemühen um die bleibende Gültigkeit der unbe- 
dingten Forderungen Jesu in einem Alltag, der nicht mehr von der Naherwar- 
tung des kommenden Reiches bestimmt" war (238). Auch Küng weiß, daß es in der 
Erfüllung der christlichen Botschaft nicht ohne ethische Normen geht, ebenso- 
wenig wie in der Kirche ohne Institution und ohne Amt. Aber er möchte das 
alles auf jenes Maß beschränkt sehen, das den Geist und die in Christus ge- 
schenkte Freiheit nicht hindern. Da nach seiner Meinung dieses Maß in der Ge- 
schichte der Kirche nicht eingehalten wurde und auch heute vergeblich gesucht 
wird, darum sein ständiger Kampf gegen eine Gebots- und Herrschaftskirche. 

In diesem Horizont ist auch seine prinzipielle, weil theologische Stellung- 
nahme gegen Mönchtum und Orden zu sehen. Sie sind ihm zu verregelt, erliegen 
darum zu leicht einer Leistungsethik, sondern sich ab und haben etwas Elitäres 
an sich; statt dem Geist Raum zu geben, sind sie dauernd in Gefahr, ihn zu töten 
(gemeint sind die Orden als Institution, nicht der Einzelne). Nun darf man 
ruhig zugeben, daß Mönchtum und Orden in ihrer Geschichte viel zu wenig über 
die Einwände nachgedacht haben, die Küng, hauptsächlich von der biblischen 
Theologie her, gegen sie, ganz allgemein gegen ihre Vergesetzlichung des christ- 
lichen Lebens und speziell gegen die Institutionalisierung des Charismas (das 
dem einzelnen nicht abgesprochen wird), heute vorbringt. Erst das II. Vatikanische 
Konzil hat hier einen Durchbruch gebracht, der noch keineswegs überall in hin- 

8 L. Bouyer, in seiner Rezension des Buches •Die Kirche", erschienen in der schweizeri- 
schen Ztschr. •Civitas" 23 (1967/68), Nr. 12, August 1968, S. 935 linke Spalte. 
10 M. Kehl, a.a.O., S. 123-171. 168. 



Im Spiegel der Zeit 307 

reichendem Maße wirksam geworden ist. (Man hätte allerdings gewünscht, daß 
Küng von den entsprechenden Konzilstexten und von den nachkonziliaren 
Bemühungen der Orden in seinen Ausführungen mehr Notiz genommen hätte; 
eine kurze und dazu von einem vereinfachten Tatbestand ausgehende Bemer- 
kung auf S. 235 von Christsein ist zu wenig.) Andererseits ist aber auch Küng 
vorzuwerfen, daß er aufgrund seiner oben skizzierten bibeltheologischen Grund- 
voraussetzungen und -thesen in seiner Kritik an Mönchtum und Orden weit 
über eine berechtigte Kritik hinausgegangen ist. Beanstandet er doch nicht nur 
einzelne Tatbestände, sondern die Institutionen als solche. Anders ist die ganz 
generelle Qualifizierung, daß die •sogenannten .Evangelischen Räte' als Le- 
bensform - Eigentumsabgabe an die Gemeinschaft (,Armut'), Zölibat (.Keusch- 
heit'), unbedingte Unterwerfung unter den Willen eines Oberen (,Gehorsam'), 
alles abgesichert durch Gelübde (Eide)" {Christsein 192) - in Qumran, aber nicht 
in Jesu Jüngerschaft vorgefunden würden, nicht zu verstehen. 

Gegen eine solche grundsätzliche Qualifizierung kann man einmal an anders 
lautende Ergebnisse namhafter Exegeten von heute erinnern11, andererseits aber 
auch theologisch noch allgemeiner einklagen. Man hat Küng schon beim Er- 
scheinen seines Kirchenbuches eines, von einer bestimmten protestantischen 
Exegese beeinflußten •Biblizismus" bezichtigt, der die Bibel zu sehr von der 
Glaubensüberlieferung der Kirche isoliere12. Dasselbe trifft auch - wenigstens in 
der Argumentation hinsichtlich der Einwände gegen Mönchtum und Orden - für 
das Buch Christsein zu. Küng argumentiert hier von einer Jesusgestalt her, die 
er aus der gesamtgeschichtlichen Bedingtheit und Entwicklung wie auch aus dem 
Glaubensbewußtsein der Zeitgenossen und der wachsenden Kirche herauslösen 
möchte. Die so gewonnenen •Erkenntnisse" wendet er unter Überspringen der 
ganzen kirchlichen Tradition unmittelbar auf das Heute an. Das ist für einen 
katholischen Dogmatiker ebenso unstatthaft, wie es für viele katholische und 
evangelische Exegeten nur einen Bruchteil der wirklichen biblischen Jesus- 
überlieferung decken kann. Gewiß haben sich Mönchtum und Orden (eben- 
so wie die ganze Kirche) immer wieder von neuem durch die Schrift als 
letzte Norm der Lehre, des Handelns und der Institutionen korrigieren zu 
lassen. Dabei ist der Primat der Schrift aber für den katholischen Theologen 
immer nur ein Primat in der Kirche, nicht vor der Kirche. Ob das in Küngs 
letzten Werken noch genügend deutlich wird, ist neuerdings bezweifelt worden13. 

Zu gleicher Zeit, wo ein katholischer Theologe die trennenden Gräben zu 
den protestantischen Kirchen hin unter Außerachtlassen der eigenen Tradition zu- 
zuschütten sich bemüht, beginnt man im Protestantismus die •Orden", nicht ohne 
Rückgriff auf eben diese Tradition, wiederzuentdecken. Die vielen aufblühenden 
evangelischen •Kommunitäten" geben Zeugnis davon. Wer soll es verstehen? 

Friedrich Wulf SJ 

11 Vgl. H. Schürmann (kathol.), Der Jüngerkreis als Zeichen für Israel (und als Urbild 
des Rätestandes), in: Ursprung und Gestalt. Erörterungen und Besinnungen zum Neuen 
Testament, Düsseldorf 1970; M. Hengel (evangel.), Nachfolge und Charisma, Berlin 1968. 
12 L. Bouyer, a.a.O., S. 934 linke Spalte. 
13 M. Kehl, a.a.O., S. 126, Anm. 11. 




