
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift: 

Knoch, Otto: Der Geist Gottes und der 
neue Mensch. Stuttgart, Verlag Katho- 
lisches Bibelwerk 1975 (Reihe •Geist 
und Leben"). 269 S., kart. DM 28,-. 

Im Grunde geht es auch in diesem Band 
(wie schon in einigen anderen dieser •Rei- 
he") um eine Antwort auf die Frage, worin 
das Wesentliche des Christseins zu sehen 
sei. Negativ, so sagt der Autor, nicht so 
sehr •in dem Fürwahrhalten von Glau- 
bensformeln und im Beobachten von Vor- 
schriften religiöser und sittlicher Art", po- 
sitiv: in einem bewußten Leben aus dem 
Geist; •der Heilige Geist", so der Unter- 
titel des Buches, ist •Grundkraft und Norm 
des christlichen Lebens", durch ihn kommt 
der Mensch zu ganzheitlicher menschlicher 
Vollendung (227). Ansätze für eine solche 
Erneuerung des Christseins in der gegen- 
wärtigen Kirche sieht K. •am verheißungs- 
vollsten" (237) in der sogenannten •charis- 
matischen Bewegung", die seit einigen 
Jahren eine wachsende Rolle im Glaubens- 
leben der katholischen wie auch vieler pro- 
testantischer Großkirchen spielt, obwohl es 
nicht an Zeitgenossen fehlt, wie der Vf. 
weiß, die diesem Phänomen eher skeptisch 
und zurückhaltend gegenüberstehen. 

Um für diese Erneuerung die biblischen 
Ursprünge freizulegen und Kriterien zu ge- 
winnen, stellt K. das Leben des Apostels 
Paulus und dessen Briefe in den Vorder- 
grund seiner Studie. Ein wichtiges Stück 
des paulinischen Evangeliums besteht im 
Zeugnis von der Mitteilung des Geistes 
Gottes an alle, die durch Glaube und Taufe 
Gemeinschaft mit Christus haben. Das mag 
diejenigen vielleicht verwundern, die Pau- 
lus bisher mit anderen Augen gelesen ha- 
ben. Der Vf. aber legt überzeugend dar, 
daß es sich dabei um die Grunderfahrung 
handelt, die dem Apostel durch seine Be- 
kehrung zu Christus zuteil wurde. Gerade 
an seinem Leben kann man daher ablesen, 
was Christsein bedeutet: als fanatischer 
Gesetzesjude pharisäischer Richtung durfte 

er seine Bekehrung zum Christusgläubigen 
als völligen Umbruch, als Zusammenbruch 
der alten religiösen Überzeugungen und 
als von Gott geschenkte totale Neuwerdung 
erfahren (19). 

Im Anschluß an die Darstellung des 
Werdegangs Pauli referiert K. in drei Ka- 
piteln über die theologischen Vorausset- 
zungen seiner Geistaussagen sowie über 
das Wirken des göttlichen Geistes im Le- 
ben des einzelnen wie auch der christlichen 
Gemeinden. Hauptanliegen des Vf. ist da- 
bei nicht die Herausarbeitung eines dogma- 
tischen oder spirituellen Traktates, son- 
dern die Schärfung des Blicks und die 
Freilegung von Maßstäben, damit wir die 
Gabe und das Wirken des Heiligen Gei- 
stes in uns selbst erfahren und daraufhin 
das eigene Leben wie das der Gemeinden 
neu gestalten können. Daher werden den 
Leser vor allem die Ausführungen über 
die Gaben des Geistes im einzelnen und 
über die Wesenszüge der gottesdienstlichen 
Versammlungen bei Paulus interessieren. 
Er findet hier eine äußerst sorgfältige und 
umfassende Darstellung der verschiedenen 
Charismen, ihres ursprünglichen Wesens 
und ihrer bleibenden Bedeutung sowie die 
entscheidenden Kriterien für ihre Einord- 
nung in das Leben einer Gemeinde, die den 
Namen •christlich" mit Recht beanspruchen 
will: die Bindung an Jesus und an seinen 
Leib (die Gemeinde), die sich in der Liebe 
bewähren muß (192). Abschließend erläu- 
tert der Vf. wichtige Züge, die das Leben 
der paulinischen Gemeinden prägten: 
•Wenn auch der Ablauf des Gottesdien- 
stes rituell nicht festgelegt war... so gab 
es doch feste Elemente, die den Gottes- 
dienst bestimmten" (195). Aber erst im 
Gottesdienst des Lebens vollendet sich der 
Gottesdienst der Versammlungen (224). 

Mit dieser die einschlägige Literatur ein- 
beziehenden bibeltheologischen Monogra- 
phie hat K. zweifellos eine Informations- 
Schrift vorgelegt, die es angesichts der 
bunten Vielfalt des kirchlichen Lebens von 



Buchbesprechungen 312 

heute nicht bloß den Amtsträgern erleich- 
tert, die Geister zu unterscheiden, wenn 
auch die Anwendung der Einzelergebnisse 
auf aktuelle Verhältnisse im allgemeinen 
nur knapp angedeutet wird, dem Leser also 
manches an pastoraler Übersetzungsarbeit 
überlassen bleibt. F. J. Steinmetz SJ 

Bodson, Jean: Regards sur l'Evangile 
de Saint Jean. Paris, Editions Beau- 
chesne 1976. 189 S., kart. F. 30,-. 

Der Titel des Buches •(Licht-)Blicke auf 
das Evangelium des heiligen Johannes" 
deutet schon an, daß es sich nicht um einen 
der üblichen exegetischen Schriftkommen- 
tare handelt. Vielmehr sind es Exerzitien- 
vorträge bzw. Predigten eines durch den 
Verlust des Augenlichtes hart geprüften 
belgischen Jesuiten, die jeweils einem 
johanneischen Kapitel gewidmet sind. 
Nach Art einer meditativen Lesung stellt 
der Autor einfach den biblischen Text vor, 
indem er die wesentlichen Verse zitiert 
und ihre Bedeutung durch kurze, aber ein- 
dringliche Zwischen-Bemerkungen, in Form 
von intuitiven Erklärungen oder von sug- 
gestiven Fragen aufleuchten läßt. 

Mit Nachdruck wird dem Leser zunächst 
die Notwendigkeit vor Augen geführt, daß 
der Text gebetet werden will, •denn es ist 
Wort Gottes und nicht bloßes Menschen- 
Wort" (9). Allein die Gebets-Haltung ist 
ihm entsprechend, die schließlich im 
Schweigen der Sehnsucht mündet. Mensch- 
liche Worte sind zu eng, um Gottes Ge- 
heimnis auszudrücken. Eigentlich sollten 
wir uns darum mühen, auch in den gering- 
sten Worten und Taten Jesu die Ganz- 
heit des fleischgewordenen WORTES zu 
erfassen. Leider aber sei es allzu oft unsere 
Tendenz, uns in Fragmente zu verlieren 
und keinerlei zeichenhafte Bedeutung (va- 
leur de signe) darin zu erkennen (12). In 
jeder Situation findet man die Auferste- 
hung angekündigt. Ein Keim der Ewigkeit 
ist dort niedergelegt. 

Mit zugleich entwaffnender und verblüf- 
fender Treffsicherheit hebt der Autor die 

entscheidenden Aussagen des Evangeliums 
ins Bewußtsein. Bei der Hochzeit von Kana 
erklärt er kurz und bündig: •Das Faktum 
entzieht sich; allein der Sinn des Ereignis- 
ses ist uns zu suchen aufgegeben" (25). Den 
Alltag unter der Inspiration des Herrn le- 
ben, das Abenteuer des Geistes in Gottes 
Wind riskieren, heißt das WORT in den 
Wort-Fragmenten zu hören, ohne eine an- 
dere Sicherheit zu haben, que le passage n£- 
cessaire par la Groix (33). Auf dem Weg 
des Glaubens gibt es Augenblicke, in de- 
nen man den Herrn nicht mehr findet, und 
man muß diese Etappe leben können, oh- 
ne eine andere Liebe (an seine Stelle) zu 
setzen (170). Es kommt darauf an, die Ge- 
sichts-Züge Christi im Nächsten zu entdek- 
ken. •Er kann desto mehr der Träger seines 
Wortes und seiner Gegenwart sein, je mehr 
er uns fremd ist" (ISO). Das Werk des Jo- 
hannes (für B. klar und einfach der Jün- 
ger, den Jesus liebte) ist weder eine Trans- 
position noch eine Wiederaufnahme des 
Lebens Jesu in anderen Begriffen, sondern 
die Entfaltung seiner lebendigen und per- 
sönlichen Gegenwart in der Wirklichkeit 
christlicher Existenz (186). 

Ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis be- 
stätigt den Eindruck der Lektüre: hier 
spricht ein Mann, der gewiß viel gelesen 
hat, sich aber vor allem dem Geist des 
Evangeliums verpflichtet weiß. Man fühlt 
sich auf weite Strecken an die Schriftkom- 
mentare der Kirchenväter erinnert, wie 
sie etwa in der Catena aurea eines Thomas 
von Aquin gesammelt sind, oder wie sie der 
Art nach in unserer Zeit durch Adrienne 
von Speyyr gepflegt wurden. Eine Über- 
setzung ins Deutsche dürfte nur mühsam 
gelingen, zumal ein Teil der ursprüngli- 
chen Kraft des gesprochenen Wortes schon 
bei der Niederschrift der Predigten verlo- 
renzugehen droht. Aber nicht bloß für 
den frommen Leser, sondern auch für die 
Exegese von heute enthält dieses Buch 
wertvolle Anregungen, das Evangelium 
einmal wieder betend zu lesen, damit Herz 
und Geist zugleich gestärkt werden. 

F.). Steinmetz S) 



Buchbesprechungen 

Selbsterfahrung und Gotteserfahrung: 

313 

Alexander, Gerda: Eutonie. Ein Weg 
der körperlichen Selbsterf ahrung. Mün- 
chen, Kösel-Verlag 1976.167 S., brosch. 
DM 25,-. 

Seit über vierzig Jahren entwickelt die 
Kopenhagenerin eine Entspannungspäd- 
agogik, die in vieler Hinsicht vorbildlich 
genannt werden kann. Gerda Alexander 
kommt aus einer gymnastischen Schulung: 
Bewegung, Rhythmik, Musik, Tanz, Schau- 
spiel, Sprache, Kreativität, Begegnung. Seit 
1957 trägt ihre komplexe Methode der Re- 
gulierung körperlicher Spannung und Ent- 
spannung den Namen Eutonie, Wohlspan- 
nung. Das Ziel ist, die körperlichen Vor- 
gänge und Bewegungen eines Menschen sich 
in ihren ökonomischsten d. h. günstigsten, 
kraftsparendsten und natürlichsten Kräf- 
tehaushalt einspielen zu lassen. Die Me- 
thode ist vielfältig: Durch Atmen, Bewe- 
gen, Musik oder einfach psychisches Kör- 
pererfühlen die unnötigen oder falschen 
Verspannungen des eigenen Leibes abzu- 
bauen. Dazu gehört z. B., in liegender Stel- 
lung ohne jede Körperbewegung den Bo- 
denkontakt möglichst breit zu erfahren zu 
suchen. Solche Übungen gehen dann 
über in Hör-, Seh- und Schaffens-Erfah- 
rungen, in Kontakt-Erfahrungen mit der 
Umwelt, die aufbauen auf einem Erfühlen 
des anderen ohne direkten Berührungs- 
kontakt. Die medizinische Korrektheit und 
menschliche Sauberkeit der von Gerda 
Alexander inspirierten Richtung (unter 
dem Namen •Eutonie" läuft allerlei Ab- 
wegiges) zeigt sich besonders in den thera- 
peutischen Erfolgen. Durch körperliche 
Oberflächen- und Tiefensensibilität gelin- 
gen nicht nur Heilungen von asthmatischen 
oder sprachlichen Störungen; auch Quer- 
schnittslähmungen, Phantomschmerzen bei 
Amputationen, Leiden an inneren Organen 
konnten durch •eutonische" Übungen ge- 
heilt oder doch zur Besserung geführt wer- 
den. 

Die hier dargestellte Methode ist sich 
ihrer Grenzen bewußt: der medizinischen 
sowohl (keine Wunder, sondern harte, 
langwierige Übungsarbeit) wie der medi- 
tativen (vor allem im Bereich des religiö- 
sen Heils). Einerseits sind die Warnungen 

von A. Rosenberg (in der Einleitung) wie 
auch der Autorin vor der •westlichen 
Nachahmung des Ostens (als) tragisches, 
weil unpsychologisches Mißverständnis" 
(11) unüberhörbar; G. Alexander möchte 
bewußt nicht durch Versenkung, sondern 
durch Entbindung der schöpferischen 
Kräfte und der Persönlichkeitsqualitäten 
den Menschen helfen. Darüber hinaus aber 
enthält sich das Buch jeder pseudo-religiö- 
sen Vokabel, als biete seine Methode Erlö- 
sung, Transzendenz-Erfahrung, Jenseits- 
Bewußtsein. Es geht um das Leib-Bewußt- 
sein, das wir moderne Menschen nötiger 
denn je haben. Und weil es so ist, kann 
der religiös-christliche Vollzug aus anthro- 
pologischer Vertiefung nur gewinnen. 

Der menschliche Ernst, das Verantwor- 
tungsbewußtsein und die Sauberkeit der 
eutonischen Übungen dieses Buches sollten 
ein Vorbild sein unseres Bemühens um 
eine ganz-menschliche, christliche Medi- 
tation, die den Leib ebenso einschließt, wie 
sie weiß, daß das Christentum aus der 
jenseitigen Gnade Gottes lebt. 

J. Sudbrack SJ 

Tenzler, Johannes: Selbstfindung und 
Gotteserfahrung. Die Persönlichkeit C. 
G. Jungs und ihr zentraler Nieder- 
schlag in seiner •Komplexen Psycholo- 
gie" (Abhandlungen zur Philosophie, 
Psychologie, Soziologie der Religion 
und ökumenik, Heft 31 der Neuen 

Folge). München - Paderborn - Wien, 
Verlag Ferdinand Schöningh 1975, 400 
S., kart. DM 38,-. 

Der Titel dieser Arbeit gibt die Anfrage 
an den Schweizer Psychotherapeuten, der 
bekanntlich die Meditationsbewegung 
weitgehend beeinflußte, genau wieder: 
Wohin gehört die Erfahrung, die bei C. G. 
Jung Selbst oder Archetyp Gott usw. heißt? 
Der Autor, der selbst in einer Lehranalyse 
in die Welt des Unbewußten eingedrungen 
ist, beginnt mit einer Art von Psycho- 
analyse C. G. Jungs. Dabei kommt ihm 
eine unvergleichliche Materialkenntnis zu 
Hilfe. Selbst die Textdifferenzen, die C. G. 
Jung in den verschiedenen Ausgaben sei- 



Buchbesprechungen 314 

ner Werke einfügte, werden herangezogen. 
Der zweite Teil führt die Linien weiter 
zur Beurteilung der komplexen Psycholo- 
gie. Der philosophisch-psychologische Be- 
reich, in dem Tenzler zu Hause ist, kann 
mit Namen wie V. E. von Gebsattel und A. 
Vetter umschrieben werden. 

Tenzler zeigt die Bedeutung C. G. Jungs 
für den christlichen Glauben: •die zentrale 
Einsicht, daß das mystische Element des 
Christentums ... seinem verhängnisvollen 
Aschenputteldasein endlich entrissen wer- 
den muß". Der •Schluß" faßt entsprechen- 
de Hinweise C. G. Jungs dahin zusammen. 
Sein •genialer Einfall" war, daß die 
Wahnideen von Geisteskranken-und dann 
der ganze phantasievolle Reichtum von 
Mythologie, Alchemie, Traum - einen in- 
haltlichen Sinn haben. Auf diesem Wege 
drang er in den Menschen ein: •In der Ge- 
fäßhaftigkeit der archetypischen Rohformen 
liegt der eigentliche Wert der Jungschen 
Archetypen". 

Doch C. G. Jung hat •aufgrund seines 
chthonisch-introversen Eigengefüges und 
der wissenschaftlich daraus erwachsenen 
Weiterung den zugleich naturhaften wie 
geistbezogenen Zwischenbezirk der Imagi- 
nation zur psychostrukturellen Gipfelzone 
erhoben". Das •offene Gefäß" wird •zum 
fensterlosen Innen- und Eigenbezirk der 
kognitiven Möglichkeiten erklärt". Die 
transzendente Funktion der Seele wird in 

gut kantischer und schopenhauerischer 
Weise nicht als •geistige Selbstüberschrei- 
tung" ernstgenommen, sondern symbolisiert 
nur einen Stufenwechsel zur Tiefe. •Was 
im Menschenbild des Zürchers fehlt, ist 
die Person", schreibt Tenzler mit v. Geb- 
sattel, und bringt dazu die erschütternde 
Geschichte einer genialen, gütigen, aber 
selbstbezogen bleibenden Person. Nie ge- 
lang es ihr, das Grunderleben des Schatten 
bis zur Schuld, zur Freiheit und darin zum 
Wagnis der •vorbehaltlosen Totalschen- 
kung an einen persönlichen Gott" weiter- 
zuführen. Es bleibt bei der Verschmelzung 
mit einem vor-moralischen •Schöpfungs- 
willen", einer Magna Mater der Natur. 
Jung schuf die wichtigste Gnosis unseres 
Jahrhunderts = Projektion der Selbster- 
fahrung auf Gott, statt anzuerkennen, daß 
umgekehrt der Mensch nur Bild Gottes sei. 
Er machte den •transzendierenden We- 
senszug der Phantasie" bewußt, aber lei- 
stete ihm keine Folge. 

In der Entdeckung einer neuen humanen 
Tiefe liegt die einzigartige Bedeutung C. 
G. Jungs; die verführerische Gefahr aber 
ist, daß man darin stehen bleibt und den 
Hinweisen dieser Tiefe zur Selbstüber- 
schreitung keine Folge leistet, daß Gott 
zur •Ergriffenheit der Seele" wird, wie C. 
G. Jung definiert, aber nicht die Seele er- 
greifen darf. J. Sudbrack SJ 

Christi. Frömmigkeitsüberlieferung: 

Ohly, Friedrich. 1. Schriften zur mit- 
telalterlichen Bedeutungsforschung. 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchge- 
meinschaft 1977, XXXV/422 S. und 
XXX Bildtafeln, geb. DM 36,-. 2. Der 
Verfluchte und der Erwählte. Vom Le- 
ben mit der Schuld. Opladen, West- 
deutscher Verlag 1976 (Rheinisch-West- 
fälische Akademie der Wissenschaften. 
Geisteswissenschaften, Vorträge,G207). 
143 S. und 12 Abb., Brosch. DM 42,-. 

Die Auf satzsammlung des Münsteraner Or- 
dinarius für Germanistik muß als eine der 
wichtigsten Neuerscheinungen auf dem Ge- 

biet der christlichen Spiritualität gewertet 
werden. Mit seiner Habilitationsschrift 
(Hohelied-Studien, 1958, vgl. GuL 32 
[1959] 312 f.) und seiner Antrittsvorle- 
sung von 1958 (Vom geistigen Sinn des 
Wortes im Mittelalter; in der Aufsatz- 
sammlung 1-31) hat der Autor sich ausge- 
wiesen, daß er die christliche Vergangenheit 
nicht nur mit dem Verstand und sorgfältiger 
wissenschaftlicher Quellenforschung, son- 
der auch mit dem Herzen liest. Man medi- 
tiere die beiden Arbeiten über die •Perle" 
(274-311); an naturwissenschaftlichen Sym- 
boleinsichten leuchtet eine Gesamtsicht al- 
ter und vermeintlich moderner Spiritualität 
auf: Die Perle als Kind des vom Himmel 



Buchbesprechungen 

kommenden Taus (oder des Blitzes) und der 
irdischen, sich öffnenden Muschel war Sym- 
bol der geistigen und geistlichen Inspira- 
tion; heute ist sie nach Bert Brecht oder 
Robert Musil nur noch das Ergebnis einer 
Krankheit (sc. der Muschel). Mit dem Auf- 
satz •Die Kathedrale als Zeitraum" (171 
bis 273) wird eine Weltschau gezeigt, wo 
der Raum und seine Gestalten eine innere 
Tiefe haben, die manche moderne Medita- 
tion nur durch Flucht in die Leere finden 
zu können glaubt. Die beiden Abhandlun- 
gen •Geistige Süße bei Otfried" (93-127) 
und •Cor amantis non angustum, Vom 
Wohnen im Herzen" (128-155) behandeln 
ausdrücklich geistliche Themen; daß die 
•Süße" ganz und gar nicht den verflachten 
modernen, sondern einen ganz menschli- 
chen und in den Bereich der gnadenhaften 
Schönheit und ewigen Freude hinreichen- 
den Sinn habe; daß die christliche Meta- 
pher vom Wohnen Gottes im Herzen eine 
Fülle beinhalte, die gleicherweise Christolo- 
gie, Gnadenlehre, Mariologie und Ekkle- 
siologie einschließt. 

Ohly legt kein Erbauungsbuch vor, son- 
dern wissenschaftliche Abhandlungen, die 
auf einer Fülle von genauen Belegen und 
mit oft überraschenden Ausblicken in un- 
sere Zeit unterbaut sind. Aber gerade diese 
Kombination macht die Studien für die 
Spiritualität wertvoll und weist Richtungen 
auf für heute, z. B. über Worte, Erfahrun- 
gen, die •Sinnliches, Gemüthaftes, Geisti- 
ges, Ethisches und Religiöses zur Einheit 
binden: •Das Dasein solcher Eigenschafts- 
wörter wirkt... der Neigung, die Welt in 
Sinnliches und Übersinnliches zu spalten, 
bewahrend entgegen... Die Wörter Sinn 
und sensus sind wie Symbole für das un- 
auflöslich lebendige Ineins von Sinn- und 
Übersinnlichem in der Sprache bis hin in 
die Rede vom Heiligen Geist" (124 f.). 
Auch Aufsätze, die weiter entfernt von der 
Spiritualität zu liegen scheinen (der For- 
schungsbericht in der Einleitung, der durch 
die Beiträge: Probleme der mittelalterlichen 
Bedeutungsforschung und das Taubenbild 
des Hugo de Folieto" [32-92], ergänzt wird, 
oder die Seiten über •Synagoge und Eccle- 
sia" [312-337] und über außerbiblische Ty- 
pologien [338-400]), erweisen sich als 
fruchtbar für geistliche Interessen. Wichtige 
Register schließen das überaus anregende 
Buch ab und bringen etwas von dem nahe, 

315 

was Ohly nach Hugo von St. Viktor zitiert 
(6): •Die ganze Schöpfung spricht Gott aus. 
Die ganze Schöpfung belehrt den Men- 
schen. Die ganze Schöpfung gebiert Sinn; 
und nichts im Universum bleibt unfrucht- 
bar." 

Die geschlossene Arbeit über den Ver- 
fluchten und den Erwählten, über Judas 
und •Gregorius", den •guten Sünder" 
(Hartmann von der Aue), behandelt ein 
Menschheitsthema - anhand der geschicht- 
lichen Stoffe vom •König ödipus" des So- 
phokles bis zum •Doktor Faustus" des Tho- 
mas Mann. Auch hier sind die philologische 
Bildung und die sprachliche Kultur Ohlys 
gleichsam das Material, an dem die ewige 
Frage nach Schuld und Sühne, nach Ver- 
hängnis und Gnade aufklingt. Wer diese 
Seiten durchstudiert (und auch meditiert) 
hat, wird über die Seichtigkeit des Redens 
von •Abschaffung der Erbsünde" oder 
•In der Hölle brennt kein Feuer" nur noch 
lächeln. Die •narrative Theologie" der 
Menschheit (deren abendländischen Strom 
Ohly an vielen Stellen ausleuchtet) wußte 
mehr darüber, ahnte aber auch, was Ohly 
nach K. Stackmann zitiert: •Die entschei- 
dende Weiterbildung des Ödipus-Mythos 
über die Katastrophe der Entdeckung hin- 
aus zur büßend errungenen Gnade ist eine 
Leistung des christlich-abendländischen 
Mittelalters" (139). 

Man wird nur hoffen können, daß die 
Anstöße dieser germanistischen Arbeiten 
in der Theologie und der christlichen Spiri- 
tualität aufgegriffen werden. 

/. Sudbrack SJ 

Meier, Christel: Gemma Spiritalis. Me- 
thode und Gebrauch der Edelsteinalle- 
gorese vom frühen Christentum bis ins 
18. Jahrhundert. Teil I (Münstersche 
Mittelalter-Schriften, Band 34/1). Mün- 
chen, Wilhelm-Fink-Verlag 1977. 542 
S., geb. DM 140,-. 

Das dickleibige, gelehrte Buch (über 2500, 
oft ganzseitige Anm.) erschließt sich nur 
einem langen Gebrauch. Die sorgfältige 
Herstellung und reiche Literaturverwer- 
tung (Verzeichnis 511-542: de Lubacs Wer- 
ke sind z. T. übersetzt; die Aufsätze, Cor- 



Buchbesprechungen 316 

pus Mysticum, 21949, stark erweitert) ma- 
chen es zu einem Nachschlagewerk über die 
symbolisch-allegorische Bedeutung des 
Steins. Nach Forschungsüberblicken werden 
die Grundlagen aufgezeigt (Hermeneutik, 
antike Voraussetzungen, christliche Anfän- 
ge) und dann •Die Eigenschaften der Edel- 
steine als Deutungsansätze" dargestellt. Im 
zweiten Band sollen formale und spezielle 
Edelsteine (im Himmelsbau, Offb 21) be- 
handelt, ein Überblick über die Tradition 
der Edelstein-Allegorese (bis in die Mo- 
derne) gegeben und allgemeinere Schluß- 
folgerungen gezogen werden. Die dort zu 
erwartenden Register werden dem Werk 
den Wert eines umfangreichen Lexikons 
geben. 

Einzelheiten zu berichten ist fast unmög- 
lich; aus dem Kapitel über Lichtwirkungen 
(236-253) sei einiges als willkürliche Bei- 
spiele herausgegriffen: Durchsichtig - wie 
die Apostel es waren für das Licht Christi, 
wie Maria in Empfängnis und Geburt Jesu 
usw.; Undurchsichtig - u. a. nach Jan van 
Ruusbroec; Durchscheinen - als Mitte zwi- 
schen Auflösen und Nicht-Verstehen der 
Geheimnisse Gottes; Lichtreflexe - •leuch- 
tende Funken sind die Wunder, die guten 
Werke und die Zeichen der Tugenden"; 
Beeinflussung durch Wetter - z. B. an der 
Sünde exemplifiziert; endogene Leuchtkraft 

- mit einer Exegese des •Licht(es) in der 
Finsternis" nach Jes 9, 2 und Mt 4,16. 

Wie wichtig dies auch sein mag zum Ver- 
ständnis der spirituellen Tradition, so 
stellt sich dem Leser doch bald die Frage 
nach der Wahrheit von alledem. Ein jeder 
wird vor der überreichen Vielfalt der Deu- 
tungen stutzen. Doch wer aufgeschlossen in 
die vergangene Welt der Allegorese ein- 
dringt, wird bald die unaufgebbaren Werte 
dieser Art Wirklichkeitserfahrung ahnen. 
Die Verbindung von innerer Freiheit des 
Ausdeutens und den sich durchziehenden 
Grundzügen zeigt, daß diese Menschen sich 
in ihrer Welt zu Hause fühlen, da die Din- 
ge ihnen vertraut waren; und sie zeigt auch 
den Grund von alledem an: Diese Men- 
schen erfuhren hinter dem Reichtum der 
Welt die ordnende Liebe Gottes. Gott war 
für sie nicht nur der Baumeister, der die 
Welt zum Experimentieren dem Menschen 
übergab (deshalb Freiheit), sondern ebenso 
auch der durch alles durchscheinende We- 
sensgrund (deshalb gleichbleibende Grund- 
züge). Unser modernes Christentum muß 
diese Welterfahrung in irgendeiner Weise 
zurückgewinnen. Die Wege mögen völlig 
anders sein; doch das Ziel bleibt identisch: 
die Welt als Bild Gottes und deshalb Gott 
als Herrn der Welt zu erfahren. 

/. Sudbrack S) 

Biographisches: 

Nigg, Walter: Philipp Neri der Spaß- 
vogel Gottes. Freiburg-Basel-Wien, 
Herder 1976 (Herderbücherei, Bd. 
576). 122 S., Kart. DM4,90. 

Gasbarri, Carlo: Freiheit und Freude - 
Philipp Neri. München-Zürich-Wien: 
Verlag Neue Stadt 1976. 213 S., Kart. 
DM 10,80. 

Es lohnt, beide modernen Biographien 
einer der liebenswertesten Gestalten der 
christlichen Heiligengeschichte zu verglei- 
chen. Walter Nigg schreibt spritzige Essays 
über den Spaßmacher Gottes. Man ist ent- 
zückt über die geistreichen Worte und Ta- 
ten eines Mannes des 16. Jhts.; man freut 
sich über jede neue Anekdote, in die er sei- 

ne modern bleibenden Weisheiten einklei- 
dete. Doch allmählich wird man mißtrau- 
isch, ob der Schriftsteller sich nicht durch 
Scherze den Blick zum Wesentlichen ver- 
sperren ließ. Wie gehört es zusammen, daß 
der Heilige sagte: •Wer nicht in die Hölle 
hinabsteigt, solange er lebt, läuft große Ge- 
fahr, dahinzukommen, wenn er tot ist" 
(72), und wenn es dann ein wenig weiter 
etwas kindisch heißt: •Das verlachte Phi- 
lippchen machte nie eine Periode der see- 
lischen Dürre durch, während der es in 
schwere Anfechtungen gefallen wäre oder 
wie ein gefangenes Fischlein auf dem 
Trockenen gezappelt hätte" (87)? Wie paßt 
es zusammen, daß die Ehrfurcht des Heili- 
gen vor Savonarola auf dessen •Reinheit 
des Gehorsamsweges" hin wie folgt zuge- 



Buchbesprechungen 

spitzt wird: •Gehorsam (ist) am Platze ge- 
genüber einem Selbstgehorsamen, dagegen 
nicht gegenüber einem Menschen, der of- 
fenkundig Gott ungehorsam ist" (85) und 
später die •Romanitä" des Heiligen betont 
und von •seiner hinreißenden Demut und 
seiner unbedingten Gehorsamseinstellung" 
(97) geschrieben wird? Das Lachen Gottes, 
das zu Beginn - exegetisch sehr ungenau - 
zitiert wird (•Der im Himmel wohnt, lacht 
ihrer" [Ps 2,4]), hat nun doch tiefere Di- 
mensionen, als diese Anekdotensammlung 
ansichtig macht. 

Der wahre Philipp kommt in der Dar- 
stellung von Gasbarri besser zum Aus- 
druck: Sein Humor, der getragen ist von ei- 
ner tiefen Liebe zu Gott, zur Kirche und 
zu den Menschen. Man muß nur den häufi- 
gen Ausspruch, der dort von einem Augen- 
zeugen berichtet wird: •Die jungen Leute 
sollen sich hüten vor dem Fleisch und die 
Alten vor dem Geiz" (70) ..., mit Niggs 
Feststellung vergleichen: •Er sah in der 
Sünde mehr ein Unglück als eine Schuld" 
(99), um den Ernst zu begreifen, aus dem 
allein Philipps Heiterkeit erfließen konnte. 
So möchten wir hier ein entschiedenes Plä- 
doyer für diese zweite, weniger geistvolle, 
aber genauere Darstellung des Heiligen 
vortragen. Der Humanismus Philipp Neris 
ist nun doch nicht identisch mit dem Hu- 
manismus eines Goethe, der den •humori- 
stischen Heiligen" bewunderte. 

/. Sudbrack SJ 

Stein, Edith. Unbeschuhte Karmelitin: 
Selbstbildnis in Briefen. Erster Teil: 
1916-1934, Zweiter Teil: 1934-1942 
(Edith Steins Werke, Hrsg. von Dr. L. 
Gelber und P. Romaeus Leuven OCD, 
Bd. VIII u. IX). Druten, Uitgeverij 
•De Maas & Waler - Freiburg-Basel- 
Wien, Verlag Herder, 1976 u. 1977. 
167 u. 191 S., DM 29,80 und DM 34,-. 
(Außer durch den Buchhandel, auch di- 
rekt durch den Kölner Karmel [Edith- 
Stein-Archiv] : Vor den Siebenburgen 
6, 5000 Köln 1, zu beziehen.) 

Es handelt sich in den vorliegenden Bän- 
den nur um Briefe (im ganzen 349) Edith 
Steins selbst, nicht um Briefe an sie. Was 
hier im Nachhinein noch gesammelt werden 

317 

konnte, ist nur ein Bruchteil der tatsächlich 
geschriebenen Briefe. Das geht schon aus 
der vorliegenden Sammlung hervor. Wie 
oft ist darin von der vielen Korrespondenz 
die Rede, deren Erledigung einen nicht ge- 
ringen Teil der ohnedies immer knapp be- 
messenen •freien" Zeit der Vf. in Ansprudi 
nahm, und wie gewissenhaft hat sie nach 
dem Zeugnis ihrer eigenen Worte jeden 
Brief beantwortet, auch wenn die Brief- 
schreiber lange auf eine Antwort warten 
mußten. Damit haftet der Sammlung etwas 
Zufälliges an. Es fehlen (begreiflicherwei- 
se) nicht nur die Briefe an die nächsten 
Angehörigen, sondern auch solche aus Zei- 
ten wegweisender persönlicher Entschei- 
dungen: Konversion (1922), Ordenseintritt 
(1933/34), wenn auch E. Stein, nach der 
vorliegenden Korrespondenz zu urteilen, 
wenig Persönliches über sich selbst mitge- 
teilt haben mag (vgl. die Bemerkung in 
Brief 32 = 1,44); aus der langen Zeitspan- 
ne zwischen 1916 und 1925 liegen im gan- 
zen nur 39 Briefe vor, während die Briefe 
aus dem Karmel (von Köln und von Echt) 
wohl zum großen Teil beigebracht werden 
konnten (im ganzen 185). Dennoch hat die 
Sammlung im Kontext der Vita Edith 
Steins, der Zeugnisse über sie und ihres 
Schrifttums einen unersetzlichen Wert für 
die Erhellung ihrer Persönlichkeit. 

Versuchen wir das etwas zu verdeutli- 
chen: Was diese Briefe als erstes kennzeich- 
net, ist bei aller Zuwendung der Schreibe- 
rin zu ihren Adressaten (sie nimmt diese - 
bei sehr verschiedener Nähe zu ihnen - im- 
mer sehr ernst) eine große Sachlichkeit und 
Nüchternheit. Edith Stein geht nur zögernd 
aus sich heraus, und auch dort, wo sie es 
tut - bei guten Bekannten und Freunden -, 
bleibt eine gewisse Distanz spürbar. Aber 
sie ist immer ganz wahrhaftig und stimmt 
in dem, was sie schreibt, ganz und gar mit 
dem überein, was sie denkt. Sie tritt mit ih- 
ren eigenen Angelegenheiten und Empfin- 
dungen hinter der zu verhandelnden Sache 
und hinter den Anliegen des anderen: 
durch die Erkundigung nach seiner Situa- 
tion, durch Dank, Anerkennung oder Für- 
sorge, gänzlich zurück. Was sie selbst hätte 
bedrücken können, etwa das vergebliche 
Bemühen, zur Habilitation zugelassen zu 
werden und die damit gegebene jahre- 
lange Ungesichertheit ihrer Zukunft, wird 
nicht für besonders wichtig gehalten. Und 



Buchbesprechungen 318 

was sie wirklich zunehmend bedrückt hat, 
z. B. das über Deutschland (das sie liebte) 
heraufziehende Unheil und das damit 
drohende Schicksal ihrer Familie, wird je- 
weils nur in wenigen Sätzen genannt, und 
soweit es sie selbst betraf, ohne Klage als 
ihr eigenes Schicksal angenommen, ja als 
Sinn ihres Lebens bejaht. Sie kann Kritik 
an ihrer Person oder an ihrer Arbeit an- 
nehmen, aber auch zurückweisen (vgl. die 
Briefe 13, 32a, 51, 135). - Eine stark intel- 
lektuelle Veranlagung ist in ihren Briefen 
unverkennbar (das Musische tritt dagegen 
fast ganz zurück) und damit zusammen- 
hängend eine Konsequenz in der Durchfüh- 
rung des einmal Erkannten und Beschlosse- 
nen, die ihr ebenso Hochachtung und Ver- 
trauen einbrachten wie auch in gewisser 
Weise erschrecken lasse konnte. Sie stellt 
hohe Anforderungen an sich, lebt an- 
spruchslos und fast asketisch (bis in den 
Umgang mit ihrer Zeit), zeigt ein außer- 
ordentliches Verantwortungsbewußtsein im 
Hinblick auf ihre berufliche Arbeit wie ge- 
genüber den ihr anvertrauten und sich ihr 
anvertrauenden Menschen, sagt letzteren 
aber auch, was sie sagen zu müssen glaubt, 
nicht nur Freudiges, Ermunterndes und 
Tröstliches, sondern auch Mahnendes, wo 
es gilt, an sich zu arbeiten oder der rech- 
ten Erkenntnis zu folgen. - E. Stein mag 
schon früh ernst über das Leben gedacht 
haben - was nicht hinderte, daß sie unge- 
zwungene Freude und Geselligkeit kannte 
und bei aller ihr eigenen Zurückhaltung 
leicht Kontakt fand. Nach ihrer Konver- 
sion trat dieser ernste Zug noch deutlicher 
hervor. Sie kennt von da an im tiefsten nur 
noch das eine: die Botschaft des Glaubens 
und das Leben nach dem Glauben. Danach 
beurteilt sie alles. Die in der Zeit nach dem 
Ersten Weltkrieg im Katholizismus ent- 
deckte und oftmals betonte •relative Auto- 
nomie der weltlichen Sachbereiche" hat sie 
nicht sonderlich berührt. Daher denn auch 
die Gegenstimmen anläßlich ihrer Vor- 
träge (und Veröffentlichungen) über •Das 
Ethos der Frauenberufe" und •Grundlagen 
der Frauenbildung" (vgl. die Briefe 73, 89). 
Das Irdische ist für sie nur das Vorläufige 
und muß darum auf gläubige Distanz ge- 
halten werden. Indem sie solches vorlebt, 
entwickelt sie sich zunehmend mehr zu 
einer Art Spiritual. Viele, vor allem junge 
Menschen, wenden sich an sie und suchen 

ihren Rat. - Die politischen Ereignisse 
führten diesen Weg des Glaubens unvor- 
hergesehen dahin, wohin sie es im Grunde 
immer schon zog. Der Eintritt in den Kar- 
mel war für sie die Erfüllung ihres ge- 
heimsten Wunsches. Das lassen manche 
Briefe aus dieser Zeit miterleben. So sehr 
identifiziert sie sich mit dem neuen Leben, 
daß ihr, dieser hochbegabten, intellektuel- 
len und schon über vierzigjährigen Frau in 
kürzester Zeit sogar die damals noch unge- 
brochene klösterliche Sondersprache zu 
eigen wird, etwas Kindhaftes in ihr auf- 
kommt und eine kleine Welt mit ihren für 
den Außenstehenden oft sonderbar anmu- 
tenden Gebräuchen für sie die großen My- 
sterien des Glaubens und das Leben in der 
Nachfolge sichtbar macht. Gleichzeitig kann 
sie aber auch - zwar im Gehorsam, aber 
durchaus ihrer Neigung entsprechend - an 
neuen wissenschaftlichen Projekten arbei- 
ten. 

So endet die Lektüre dieser beiden Bän- 
de mit der Überraschung, daß derjenige, 
der zu einer letzten Glaubensreife gekom- 
men ist, in scheinbar sehr verschiedenen 
Welten leben kann und ungezwungen, oh- 
ne geistige und geistliche Klimmzüge, die- 
ses und jenes zu innerer Einheit bringt. 
Alles ist ihr zum Weg der Nachfolge des 
Gekreuzigten, aber auch zum Spiegelbild 
und zur Vorahnung des Ewigen geworden. 
Daher die Schlichtheit, die in Gott ver- 
ankerte Gelassenheit und Dankbarkeit, mit 
denen sie in ihrem letzten Brief noch ein- 
mal alle grüßt - als ginge es nur um die 
nächste Ecke - durch Dunkelheit und Tod 
in das Offenbarwerden dessen hinein, was 
ja immer schon da war. F. Wulf SJ 

Delbrel, Madeleine: 1. Christ in einer 
marxistischen Stadt. Frankfurt/M., Jo- 
sef Knecht 1974. 182 Seiten, kart. DM 
19,80; 2. Wir Nachbarn der Kommuni- 
sten. Einsiedeln, Johannes Verlag 1975 
(Theologica Romanica, Bd. VII). 274 
S., brosch. DM/Fr. 29,-, 3. Frei für 
Gott. Einsiedeln, Johannes Verlag 
1976 (Der Neue Weg, Bd. 4). 154 S., 
kart. DM/Fr. 19,-. 

Die französische Dichterin, Sozialarbeite- 
rin und Christin gehört zu den erstaunlich- 
sten Gestalten unserer Zeit, die mehr Hei- 



Buchbesprechungen 

lige hat, als viele annehmen. Nach einer 
kurzen atheistischen Periode (•Gott ist tot, 
es lebe der Tod" - geschrieben ein halbes 
Jahrhundert vor der Tod-Gottes-Theo- 
logie) fand sie in der intellektuellen Red- 
lichkeit einer Sorbonne-Studentin zum 
Gottesglauben zurück. Widrige Umstände 
hinderten sie am Eintritt in den Karmel. 
Sie wurde Sozialarbeiterin in einer kom- 
munistischen Arbeitervorstadt von Paris, 
in Ivry. Gott und der unterdrückte Mensch 
werden ihr Lebensinhalt - beide aber in 
der Synthese der Liebe: •Weil wir die 
Liebe für eine hinreichende Beschäftigung 
halten, haben wir uns die Mühe erspart, 
unsere Taten nach Gebet und Aktion zu 
klassifizieren". Bald lädt man sie ein zu 
Kongressen und Verhandlungen, ohne daß 
sie jemals wirklich populär wird. Ihrer 
dichterischen und intellektuellen Kraft ge- 
lang es, Gottes- und Menschen-Erfahrung 
in Einheit zu beschreiben (vgl. GuL 44 
[1971], 296-305). 

Der •Christ in einer marxistischen Stadt" 
ist eine Art von Programmschrift. Madame 
Delbrel litt schwer unter dem (inzwischen 
rückgängig gemachten) Verbot der Arbei- 
terpriester; aber sie sah auch die schlim- 
men Fehler dieser Bewegung: Anbiederung 
an marxistische Ideale, Außerachtlassen 
der christlichen Mitte von Gebet und Glau- 
ben. •Für einen Marxisten hat die Liebe 
immer die Gestalt der Gerechtigkeit ... 
Für einen Christen ist die Gerechtigkeit nur 
der Anfang der brüderlichen Liebe ..." 
(120). •Nur wer die Kraft erbeten und er- 
halten hat, für alle mit Gott zu sprechen, 
hat auch die Kraft - es ist dieselbe -, mit 
allen über Gott zu sprechen" (105). Ihr 
Wissen um die bleibende - trotz und in 
aller Anstrengung - Schwachheit des Men- 
schen, ihr unbedingtes Vertrauen auf Gott 
und ihr selbstverständliches, totales Ernst- 
machen mit dem Evangelium ließ die Öf- 
fentlichkeit wohl an diesem modernen, 
aber unmodischen Buch (der damalige Erz- 
bischof von Mailand, G. B. Montini, schrieb 
anerkennende Worte zu ihm!) vorüberge- 
hen. Vielleicht fehlt den westdeutschen 
Kreisen heutzutage der erlebte Hinter- 
grund des proletarischen Lebens zum vollen 
existentiellen Verständnis. Doch die drei 
Teile   (Erfahrung,   Reflexion,  Erfahrung) 

319 

sind so gefüllt mit persönlichem Zeugnis, 
daß auch dieser Abstand überwunden 
wird. 

Das zweite, vorzüglich übersetzte Buch 
•Wir Nachbarn der Kommunisten" ist 
leichter zugänglich. Es enthält Schriften aus 
verschiedenen Lebensepochen von Madame 
Delbrel, eine Art Summe ihrer Spirituali- 
tät, aber nicht in Form von einer Summe, 
sondern von Essays, die Grundzüge des Le- 
bens aus dem Glauben darstellen. Zu Be- 
ginn steht ein Bekenntnis aus ihrer atheisti- 
schen Zeit. Dann wird ihr missionarischer 
Auftrag beschrieben: •Warum sollte der 
Wind in den Röhren ... voller Schweigen 
sein, und nicht auch das Stampfen der Ma- 
schinen in der Fabrik ...!" Die Kirche steht 
als Thema über Schriften aus den Jahren 
1949-1954. Das römische Verbot der Arbei- 
terpriester führt sie auf den •Weg zwischen 
Abgründen" (1955-1960). Aber auch hier 
heißt es für den einzelnen Christen und die 
Gemeinschaft der Christen: •... einen dop- 
pelten Auftrag leben: immer tiefer .eta- 
bliert' und immer radikaler ,gesendet' zu 
sein". Die •Kämpfe des Glaubens" (1961- 
1964) führen ein in ihr inneres Ringen: 
marxistische Hoffnung ist •untrennbar vom 
taktischen Handeln", christliche Hoffnung 
aber •untrennbar von einer tätigen Liebe". 
Und auch anders: •(ich) behaupte dennoch, 
daß die meisten Kommunisten nur deshalb 
Kommunisten sind, weil sie die Menschen 
lieben ...". Der Schlußtext •Atheistische 
Umwelt als günstige Voraussetzung für un- 
sere eigene Bekehrung", zeigt noch einmal 
die Spannweite und Tiefe dieser christli- 
chen Frau. Man wird das Buch langsam le- 
sen und meditieren müssen, weil die Er- 
fahrung eines ganzen Lebens hinter ihm 
steht. 

Das dritte Büchlein •Über Laien-Ge- 
meinschaften in der Welt" führt noch ein- 
mal deutlicher in die Mitte. Die Briefe und 
Notizen (mit einer Einleitung des Über- 
setzers, H. U. v. Balthasar) über Liebe, 
Einsamkeit, Ehelosigkeit, Demut, Gehor- 
sam, Armut, Gebet usw. sind mal psycholo- 
gisch-praktisch, mal tiefgründig theolo- 
gisch; sie glühen aber immer von der Be- 
geisterung einer Frau, die ganz in dieser 
Welt und ganz und gar Gott leben will. 

/. Sudbrack S] 



Buchbesprechungen 320 

Dobraczynski, Jan: Maximilian Kolbe. 
Mit einer Ansprache von Julius Kardi- 
nal Döpfner. Freiburg-Basel-Wien, 
Herder-Verlag 1977. 112 S., kart. lam. 

DM 15,80. 

Wenn ich recht sehe, ist diese - sehr gut les- 
bare - Übersetzung aus dem Polnischen, 
nach den schmalen Skizzen von Kamil 
Wenzel (Kleine Bücherei, Ars Sacra) und 
in •Sie lebten den Glauben" (Grünewald- 
Verlag 1976) sowie der •Chronik der letz- 
ten Tage" von S. G. Lorit (Pattloch, Aschaf- 
fenburg), das erste ausführliche Lebens- 
bild des 1971 seliggesprochenen polnischen 
Franziskaners in deutscher Sprache. Jan 
Dobraczynski (Jahrgang 1910) ist bei uns 
mit mehreren Büchern meist religiös-bibli- 
scher Thematik, besonders aber mit seinem 
Nikodemus-Roman •Gib mir deine Sorgen" 
bekannt geworden (1973 in 17. Auflage). 
Bereits 1946, fünf Jahre nach der Ermor- 
dung P. Maximilians im KZ Auschwitz, 
hatte er auf Bitten der Brüder von Nie- 
pokalanow, der von Kolbe gegründeten 
Klostersiedlung, eine Lebensbeschreibung 
dieses •Seligen" versucht. Das vorliegende 
Buch ist eine, vor allem durch neues histo- 
risches Material bereicherte Neufassung 
des damals nur polnisch erschienenen er- 
sten Versuchs. 

Dobraczynskis Buch ist ein Werk der 
Verehrung und der Dankbarkeit. Er war 
selbst Mitarbeiter an den Publikationen, 
durch die Pater Kolbe die Aufmerksamkeit 
der Gestapo auf sich zog; er hätte, meint 
er, genausogut wie andere mit P. Maximi- 
lian in Auschwitz sein können, •und 
manchmal habe ich das Gefühl, als hätte er 
sein Leben auch für mich gegeben, so wie 
er es für Gajowniczek (für den er in den 
Todesbunker ging HW) und andere hinge- 
geben hat" (109). Er wünscht sich, daß sei- 
ne Arbeit •irgendwie zur Kanonisation des 
Mannes beitragen möge, der zu meiner Ge- 
neration gehörte und dessen Einfluß ich 
mein ganzes Leben hindurch gespürt habe" 
(108). 

Liegt es an dieser persönlichen Nähe des 
Vf. zu seinem •Gegenstand", oder am Ost- 

West-Gefälle kirchlicher Frömmmigkeit, 
oder an beidem zusammen, daß sich für D. 
gewisse Fragen nicht stellen, die wir hier 
gerne wahrgenommen sähen? Vor allem 
die Frage nach der genaueren Herkunft und 
Gestalt der so eigenartig auf die •Imma- 
culata" konzentrierten Marienfrömmigkeit, 
die, wie es scheint, restlos alles befeuerte, 
was dieser ungewöhnliche Mann unermüd- 
lich apostolisch unternahm und - bedenkt 
man seine Kränklichkeit - erstaunlicher- 
weise auch fertigbrachte. Ich denke, daß 
die Seligsprechung M. Kolbes uns geradezu 
verpflichtet, der Relevanz seiner Frömmig- 
keit, dessen, wie sich in seinem Leben Chri- 
stentum •verkörperte", nachzuspüren. Se- 
ligsprechungen wie Kanonisierungen gelten 
nicht den Toten, sondern uns, den Leben- 
den; und sie betreffen nicht nur das Ster- 
ben - dessen christliche Vorbildlichkeit im 
Fall Maximilian Kolbes über jeden Zwei- 
fel erhaben ist -, sondern auch das Leben. 
Mir scheint, ein Lebensbild Kolbes für 
•westliche" Leser müßte es sich, viel mehr, 
als dieses Buch es tut, angelegen sein las- 
sen, plausibel zu machen, warum und wie 
dieser Mann nicht nur sterbend, sondern 
auch lebend ein •Heiliger für unsere Zeit" 
gewesen ist. Ich jedenfalls stehe vor dem 
Seligen, den mir D. vor Augen stellt, ab- 
gesehen von seinem Sterben, dessen christ- 
liche Maßgeblichkeit mich, wie gesagt, un- 
mittelbar betrifft, eher ratlos als heraus- 
gefordert. Im selben Zusammenhang hätte 
ich auch gerne gewußt, was heute in Niepo- 
kalanow geschieht, ob und wie Kolbes •Er- 
oberung der Welt für die Immaculata" wei- 
tergeführt wird, welche Rolle dabei seine 
•Militia Immaculatae" spielt, die jetzt 2,5 
Millionen Mitglieder zählen soll. 

Das Buch ist, abgesehen von diesem De- 
fizit, ein sehr ansprechendes •Heiligen- 
leben". Es ist mit der inneren Beteiligung 
eines Zeitgenossen geschrieben, aber ohne 
Überschwang, ohne Sentimentalität, mit 
einer gefaßten, nüchternen Ehrfurcht. Man 
kann dem, der sich für Leben, Werk und 
Schidcsal Maximilian Kolbes interessiert, 
(noch) nichts Besseres empfehlen. 

H. Wutz S] 




