BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift:

Knodh, Otto: Der Geist Gottes und der
neue Mensch. Stuttgart, Verlag Katho-
lisches Bibelwerk 1975 (Reihe ,Geist
und Leben®). 269 S., kart. DM 28,

Im Grunde geht es auch in diesem Band
(wie schon in einigen anderen dieser ,Rei-
he“) um eine Antwort auf die Frage, worin
das Wesentliche des Christseins zu schen
sei. Negativ, so sagt der Autor, nicht so
sehr ,in dem Firwahrhalten von Glau-
bensformeln und im Beobachten von Vor-
schriften religiéser und sittlicher Art®, po-
sitiv: in einem bewufiten Leben aus dem
Geist; ,der Heilige Geist“, so der Unter-
titel des Buches, ist , Grundkraft und Normn
des christlichen Lebens®, durch ihn kommt
der Mensch zu ganzheitlicher menschlicher
Vollendung (227). Ansitze fiir eine solche
Erneuerung des Christseins in der gegen-
wirtigen Kirche siebt K. ,am verheifungs-
vollsten® (237) in der sogenaunten ,charis-
matischen Bewegung“, die seit ecinigen
Jahren eine wachsende Rolle im Glaubens-
leben der katholischen wie auch vieler pro-
testantischer Grofkirchen spielt, obwohl es
nicht an Zeitgenossen fehlt, wie der Vi
weifl, die diesem Phinomen cher skeptisch
und zuriickhaltend gegeniiberstehen.

Um fiir diese Erneuernng die biblischen
Urspriinge freizulegen und Kriterien zu ge-
winnen, stellt K. das Leben des Apostels
Paulus und dessen Briefe in den Vorder-
grund seiner Studie. Ein wichtiges Stiick
des paulinischen Evangeliums besteht im
Zeugnis von der Mitteilung des Geistes
Gottes an alle, die durch Glaube und Taufe
Gemeinschaft mit Christus haben. Das mag
diejenigen vielleicht verwundern, die Pau-
lus bisher mit anderen Augen gelesen ha-
ben. Der V. aber legt iiberzeugend dar,
dafl es sich dabei um die Grunderfahrung
handelt, die dem Apostel durch seine Be-
kehrung zu Christus zuteil wurde. Gerade
an seinem Leben kann man daher ablesen,
was Christsein bedeutet: als fanatischer
Gesetzesjude pharisdischer Richtung durfte

er seine Bekehrung zum Christusgldubigen
als volligen Umbruch, als Zusammenbruch
der alten religiosen Uberzeugungen und
als von Gott geschenkte totale Neuwerdung
crfahren (19).

Im Anschluf an die Darstellung des
Werdegangs Pauli referiert K. in drei Ka-
piteln iiber die theologischen Vorausset-
zungen seiner Geistaussagen sowie iber
das Wirken des gottlichen Geistes im Le-
ben des einzelnen wie auch der christlichen
Gemeinden. Hauptanliegen des Vi. ist da-
bei nicht die Herausarbeitung eines dogma-
tischen oder spirituellen Traktates, son-
dern die Schirfung des Blicks und die
Freilegung von Mafstdben, damit wir die
Gabe und das Wirken des Heiligen Gei-
stes in uns selbst erfahren und daraufhin
das eigene Leben wie das der Gemeinden
neu gestalten konnen. Daher werden den
Leser vor allem die Ausfithrungen iiber
die Gaben des Geistes im cinzelnen und
iiber die Wesensziige der gottesdienstlichen
Versammlungen bei Paulus interessieren.
Er findet hier eine dufierst sorgfiltige und
umfassende Darstellung der verschiedenen
Charismen, ihres urspriinglichen Wesens
und ihrer bleibenden Bedeutung sowie die
entscheidenden Kriterien fiir ihre Einord-
nung in das Leben einer Gemeinde, die den
Namen ,,christlich“ mit Recht beanspruchen
will: die Bindung an Jesus und an seinen
Leib (die Gemeinde), die sich in der Liebe
bewidhren mufl (192). Abschliefend erldu-
tert der V{. wichtige Ziige, die das Leben
der paulinischen Gemeinden prigten:
~Wenn auch der Ablauf des Gottesdien-
stes rituell nicht festgelegt war... so gab
es doch feste Elemente, die den Gottes-
dienst bestimmten® (195). Aber erst im
Gottesdienst des Lebens vollendet sich der
Gottesdienst der Versammlungen (224).

Mit dieser die einschlagige Literatur ein-
bezichenden bibeltheologischen Monogra-
phie hat K. zweifellos eine Informations-
Schrift vorgelegt, die es angesichts der
bunten Vielfalt des kirchlichen Lebens von



Buchbesprechungen

heute nicht blof den Amtstrigern erleich-
tert, die Geister zu unterscheiden, wenn
auch die Anwendung der Einzelergebnisse
auf aktuelle Verhiltnisse im allgemeinen
nur knapp angedeutet wird, dem Leser also
manches an pastoraler Ubersetzungsarbeit
iiberlassen bleibt. F. ]. Steinmetz S]

Bodson, Jean: Regards sur I'Evangile
de Saint Jean. Paris, Editions Beau-
chesne 1976. 189 S, kart. F. 30,—.

Der Titel des Buches ,{Licht-)Blicke auf
das Evangelium des heiligen Johannes®
deutet schon an, daf es sich nicht um einen
der fiblichen exegetischen Schriftkommen-
tare handelt. Vielmehr sind es Exerzitien-
vortrdge bzw. Predigten eines durch den
Verlust des Augenlichtes hart gepriiften
belgischen Jesuiten, die jeweils einem
johanneischen Kapitel gewidmet sind.
Nach Art einer meditativen Lesung stellt
der Autor einfach den biblischen Text vor,
indem er die wesentlichen Verse zitiert
und ihre Bedeutung durch kurze, aber ein-
dringliche Zwischen-Bemerkungen, in Form
von intuitiven Erklérungen oder von sug-
gestiven Fragen aufleuchten 14t.

Mit Nachdruck wird dem Leser zunéchst
die Notwendigkeit vor Augen gefiihrt, dafl
der Text gebetet werden will, ,denn es ist
Wort Gottes und nicht blofles Menschen-
Wort® (9). Allein die Gebets-Haltung ist
ihm entsprechend, die schlieflich im
Schweigen der Sehnsucht miindet. Mensch-
liche Worte sind zu eng, um Gottes Ge-
heimnis auszudriicken. Eigentlich sollten
wir uns darum mithen, auch in den gering-
sten Worten und Taten Jesu die Ganz-
heit des fleischgewordenen WORTES zu
erfassen. Leider aber sei es allzu oft unsere
Tendenz, uns in Fragmente zu verlieren
und keinerlei zeichenhafte Bedeutung (va-
leur de signe) darin zu erkennen (12). In
jeder Situation findet man die Auferste-
hung angekiindigt. Ein Keim der Ewigkeit
ist dort niedergelegt.

Mit zugleich entwaffnender und verbliif-
fender Treffsicherheit hebt der Autor dic

312

entscheidenden Aussagen des Evangeliums
ins Bewufitsein. Bei der Hochzeit von Kana
erklart er kurz und biindig: ,Das Faktum
entzieht sich; allcin der Sinn des Ereignis-
ses ist uns zu suchen aufgegeben® (25). Den
Alltag unter der Inspiration des Herrn le-
ben, das Abenteuer des Geistes in Gottes
‘Wind riskieren, heifit das WORT in den
Wort-Fragmenten zu hiren, ohne eine an-
dere Sicherheit zu haben, que le passage né-
cessaire par la Croix (83). Auf dem Weg
des Glaubens gibt es Aungenblicke, in de-
nen man den Herrn nicht mehr findet, und
man muf} diese Etappe leben kénnen, oh-
ne eine andere Liebe (an seine Stelle) zu
setzen (170). Es kommt darauf an, die Ge-
sichts-Ziige Christi im Nichsten zu entdek-
ken. ,Er kann desto mehr der Trager seines
Wortes und seiner Gegenwart sein, je mehr
er uns fremd ist“ (180). Das Werk des Jo-
hannes (fir B. klar und einfach der Jiin-
ger, den Jesus liebte) ist weder eine Trans-
position noch eine Wiederaufnahme des
Lebens Jesu in anderen Begriffen, sondern
dic Entfaltung seiner lebendigen und per-
sénlichen Gegenwart in der Wirklichkeit
christlicher Existenz (186).

Ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis be-
stiatigt den Eindruck der Lektiire: hier
spricht ein Mann, der gewifl viel gelesen
hat, sich aber vor allem dem Geist des
Evangeliums verpflichtet weiff. Man fihlt
sich auf weite Strecken an die Schriftkom-
mentare der Kirchenvater erinnert, wie
sie etwa in der Catena aurea eines Thomas
von Aquin gesammelt sind, oder wie sie der
Art nach in unserer Zeit durch Adrienne
von Speyyr gepflegt wurden. Eine Uber-
setzung ins Deulsche diirfte nur mihsam
gelingen, zumal ein Teil der urspriingli-
chen Kraft des gesprochenen Wortes schon
bei der Niederschrift der Predigten verlo-
renzugehen droht. Aber nicht blof fiir
den frommen Leser, sondern auch fiir dic
Exegese von heute enthilt dieses Buch
wertvolle Anregungen, das Evangelium
cinmal wieder betend zu lesen, damit Herz
und Geist zugleich gestdrkt werden.

F. J. Steinmetz S]



Buchbesprechungen

313

Selbsterfahrung und Gotteserfahrung:

Alexander, Gerda: Eutonie. Ein Weg
der korperlichen Selbsterfahrung. Miin-
chen, Késel-Verlag 1976. 167 S., brosch.
DM 25—

Seit iber vierzig Jahren entwickelt die
Kopenhagenerin eine Entspannungspid-
agogik, die in vieler Hinsicht vorbildlich
genannt werden kann. Gerda Alexander
kommt aus einer gymnastischen Schulung:
Bewegung, Rhythmik, Musik, Tanz, Schau-
spiel, Sprache, Kreativitit, Begegnung. Seit
1957 tragt ihre komplexe Methode der Re-
gulierung korperlicher Spannung und Ent-
spannung den Namen Eutonie, Wohlspan-
nung. Das Ziel ist, die kérperlichen Vor-
ginge und Bewegungen cines Menschen sich
in thren okonomischsten d. h. giinstigsten,
kraftsparendsten und natiirlichsten Kréf-
tehaushalt einspielen zu lassen. Die Me-
thode ist vielfdltig: Durch Atmen, Bewe-
gen, Musik oder einfach psychisches Kor-
pererfihlen die unnétigen oder falschen
Verspannungen des eigenen Leibes abzu-
bauen. Dazu gehort z. B., in liegender Stel-
lung ohne jede Kérperbewegung den Bo-
denkontakt moglichst breit zu erfahren zu
suchen. Solche Ubungen gehen dann
iiber in Hér-, Seh- und Schaffens-Erfah-
rungen, in Kontakt-Erfahrungen mit der
Umwelt, die aufbauen auf einem Erfithlen
des anderen ohne direkten Berithrungs-
kontakt. Die medizinische Korrektheit und
menschliche Sauberkeit der von Gerda
Alexander inspirierten Richtung (unter
dem Namen ,Eutonic lauft allerlei Ab-
wegiges) zcigt sich besonders in den thera-
peutischen Erfolgen. Durch kérperliche
Oberflichen- und Tiefensensibilitit gelin-
gen nicht nur Heilungen von asthmatischen
oder sprachlichen Stérungen; auch Quer-
schnittslihmungen, Phantomschmerzen bei
Amputationen, Leiden an inneren Organen
konnten durch ,eutonische“ Ubungen ge-
heilt oder doch zur Besserung gefiihrt wer-
den.

Die hier dargestellte Methode ist sich
ihrer Grenzen bewuflt: der medizinischen
sowohl (keine Wunder, sondern harte,
langwierige Ubungsarbeit) wie der medi-
tativen (vor allem im Bereich des religio-
sen Heils). Einerseits sind die Warnungen

von A. Rosenberg (in der Einleitung) wie
auch der Autorin vor der ,westlichen
Nachahmung des Ostens (als) tragisches,
weil  unpsychologisches Miflverstindnis®
(11) uniiberhérbar; G. Alexander méchte
bewuflt nicht durch Versenkung, sondern
durch  Entbindung der schépferischen
Krifte und der Persdnlichkeitsqualititen
den Menschen helfen. Dariiber hinaus aber
enthilt sich das Buch jeder pseudo-religio-
sen Vokabel, als biete seine Methode Erlo-
sung, Transzendenz-Erfahrung, Jenscits-
Bewufltsein. Es geht um das Leib-Bewufit-
sein, das wir moderne Menschen nétiger
denn je haben. Und weil es so ist, kann
der religios-christliche Vollzug aus anthro-
pologischer Vertiefung nur gewinnen.

Der menschliche Ernst, das Verantwor-
tungsbewufitsein und die Sauberkeit der
cutonischen Ubungen dieses Buches sollten
ein Vorbild sein unseres Bemilhens um
eine ganz-menschliche, christliche Medi-
tation, die den Leib ebenso einschliefit, wie
sic weif}, dafl das Christentum aus der
jenseitigen Gnade Gottes lebt.

J. Sudbrack S]

Tenzler, Johannes: Selbstfindung und
Gotteserfahrung. Die Personlichkeit C.
G. Jungs und ihr zentraler Nieder-
schlag in seiner ,Komplexen Psycholo-
gie“ (Abbandlungen zur Philosophie,
Psychologie, Soziologie der Religion
und UOkumenik, Heft 31 der Neuen
Folge). Miinchen - Paderborn - Wien,
Verlag Ferdinand Schoningh 1975, 400
S., kart. DM 38,—.

Der Titel dieser Arbeit gibt die Anfrage
an den Schweizer Psychotherapeuten, der
bekanntlich die Meditationsbewegung
weitgehend beeinflufite, genau wieder:
Wohin gehért die Erfahrung, die bei G. G.
Jung Selbst oder Archetyp Gott usw. heifit?
Der Autor, der selbst in einer Lehranalyse
in die Welt des Unbewuflten eingedrungen
ist, beginnt mit einer Art von Psycho-
analyse C. G. Jungs. Dabei kommt ihm
eine unvergleichliche Materialkenntnis zu
Hilfe. Selbst die Textdifferenzen, die C. G.
Jung in den verschiedenen Ausgaben sei-



Buchbesprechungen

ner Werke einfiigte, werden herangezogen.
Der zweite Teil fithrt die Linien weiter
zur Beurteilung der komplexen Psycholo-
gie. Der philosophisch-psychologische Be-
reich, in dem Tenzler zu Hause ist, kann
mit Namen wie V. E. von Gebsattel und A.
Vetter umschrieben werden.

Tenzler zeigt die Bedeutung C. G. Jungs
fiir den christlichen Glauben: ,die zentrale
Einsicht, dafl das mystische Element des
Christentums ... seinem verhdngnisvollen
Aschenputteldasein endlich entrissen wer-
den mufl“. Der ,Schlufl fafit entsprechen-
de Hinweise C. G. Jungs dahin zusammen.
Sein ,genialer Einfall* war, dafl die
‘Wahnideen von Geisteskranken —und dann
der ganze phantasievolle Reichtum von
Mythologie, Alchemie, Traum — einen in-
haltlichen Sinn haben. Auf diesem Wege
drang er in den Menschen ein: ,In der Ge-
faflhaftigkeit der archetypischen Rohformen
liegt der eigentliche Wert der Jungschen
Archetypen®.

Doch C. G. Jung hat ,aufgrund seines
chthonisch-introversen Eigengefiiges und
der wissenschaftlich daraus erwachsenen
Weiterung den zugleich naturhaften wie
geisthezogenen Zwischenbezirk der Imagi-
nation zur psychostrukturellen Gipfelzone
erhoben®. Das ,offene Gefifl* wird ,zum
fensterlosen Innen- und Eigenbezirk der
kognitiven Maglichkeiten erklirt“. Die
transzendente Funktion der Seele wird in

314

gut kantischer und schopenhauerischer
Weise nicht als ,geistige Selbstiiberschrei-
tung® ernstgenommen, sondern symbolisiert
nur einen Stufenwechsel zur Tiefe. ,Was
im Menschenbild des Ziirchers fehlt, ist
die Person®. schreibt Tenzler mit v. Geb-
sattel, und bringt dazu die erschiitternde
Geschichte einer genialen, giitigen, aber
selbstbezogen bleibenden Person. Nie ge-
lang es ibr, das Grunderleben des Schatten
bis zur Schuld, zur Freiheit und darin zum
Wagnis der ,vorbehaltlosen Totalschen-
kung an einen personlichen Gott* weiter-
zufithren. Es bleibt bei der Verschmelzung
mit einem vor-moralischen ,Schépfungs-
willen®, einer Magna Mater der Natur.
Jung schuf die wichtigste Gnosis unseres
Jahrbunderts = Projektion der Selbster-
fahrung auf Gott, statt anzuerkennen, daf§
umgekehrt der Mensch nur Bild Gottes sei.
Er machte den ,transzendierenden We-
senszug der Phantasie® bewuflt, aber lei-
stete thm keine Folge.

In der Entdeckung einer nenen humanen
Tiefe liegt die einzigartige Bedeutung C.
G. Jungs; die verfihrerische Gefahr aber
ist, da man darin stehen bleibt und den
Hinweisen dieser Tiefe zur Selbstiiber-
schreitung keine Folge leistet, dafl Gott
zur ,Ergriffenheit der Seele” wird, wie C.
G. Jung definiert, aber nicht die Seele er-
greifen darf. J- Sudbrack S]

Christl. Frommigkeitsiiberlieferung:

Ohly, Friedrich. 1. Schriften zur mit-
telalterlichen ~ Bedeutungsforschung.
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchge-
meinschaft 1977, XXXV/422 S. und
XXX Bildtafeln, geb. DM 36,~. 2. Der
Verfluchie und der Erwéhlte. Vom Le-
ben mit der Schuld. Opladen, West-
deutscher Verlag 1976 (Rheinisch-West-
filische Akademie der Wissenschaften.
Geisteswissenschaften, Vortrage, G207).
143 S. und 12 Abb., Brosch. DM 42-.

Die Aufsatzsammlung des Miinsteraner Or-
dinarius fiir Germanistik muf§ als eine der
wichtigsten Neuverscheinungen auf dem Ge-

biet der christlichen Spiritoalitit gewertet
werden. Mit seiner Habilitationsschrift
(Hohelied-Studien, 1958, vgl. Gul 32
[1959] 312f) und seiner Antrittsvorle-
sung von 1958 (Vom geistigen Sinn des
Wortes im Mittelalter; in der Aufsatz-
sammlung 1-81) hat der Autor sich ausge-
wiesen, dafl er die christliche Vergangenheit
nicht nur mit dem Verstand und sorgfiltiger
wissenschaftlicher Quellenforschung, son-
der auch mit dem Herzen liest. Man medi-
tiere die beiden Arbeiten fiber die ,Perle®
(274-311); an naturwissenschaftlichen Sym-
boleinsichten leuchtet eine Gesamtsicht al-
ter und vermeintlich moderner Spiritualitit
auf: Die Perle als Kind des vom Himmel



Buchbesprechungen

kommenden Taus (oder des Blitzes) und der
irdischen, sich 6ffnenden Muschel war Sym-
bol der geistigen und geistlichen Inspira-
tion; heute ist sie nach Bert Brecht oder
Robert Musil nur noch das Ergebnis einer
Krankheit (sc. der Muschel). Mit dem Auf-
satz ,Die Kathedrale als Zeitraum“ (171
bis 273) wird eine Weltschau gezeigt, wo
der Raum und seine Gestalten eine innere
Tiefe baben, die manche moderne Medita-
tion nur durch Flucht in die Leere finden
zu konnen glaubt. Die beiden Abhandlun-
gen ,Geistige Siie bei Otfried” (93-127)
und ,Cor amantis non angustum, Vom
‘Wohnen im Herzen“ (128-155) behandeln
ausdriicklich geistliche Themen; dafl die
»Siifle“ ganz und gar nicht den verflachten
modernen, sondern einen ganz menschli-
chen und in den Bereich der gnadenhaften
Schéonheit und ewigen Freude binreichen-
den Sinn habe; dafl die christliche Meta-
pher vom Wohnen Gottes im Herzen eine
Fiille beinhalte, die gleicherweise Christolo-
gie, Gnadenlehre, Mariologie und Ekkle-
siologie einschliefit.

Ohly legt kein Erbauungsbuch vor, son-
dern wissenschaftliche Abhandlungen, die
auf einer Fiille von genauen Belegen und
mit oft iiberraschenden Ausblicken in un-
sere Zeit unterbaut sind. Aber gerade diese
Kombination macht die Studien fiir die
Spiritualitit wertvoll und weist Richtungen
auf fiir heute, z. B. iiber Worte, Erfahrun-
gen, die ,Sinnliches, Gemiithaftes, Geisti-
ges, Ethisches und Religiéses zur Einheit
binden: ,Das Dasein solcher Eigenschafts-
worter wirkt ... der Neigung, die Welt in
Sinnliches und Ubersinnliches zu spalten,
bewahrend entgegen... Die Worter Sinn
und sensus sind wie Symbole fiir das un-
aufléslich lebendige Ineins von Sinn- und
Ubersinnlichem in der Sprache bis hin in
die Rede vom Heiligen Geist® (124 f.).
Auch Aufsitze, die weiter entfernt von der
Spiritualitit zu liegen scheinen (der For-
schungsbericht in der Einleitung, der durch
die Beitrige: Probleme der mittelalterlichen
Bedeutungsforschung und das Taubenbild
des Hugo de Folieto® [32-92], erganzt wird,
oder die Seiten iiber ,Synagoge und Eccle-
sia“ [312-337] und iiber auflerbiblische Ty-
pologien [338-400]), erweisen sich als
fruchtbar fiir geistliche Interessen. Wichtige
Register schliefen das iiberaus anregende
Buch ab und bringen etwas von dem nahe,

315

was Ohly nach Hugo von St. Viktor zitiert
(6): ,Die ganze Schopfung spricht Gott aus.
Die ganze Schépfung belehrt den Men-
ischen. Die ganze Schépfung gebiert Sinn;
und nichts im Universum bleibt unfrucht-
bar.“

Die geschlossene Arbeit iiber den Ver-
fluchten und den Erwihlten, iber Judas
und ,Gregorius“, den ,guten Siinder*
(Hartmann von der Aue), behandelt ein
Menschheitsthema ~ anband der geschicht-
lichen Stoffe vom ,Kénig Udipus des So-
phokles bis zum ,Doktor Faustus“ des Tho-
mas Mann. Auch hier sind die philologische
Bildung und die sprachliche Kultur Ohlys
gleichsam das Material, an dem die ewige
Frage nach Schuld und Siihne, nach Ver-
hingnis und Gnade aufklingt. Wer diese
Seiten durdhstudiert (und auch meditiert)
hat, wird iiber die Seichtigkeit des Redens
von ,Abschaffung der Erbsinde“ oder
,In der Holle brennt kein Feuer“ nur noch
licheln. Die ,narrative Theologie“ der
Menschheit (deren abendlindischen Strom
Ohly an vielen Stellen ausleuchtet) wuflte
mehr dariiber, abnte aber auch, was Ohly
nach K. Stackmann zitiert: ,Die entschei-
dende Weiterbildung des Udipus-Mythos
iiber die Katastrophe der Entdeckung hin-
aus zur biilend errungenen Gnade ist cine
Leistung des dhristlich-abendlindischen
Mittelalters“ (139).

Man wird nur hoffen kénnen, dafl die
Anstofle dieser germanistischen Arbeiten
in der Theologie und der christlichen Spiri-
tualitdt aufgegriffen werden.

J. Sudbradk S]

Meier, Christel: Gemma Spiritalis. Me-
thode und Gebrauch der Edelsteinalle-
gorese vom frithen Christentum bis ins
18. Jahrhundert. Teil I (Miinstersche
Mittelalter-Schriften, Band 34/1). Miin-
chen, Wilhelm-Fink-Verlag 1977. 542
S., geb. DM 140,

Das dickleibige, gelehrte Buch (iiber 2500,
oft ganzseitige Anm.) erschliefit sich nur
einem langen Gebrauch. Die sorgfiltige
Herstellung und reiche Literaturverwer-
tung (Verzeichnis 511-542: de Lubacs Wer-
ke sind z. T. iibersetzt; die Aufsitze, Cor-



Buchbesprechungen

pus Mystieum, 21949, stark erweitert) ma-
chen es zu einem Nachschlagewerk iiber die
symbolisch-allegorische Bedentung des
Steins. Nach Forschungsiiberblicken werden
die Grundlagen aufgezeigt (Hermenentik,
antike Voraussetzungen, christliche Anfin-
ge) und dann ,Die Eigenschaften der Edel-
steine als Dentungsansétze® dargestellt. Im
zweiten Band sollen formale und spezielle
Edelsteine (im Himmelsban, Offb 21) be-
handelt, ein Uberblick iiber die Tradition
der Edelstein-Allegorese {(bis in die Mo-
derne) gegeben und allgemeinere Schlufi-
folgerungen gezogen werden. Die dort zu
erwartenden Register werden dem Werk
den Wert eines umfangreichen Lexikons
geben.

Einzelheiten zn berichten ist fast unmog-
lich; aus dem Kapitel @iber Lichtwirkungen
(236-253) sei einiges als willkiirliche Bei-
spiele herausgegriffen: Durchsichiig — wie
die Apostel es waren fiir das Licht Christi,
wie Maria in Empfingnis und Geburt Jesu
usw.; Undurchsichtig — u. a. nach Jan van
Ruusbroee; Durchscheinen — als Mitte zwi-
schen Aufldsen und Nicht-Verstehen der
Geheimnisse Gottes; Lichireflexe — ,leuch-
tende Funken sind die Wunder, die guten
‘Werke und die Zeichen der Tugenden®;
Beeinflussung durch Wetter — z. B. an der
Stinde exemplifiziert; endogene Lenchtkraft

Biographisches:

Nigg, Walter: Philipp Neri der Spafi-
vogel Gottes. Freiburg-Basel-Wien,
Herder 1976 (Herderbiicherei, Bd.
576). 122 S., Kart. DM 4,90.

Gasbarri, Garlo: Freiheit und Freude —
Philipp Neri. Miinchen-Ziirich-Wien:
Verlag Neue Stadt 1976. 213 S, Kart.
DM 10,80.

Es lohnt, beide modernen Biographien
einer der licbenswertesten Gestalten der
christlichen Heiligengeschichte zn verglei-
chen. Walter Nigg schreibt spritzige Essays
dber den Spafmacher Gottes. Man ist ent-
ziickt {iber die geistreichen Worte und Ta-
ten eines Mannes des 16. Jhts.; man freut
sich iiber jede neue Anekdote, in die er sei-

316

— mit einer Exegese des ,Licht{es) in der
Finsternis“ nach Jes 9,2 und Mt 4, 16.
‘Wie wichtig dies auch sein mag zum Ver-
stindnis der spirituellen Tradition, so
stellt sich dem Leser doch bald die Frage
nach der Wahrheit von alledem. Ein jeder
wird vor der {iberreichen Vielfalt der Deu-
tungen stutzen. Doch wer aufgeschlossen in
die vergangenc Welt der Allegorese cin-
dringt, wird bald die unaulgebbaren Werte
dieser Art Wirklichkeitserfahrung ahnen.
Die Verbindung von innerer Freiheit des
Ausdeutens und den sich durchziehenden
Grundziigen zeigt, dafl diese Menschen sich
in ihrer Welt zu Hause filhlen, da die Din-
ge ihnen vertraut waren; und sie zeigt auch
den Grund von alledem an: Diese Men-
schen erfuhren hinter dem Reichtum der
‘Welt die ordnende Liebe Gottes. Gott war
fiir sie nicht nur der Baumeister, der die
Welt zum Experimentieren dem Menschen
iibergab (deshalb Freiheit), sondern ebenso
auch der durch alles durchscheinende We-
sensgrund (deshalb gleichbleibende Grund-
ziige). Unser modernes Christentum muf}
diese Welterfahrung in irgendeiner Weise
zuriickgewinnen. Die Wege mogen vollig
anders sein; doch das Ziel bleibt identisch:
die Welt als Bild Gottes und deshalb Gott
als Herrn der Welt zu erfahren.
J. Sudbrack S]

ne modern bleibenden Weisheiten einklei-
dete. Doch allmihlich wird man mifltrau-
isch, ob der Schriftsteller sich nicht durch
Scherze den Blick zum Wesentlichen ver-
sperren liel. Wie gehdrt es zusammen, daf
der Heilige sagte: ,Wer nicht in die Hélle
hinabsteigt, solange er lebt, lanft grofle Ge-
fahr, dabinzukommen, wenn er tot ist“
(72), und wenn es dann ein wenig weiter
etwas kindisch heifit: ,Das verlachte Phi-
lippchen machte nie eine Periode der see-
lischen Diirre durch, wiahrend der es in
schwere Anfechtungen gefallen wire oder
wie ein gefangenes Fischlein auf dem
Trockenen gezappelt hitte” (87)? Wie pafit
es zusammen, dafl die Ehrfurcht des Heili-
gen vor Savonarola auf dessen ,Reinheit
des Gehorsamsweges® hin wie folgt znge-



Buchbesprechungen

spitzt wird: ,Gehorsam (ist) am Platze ge-
geniiber einem Selbstgehorsamen, dagegen
nicht gegeniiber einem Menschen, der of-
fenkundig Gott ungehorsam ist“ (85) und
spiter die ,Romanita“ des Heiligen betont
und von ,seiner hinreifienden Demut und
seiner unbedingten Gehorsamseinstellung®
(97) geschrieben wird? Das Lachen Gottes,
das zn Beginn — exegetisch sehr nngenau -
zitiert wird (,Der im Himmel wohnt, lacht
ihrer® [Ps 2,4]), hat nun doch tiefere Di-
mensionen, als diese Anekdotensammlung
ansichtig macht.

Der wahre Philipp kommt in der Dar-
stellung von Gasbarri besser zum Aus-
druck: Sein Humor, der getragen ist von ei-
ner tiefen Liebe zn Gott, zur Kirche und
zn den Menschen. Man mufl nur den héufi-
gen Ausspruch, der dort von einem Augen-
zeugen berichtet wird: ,Die jungen Leute
sollen sich hiiten vor dem Fleisch und die
Alten vor dem Geiz* (70) ..., mit Niggs
Feststellung vergleichen: ,Er sah in der
Siinde mehr ein Ungliik als eine Schuld*
(99), um den Ernst zn begreifen, aus dem
allein Philipps Heiterkeit erflieflen konnte.
So méchten wir hier ein entschiedenes Pla-
doyer fiir diese zweite, weniger geistvolle,
aber genauere Darstellung des Heiligen
vortragen. Der Humanismus Philipp Neris
ist nun doch nicht identisch mit dem Hu-
manismus eines Goethe, der den ,humori-
stischen Heiligen“ bewnnderte.

J. Sudbracdk S]

Stein, Edith. Unbeschuhte Karmelitin:
Selbstbildnis in Briefen. Erster Teil:
1916-1934, Zweiter Teil: 1934-1942
(Edith Steins Werke, Hrsg. von Dr. L.
Gelber und P. Romaeus Leuven OCD,
Bd. VIII u. IX). Druten, Uitgeverij
.De Maas & Waler — Freiburg-Basel-
Wien, Verlag Herder, 1976 u. 1977.
167 u. 191 S., DM 29,80 und DM 34,-.
(Aufler durch den Buchhandel, auch di-
rekt durch den Kélner Karmel [Edith-
Stein-Archiv]: Vor den Siebenburgen
6, 5000 Koln 1, zu beziehen.)

Es handelt sich in den vorliegenden Bin-
den nur nm Briefe (im ganzen 349) Edith
Steins selbst, nicht um Briefe an sie. Was
hier im Nachhinein noch gesammelt werden

317

konnte, ist nur ein Bruchteil der tatsichlich
geschriebenen Briefe. Das geht schon aus
der vorliegenden Sammlung hervor. Wie
oft ist darin von der vielen Korrespondenz
die Rede, deren Erledigung einen nicht ge-
ringen Teil der ohnedies immer knapp be-
messenen ,freien” Zeit der V1. in Anspruch
nahm, und wie gewissenhaft hat sie nach
dem Zeugnis ihrer eigenen Worte jeden
Brief beantwortet, anch wenn die Brief-
schreiber lange anf eine Antwort warten
mnfiten. Damit haftet der Sammlung etwas
Zufilliges an. Es fehlen (begreiflicherwei-
se) nicht nor die Briefe an die nichsten
Angehérigen, sondern audh solche aus Zei-
ten wegweisender personlicher Entschei-
dungen: Konversion (1922), Ordenseintritt
(1988/84), wenn anch E. Stein, nach der
vorliegenden Korrespondenz zu urteilen,
wenig Personliches iiber sich selbst mitge-
teilt haben mag (vgl. die Bemerkung in
Brief 32 = 1,44); aus der langen Zeitspan-
ne zwischen 1916 und 1925 liegen im gan-
zen nur 39 Briefe vor, wiahrend die Briefe
ans dem Karmel (von Kéln und von Echt)
wohl zum grofien Teil beigebracht werden
konnten (im ganzen 185). Dennoch hat die
Sammlung im Kontext der Vita Edith
Steins, der Zeugnisse diber sie und ihres
Schrifttums einen unersetzlichen Wert fiir
die Erhellung ihrer Personlichkeit.
Versuchen wir das etwas zu verdentli-
chen: Was diese Briefe als erstes kennzeich-
net, ist bei aller Zuwendung der Schreibc-
rin zu ihren Adressaten (sie nimmt diese —
bei sehr verschiedener Nihe zu ihnen — im-
mer sehr ernst) eine grofie Sachlichkeit und
Niichternheit. Edith Stein geht nur z6gernd
aus sich heraus, und anch dort, wo sie es
tat — bei guten Bekannten und Freunden -,
bleibt eine gewisse Distanz spirbar. Aber
sie ist immer ganz wahrhaftig und stimmt
in dem, was sie schreibt, ganz und gar mit
dem fiberein, was sie denkt. Sie tritt mit ih-
ren eigenen Angelegenheiten und Empfin-
dungen hinter der zu verhandelnden Sache
und hinter den Anliegen des anderen:
dorch die Erkundigung nach seiner Situa-
tion, durch Dank, Anerkennung oder Fiir-
sorge, ginzlich zuriick. Was sie selbst hittc
bedriicken konnen, etwa das vergebliche
Bemithen, zur Habilitation zngelassen zu
werden und die damit gegebene jahre-
lange Ungesichertheit ihrer Zukunft, wird
nicht fiir besonders wichtig gehalten. Und



Buchbesprechungen

was sie wirklich zunehmend bedriickt hat,
z. B. das iiber Deutschland (das sie licbte)
heraufzichende Unheil und das damit
drohende Schicksal ibrer Familie, wird je-
weils nur in wenigen Sitzen genannt, und
soweit es sie selbst betraf, ohne Klage als
ihr eigenes Schicksal angenommen, ja als
Sinn ibres Lebens bejaht. Sie kann Kritik
an jbrer Person oder an ihrer Arbeit an-
nehmen, aber auch zuriikweisen (vgl. die
Briefe 13, 82a, 51, 185). — Eine stark intel-
lektuelle Veranlagung ist in ihren Briefen
unverkennbar (das Musische tritt dagegen
fast ganz zuriik) und damit zusammen-
hingend eine Konsequenz in der Durchfiih-
rung des einmal Erkannten und Beschlosse-
nen, die ihr ebenso Hochachtung und Ver-
trauen einbrachten wie auch in gewisser
Weise erschrecken lasse komnte. Sie stellt
hohe Anforderungen an sich, lebt an-
spruchslos und fast asketisch (bis in den
Umgang mit ihrer Zeit), zeigt ein aufler-
ordentliches Verantwortungsbewuftsein im
Hinblick auf ibre berufliche Arbeit wie ge-
genitber den ihr anvertrauten und sich ihr
anvertrauenden Menschen, sagt letzteren
aber auch, was sie sagen zu missen glaubt,
nicht nur Freudiges, Ermunterndes und
Trastliches, sondern auch Mahnendes, wo
es gilt, an sich zu arbeiten oder der rech-
ten Erkenntnis zu folgen. — E. Stein mag
schon friih ernst iiber das Leben gedacht
haben — was nicht hinderte, daf sie unge-
zwungene Freude und Geselligkeit kamnte
und bei aller ihr eigenen Zuriickhaltung
leicht Kontakt fand. Nach ihrer Konver-
sion trat dieser ernste Zug noch deutlicher
hervor. Sie kennt von da an im tiefsten nur
noch das eine: die Botschaft des Glaubens
und das Leben nach dem Glauben. Danach
beurteilt sie alles. Die in der Zeit nach dem
Ersten Weltkrieg im Katholizismus ent-
deckte und oftmals betonte ,relative Auto-
nomie der weltlichen Sachbereiche® hat sie
nicht sonderlich beriihrt. Daher denn auch
die Gegenstimmen anlifllich ihrer Vor-
trige (und Ver6ffentlichungen) iiber ,Das
Ethos der Frauenberufe“ und ,Grundlagen
der Frauenbildung“ (vgl. die Briefe 73, 89).
Das Irdische ist fiir sie nur das Vorliufige
und mufl darum auf gliubige Distanz ge-
halten werden. Indem sie solches vorlebt,
entwickelt sie sich zunebmend mehr zu
ciner Art Spiritual. Viele, vor allem junge
Menschen, wenden sich an sie und suchen

318

ihren Rat. — Die politischen Ereignisse
fiibrten diesen Weg des Glaubens unvor-
hergesehen dahin, wohin sie es im Grunde
immer schon zog. Der Eintritt in den Kar-
mel war fiir sie die Erfilllung ihres ge-
heimsten Wunsches. Das lassen manche
Briefe aus dieser Zeit miterleben. So sehr
identifiziert sie sich mit dem neuen Leben,
daf ihr, dieser hochbegabten, intellektuel-
len und schon iiber vierzigjihrigen Frau in
kitrzester Zeit sogar die damals noch unge-
brochene klosterliche Sondersprache zu
cigen wird, etwas Kindhaftes in ihr auf-
kommt und eine kleine Welt mit ihren fiir
den Aufenstehenden oft sonderbar anmu-
tenden Gebriuchen fiir sie die groflen My-
sterien des Glaubens und das Leben in der
Nachfolge sichtbar macht. Gleichzeitig kann
sic aber auch — zwar im Gehorsam, aber
durchaus ihrer Neigung entsprechend — an
neuen wissenschaftlichen Projekten arbei-
ten.

So endet die Lektiire dieser beiden Bin-
de mit der Uberraschung, daf derjenige,
der zu einer letzten Glaubensreife gekom-
men ist, in scheinbar sehr verschiedenen
Welten leben kaun und ungezwungen, oh-
ne geistige und geistliche Klimmziige, die-
ses und jemes zu innerer Einheit bringt.
Alles ist ihr zum Weg der Nachfolge des
Gekreuzigten, aber auch zum Spiegelbild
und zur Vorahnung des Ewigen geworden.
Daher die Schlichtheit, die in Gott ver-
ankerte Gelassenheit und Dankbarkeit, mit
denen sie in ihrem letzten Brief noch ein-
mal alle grifit — als ginge es nur um die
nichste Ecke — durch Dunkelheit und Tod
in das Offenbarwerden dessen hinein, was
ja immer schon da war. F. Wulf §]

Delbrél, Madeleine: 1. Christ in einer
marxistischen Stadt. Frankfurt/M., Jo-
sef Knecht 1974. 182 Seiten, kart. DM
19,80; 2. Wir Nachbarn der Kommuni-
sten. Einsiedeln, Johannes Verlag 1975
(Theologica Romanica, Bd. VII). 274
S., brosch. DM/Fr. 29—, 3. Frei fiir
Gott. FEinsiedeln, Johannes Verlag
1976 (Der Neue Weg, Bd. 4). 154 §,,
kart. DM/Fr. 19,—.

Die franzosische Dichterin, Sozialarbeite-
rin und Christin gehért zu den erstaunlich-
sten Gestalten unserer Zeit, die mehr Hei-



Buchbesprechungen

lige hat, als viele annebmen. Nach einer
kurzen atheistischen Periode (,Gott ist tot,
es lebe der Tod“ — geschrieben ein halbes
Jahrhundert vor der Tod-Gottes-Theo-
logie) fand sie in der intellektuellen Red-
lichkeit eciner Sorbonne-Studentin zum
Gottesglauben zuriik. Widrige Umstinde
hinderten sie am Eintritt in den Karmel.
Sie wurde Sozialarbeiterin in einer kom-
munistischen Arbeitervorstadt von Paris,
in Ivry. Gott und der unterdriickte Mensch
werden ihr Lebensinhalt — beide aber in
der Synthese der Liebe: ,Weil wir die
Licbe fiir eine hinreichende Beschiftigung
halten, haben wir uns die Mithe erspart,
unsere Taten nach Gebet und Aktion zu
klassifizieren“. Bald lidt man sie ein zu
Kongressen und Verhandlungen, ohne dafl
sie jemals wirklich populdr wird. Threr
dichterischen und intellektuellen Kraft ge-
lang es, Gottes- und Menschen-Erfahrung
in Einheit zu beschreiben (vgl. Gul. 44
[1971], 296-305).

Der ,,Christ in einer marxistischen Stadt®
ist eine Art von Programmschrift. Madame
Delbrél litt schwer unter dem (inzwischen
rickgingig gemachten) Verbot der Arbei-
terpriester; aber sie sah auch die schlim-
men Febler dieser Bewegung: Anbiederung
an marxistische Ideale, Auflerachtlassen
der diristlichen Mitte von Gebet und Glan-
ben. ,Fiir einen Marxisten hat die Liebe
immer die Gestalt der Geredhtigkeit ...
Fiir einen Christen ist die Gerechtigkeit nur
der Anfang der briderlichen Liebe ...*
(120). ,Nur wer die Kraft erbeten und er-
halten hat, fir alle mit Gott zu sprechen,
hat auch die Kraft — es ist dieselbe —, mit
allen iiber Gott zu sprechen® (105). Ihr
Wissen um die bleibende — trotz und in
aller Anstrengung — Schwachheit des Men-
schen, ihr unbedingtes Vertrauen auf Gott
und ihr selbstverstindliches, totales Ernst-
machen mit dem Fvangelium lief die Uf-
fentlichkeit wohl an diesem modernen,
aber unmodischen Buch (der damalige Erz-
bischof von Mailand, G. B. Montini, schrieb
anerkennende Worte zu ihm!) voriberge-
hen. Vielleicht fehlt den westdeutschen
Kreisen heutzutage der erlebte Hinter-
grund des proletarischen Lebens zum vollen
existenticllen Verstindnis. Doch die drei
Teile (Erfahrung, Reflexion, Erfahrung)

319

sind so gefiillt mit personlichem Zeugnis,
daR auch dieser Abstand iberwunden
wird.

Das zweite, vorziiglich iibersetzte Buch
.Wir Nachbarn der Kommunisten® ist
leichter zuginglich. Es entbilt Schriften aus
verschiedenen Lebensepochen von Madame
Delbrél, eine Art Summe ihrer Spirituali-
tit, aber nicht in Form von einer Summe,
sondern von Essays, die Grundziige des Le-
bens aus dem Glauben darstellen. Zu Be-
ginn steht ein Bekenntnis aus ihrer atheisti-
schen Zeit. Dann wird ihr missionarischer
Aufirag beschrieben: ,Warum sollte der
Wind in den Réhren ... voller Schweigen
sein, und nicht auch das Stampfen der Ma-
schinen in der Fabrik . . .!“ Die Kirche steht
als Thema iiber Schriften aus den Jahren
1949-1954, Das romische Verbot der Arbei-
terpriester fiihrt sie auf den , Weg zwischen
Abgriinden* (1955-1960). Aber auch hier
heifdt es fiir den einzelnen Christen und die
Gemeinschaft der Christen: ,,. .. einen dop-
pelten Anfirag leben: immer tiefer ,eta-
bliert’ und immer radikaler ,gesendet’ zu
sein®. Die ,Kimpfe des Glaubens® (1961-
1964) fithren ein in ihr inneres Ringen:
marxistische Hoffnung ist ,untrennbar vom
taktischen Handeln®, christliche Hoffnnng
aber ,untrennbar von einer titigen Liebe“.
Und auch anders: ,(ich) bebaupte dennoch,
daf die meisten Kommunisten nur deshalb
Kommunisten sind, weil sie die Menschen
licben ...“. Der Schlufitext ,Atbeistischc
Umwelt als giinstige Voraussetzung fiir un-
sere eigene Bekehrung®, zeigt noch cinmal
die Spannweite und Ticfe dieser christli-
chen Frau. Man wird das Buch langsam le-
sen und meditieren miissen, weil die Er-
fahrung eines ganzen Lebens hinter ihm
steht.

Das dritte Biichlein ,Uber Laien-Ge-
meinschaften in der Welt® fithrt noch ein-
mal deutlicher in die Mitte. Die Briefe und
Notizen (mit einer Einleitung des Uber-
setzers, H. U. v. Balthasar) tber Liebe,
Einsamkeit, Ehelosigkeit, Demut, Gchor-
sam, Armut, Gebet usw. sind mal psycholo-
gisch-praktisch, mal tiefgriindig theolo-
gisch; sie glilhen aber immer von der Be-
geisterung einer Frau, dic ganz in dieser
Welt und ganz und gar Gott leben will.

J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen

Dobraczyriski, Jan: Maximilian Kolbe.
Mit einer Ansprache von Julius Kardi-
nal Dépfner. Freiburg-Basel-Wien,
Herder-Verlag 1977. 112 8., kart. lam.
DM 15,80.

‘Wenn ich recht sehe, ist diese — schr gut les-
bare — Ubersetzung aus dem Polnischen,
nach den schmalen Skizzen von Kamil
‘Wenzel (Kleine Biicherei, Ars Sacra) und
in ,Sie lebten den Glauben“ (Griinewald-
Verlag 1976) sowie der ,Chronik der letz-
ten Tage” von S. C. Lorit (Pattloch, Aschaf-
fenburg), das erste ausfihrliche Lebens-
bild des 1971 seliggesprochenen polnischen
Franziskaners in deutscher Sprache. Jan
Dobraczyfiski (Jahrgang 1910) ist bei uns
mit mehreren Bichern meist religios-bibli-
scher Thematik, besonders aber mit seinem
Nikodemus-Roman ,,Gib mir deine Sorgen®
bekannt geworden (1973 in 17. Auflage).
Bereits 1946, finf Jahre nach der Ermor-
dung P. Maximilians im KZ Auschwitz,
hatte er auf Bitten der Briuder von Nie-
pokalanéw, der von Kolbe gegrindeten
Klostersiedlung, eine Lebensbeschreibung
dieses ,Seligen” versucht. Das vorliegende
Buch ist eine, vor allem durch neues histo-
risches Material bereicherte Neufassung
des damals nur polnisch erschienenen er-
sten Versudhs.

Dobraczyfiskis Buch ist ein Werk der
Verehrung und der Dankbarkeit. Er war
selbst Mitarbeiter an den Publikationen,
durch die Pater Kolbe die Aufmerksamkeit
der Gestapo auf sich zog; er hitte, meint
er, genausogut wie andere mit P. Maximi-
lian in Auschwitz sein kénnen, ,und
manchmal habe ich das Gefiihl, als hitte er
sein Leben auch fiir mich gegeben, so wic
er es fur Gajowniczek (fur den er in den
Todesbunker ging HW) und andere hinge-
geben hat“ (109). Er wiinscht sich, dafl sei-
ne Arbeit ,irgendwie zur Kanonisation des
Mannes beitragen moge, der zu meiner Ge-
neration gehdrte und dessen Einflufl ich
mein ganzes Leben hindurch gespiirt habe®
(108).

Liegt es an dieser personlichen Nahe des
Vf. zu seinem ..Gegenstand“, oder am Ost-

320

West-Gefalle kirchlicher Frommmigkeit,
oder an beidem zusammen, dafl sich fir D.
gewisse Fragen nicht stellen, die wir hier
gerne wahrgenommen sihen? Vor allem
die Frage nach der genaueren Herkunft und
Gestalt der so eigenartig auf die ,Imma-
culata“ konzentrierten Marienfrémmigkeit,
die, wie es scheint, restlos alles befeuerte,
was dieser ungewohnliche Mann unermad-
lich apostolisch unternahm und - bedenkt
man seine Krinklichkeit — erstaunlicher-
weise auch fertigbrachte. Ich denke, daf
dic Seligsprechung M. Kolbes uns geradezu
verpflichtet, der Relevanz seiner Frommig-
keit, dessen, wie sich in seinem Leben Chri-
stentum ,verkérperte“, nachzuspiiren. Se-
ligsprechungen wie Kanonisierungen gelten
nicht den Toten, sondern uns, den Leben-
den; und sie betreffen nicht nur das Ster-
ben — dessen christliche Vorbildlichkeit im
Fall Maximilian Kolbes iiber jeden Zwei-
fel erhaben ist —, sondern auch das Leben.
Mir scheint, ein Lebensbild Kolbes fiir
~westliche“ Leser miifite es sich, viel mehr,
als dieses Buch es tut, angelegen sein las-
sen, plausibel zu machen, warum und wie
dieser Mann nicht nur sterbend, sondern
auch lebend ein ,Heiliger fiir unsere Zeit“
gewesen ist. Ich jedenfalls stehe vor dem
Seligen, den mir D. vor Augen stellt, ab-
gesehen von seinem Sterben, dessen christ-
liche Mafigeblichkeit mich, wie gesagt, un-
mittelbar betrifft, eher ratlos als heraus-
gefordert. Im selben Zusammenhang hitte
ich auch gerne gewuflt, was heute in Niepo-
kalanéw geschieht, ob und wie Kolbes ,Er-
oberung der Welt fiir die Immaeulata® wei-
tergefithrt wird, welche Rolle dabei seine
~Militia Immaculatae® spielt, die jetzt 2,5
Millionen Mitglieder zdhlen soll.

Das Buch ist, abgesehen von dicsem De-
fizit, ein sehr ansprechendes ,Heiligen-
leben®. Es ist mit der inneren Beteiligung
cines Zeitgenossen geschricben, aber ohne
Uberschwang, ohne Sentimentalitit, mit
einer gefaflten, niichternen Ehrfurcht. Man
kann dem, der sich fiir Leben, Werk und
Schidksal Maximilian Kolbes interessiert,
(noch) nichts Besseres empfehlen.

H. Wutz§]





