Die Kirche — Gottes Kraft in menschlicher Schwiiche

Walter Kern SJ, Innsbruck

Man muf} nicht unbedingt originell sein wollen — ganz abgesehen davon,
daf man’s zuallermeist ohnehin nicht ist. Der Titel dieser Seiten jedenfalls
ist ibernommen von einer Ansprache!, die Pater Hugo Rahner (1900-
1968) auf einem osterreichischen Katholikentag in Wien hielt. Das war
1956. Gewifl hat sich in den zwei Jahrzehnten seither vieles gewandelt. Da-
mals mochte es ein mutiger Vorstof} sein, die Kirche als ., die miide, stau-
bige Pilgerin“? vorzustellen. Heute klingt es eher wie ein Gemeinplatz, daf
auch die Kirche ihren Auftrag nur recht und schlecht erfiille; und weithin
ist wohl die Meinung verbreitet: mehr schlecht als recht. Vom frither ge-
pflegten Triumphalismus suchte sich das Zweite Vatikanum bewufit und
entschieden abzusetzen. Die ecclesia militans betreibt das ,Streiten’ nur-
mehr innerhalb ihrer — geschleiften — Mauern. Und zum ,Haus voll
Glorie“, das ,schauet weit uber alle Land®, sind jiingst die Strophen 2 bis
4 neu gedichtet worden, in verhaltenerem Tone. Heute mégen sich manche
streuen Sohne und Tochter der Kirche* bekiimmert fragen, ob nicht ihre
Mutter Kirche, die sie als Christi Braut ,o0hne Makel und Runzeln“ (Eph
5, 27) lieben, - ob sie nicht, je bereitwilliger sie vom Throne der Erhaben-
heit herabstieg, um so heftiger ins Keuzfeuer der Kritik geriet. Steckt aber
vielleicht in der nicht selten ausufernden Beflissenheit, die Kirche zu ta-
deln, auf eine indirekte Weise dieselbe heimliche Erwartung, die gleiche
uneingestandene Voraussetzung: dafl ndmlich die Kirche die ausschliefilich
und vollkommen Heilige und Reine sein solle?! Das ist ein Anlafl zur
Uberlegung: warum Ohnmacht und Schwiche der Kirche nicht nur in Kauf
zu nehmen sind als Konzession wider Willen ans Menschlich-Allzumensch-
liche in ihr, dessen man sich zu schimen hat; warum sich der Christ viel-
mehr zu seiner Kirche voll menschlicher Schwiche bekennen darf aus gutem
Grund und sogar mit engagiertem Pathos, mit Sym-pathie . . . Die Griinde
dafiir hat Hugo Rahner 1956 nicht erfunden, er hat sie der heiligen Schrift
und den grofRen Lehrern der ersten christlichen Jahrhunderte nach-gedacht.
Sie sind so grundsatzlich und mafigebend, so bleibend-giiltig, dafi auch un-
ser Nachdenken nichts neu zu erfinden braucht.

Von Paulus dem Apostel stammt das Leitwort, auf das der Titel dieser
Seiten letztlich zurickgeht: , Die Kraft kommt in der Schwéche 2ur Vollen-

1 Veroffentlicht: Freiburg/Herder 1957.
2 Ebd. S.9.



Walter Kern 322

dung® (2 Kor 12, 9)%. Und gewif ist gemeint Gottes Kraft in mensdhlicher
Schwidhe. Dazu H. Rahner: ,Dieses Wort lassen wir stehen. Ja, wir lassen
es stehen in der bestiirzenden Harte des griechischen Textes: ,Gottes
Dynamis vollendet sich in Asthenie.” Die Fillle dieser Worte mogen wir
vage ahnen aus dem, was heute Technik iber Dynamik und Medizin iiber
Asthenie sagen. Und so lesen wir: Die Gewalt Gottes kommt zu ihrem Ziel
in Asthenie, in asthenischem Kiimmerwuchs, in Schwachlichkeit, also im
Gegensatz zu allem scheinbar Groflen, Gesunden, schon Gewachsenen,
Humanen, Verstindlichen. So und nicht anders will sich die Sprenggewalt
der im mystischen Christus leidenschaftlich zum Sieg dringenden Heils-
liebe des Ewigen Vaters kundgeben . . .“4

Das paradoxe Paulus-Wort steht in autobiographischem Kontext. Wen
das etwas minder diinkt, der sei versichert: es weist zugleich ins Ddmmer
des Mystischen, es wetterleuchtet darin. Durch drei Kapitel 2 Kor 10-12
hindurch zieht sich die persénliche Abrechnung des Apostels mit iiberhebli-
chen Gegnern in der Grofistadtgemeinde Korinth, in der sich schwirme-
risches Unwesen breit machte. Man schaut auf Paulus herab: sein unschein-
bares Auftreten kompromittiere seine volltonenden Briefe. Da beruft sich
denn der Herausgeforderte auf seine Herkunft, sein Leisten und Leiden
firr die Gemeinden, seine Begnadung durch Gott, die bis zur ,Entriickung
in den dritten Himmel“ geht — um nach all dem Selbstruhm, den er selber
ironisiert, abzubrechen: ,Dariiber konnte ich mich riihmen, doch meiner
selbst werde ich mich nicht rithmen, es sei denn meiner Schwiachen® (2 Kor
12, 5). Und damit er nun ,,ob dem Ubermafl der Offenbarungen®, d. h. des-
sen, was von Gott her ihm zukam, sich nicht iiberhebe, wurde ibm ein Sta-
chel ins Fleisch gegeben, ein Satansengel, der ihn ,beutelt’. Dreimal habe er
den Herrn um Abhilfe gebeten. Aber der sagte ihm: ,Meine Gnade geniigt
dir: denn die Kraft vollendet sich in der Schwéche.“ Paulus zieht die Konse-
quenz: ,S0 will ich mich vielmehr sehr gerne meiner Schwichen rithmen,
damit die Kraft Christi in mir wohne ... Denn wann immer ich schwach
bin, dann bin ich stark®!“ (2 Kor 12, 7-10). — Wenn es sich bei des Paulus
»ochwiche® etwa nur um eine Krankheit gehandelt hat (vgl. 1 Tim 5, 23),
die den Apostel bei seinem missionarischen Wirken behinderte, wie denn
auch sonst Krankheiten ins Ddmonische (eines ,Satansengels“) personifi-
ziert wurden, dann hat Paulus aus solchem Stachel-im-Fleisch Anlaff ge-
nommen zum Aufschwung in grofle Theologie, ins Mysterium Gottes
selber, ins Sterbensgeschick als Lebensgesetz der Kirche.

3 he gar dynamis en astheneia teleitai.
4 Die Kirche...“: S. 6.
5 hotan gar astheno, tote dynatos eimi.



Die Kirche — Gottes Kraft in menschlicher Schwiche 323

Das gegensitzliche zweifache Rithmen — das menschliche Sich-Rilhmen
und das Gott-Rithmen — ist, iiber das Biographische hinaus, ein Grund-
motiv der Theologie des Paulus. Wegen des Selbstruhms ergeht Gottes
Gericht iiber alles ,Fleisch’, iiber alle Menschenkreatur in ihrer Selbst-
behauptung, Juden wie Heiden (laut Rém 1-4). Die Heiden haben das
Gesetz iibertreten, das ihnen von Natur ins Herz geschrieben ist; die Juden
siindigten gegen das Gesetz, das Gott ihren Vitern, den Griindern ihrer
Volksgeschichte, gab. Threr aller Werke waren bése. » Wo also bleibt das
Rithmen? Es ist ausgeschlossen. Durch' welches Gesetz, etwa das der
Werke? O nein, sondern durch das Gesetz des Glaubens“ (Rém 3, 27). Es
gibt fiir die einen wie fir die andern nur diesen Weg des Heiles: zu glau-
ben, wie Abraham glaubte, indem er sich auf Gott und seine Verheiflung
verlief. ,Wenn Abraham aus Werken gerechtfertigt ware, so konnte er
sich rithmen — aber nicht vor Gott!“ (Rém 4, 2). Der Glaube schliefit alles
Sich-Riihmen aus, weil er sich nicht auf eigenes Verdienst stiitzt, sondern
Gott und seiner Gnade allein verdankt wird. Ja der Glaube ist nichts ande-
res als das Aufgeben des Selbstruhms des fleischlichen Menschen (der eben,
solange er sich rithmt, ,fleischlich’, d.h. heillos ins Weltlich-Irdische ver-
strickt bleibt), um Gott und ihm allein die Ehre zu geben (vgl. Rom 4, 20).
Das vom Menschen jeweils Gerithmte ist fiir den Menschen sein Gott. Wer
sich rithmt, macht sich zam Gétzen. Und es gibt kein jammerlich hartnacki-
geres Gottwesen als dieses in mir aus mir gebriitete und gehegte . . . Es ist
schwer umzubringen, da nun mal von géttlichem Ersatzstoff. Der Glaube ist
sein Tod, ist unser Tod: damit Gott lebe und damit wir wahrhaft leben.

Eine Kirche, deren Werke schon jetzt () ganz gesetzlich, gerecht und hei-
lig wiren, brauchte den Glauben nicht. Sie wére Gottes fiir dereinst gege-
benen Verheiflungen bereits enthoben. Thr Heil wire schon Besitz und Ge-
genwart. Sie wiirde ihren Ruhm mit sich tragen. Sie ware sich selbst ihr
Gott. Eine solche Kirche hitte vergessen, dafl nur wer sich erniedrigt, er-
hoht wird (Lk 14, 11), und nur wer sein Leben verliert, es gewinnt (Mk
9, 35). Das Magnifikat Mariens, wonach Gott die Médchtigen vom Thron
stiirzt und die Armseligen aufhebt, die Hungrigen mit Gitern erfiillt und
die Reichen leer ausgehen 1aft (Lk 1, 51 ff), ware fur jene heilig-hohe
Kirche nicht gesprochen, von ihr nicht sagbar. Es ist eine letzte Versuchung,
ja die Basisgefahr aller sonstigen Gefdhrdung, wie fiir den Menschen
tiberhaupt so fiir die Kirche: sich zu verwechseln mit Gott. In dieser heil-
losen Verkehrung wiirde das Mittel und der Weg zum Heil zum Selbst-
zweck und Letztziel. Es ware die ideologische Perversion der Kirche: sie
wollte heilig sein aus sich selbst und trite deshalb an die Stelle des heiligen
Gottes. Incurvatio in seipsam: die Selbstbezogenheit der Kirche, anstatt
ihrer Dienstfunktion, wire die kollektive Stinde wider den Heiligen Geist.



Walter Kern 324

»Nur an dem gottlichen Wagnis einer Kirche der Versagenden, der Mittel-
mafigen, der an die Geschichte und ans eigene armselige Herz Ausgelie-
ferten kann sich erproben, was Glauben heifit, Glaubensdunkel, Glaubens-
qual und Glaubensgewalt“®. Die Gemeinschaft der Glaubenden ist des-
halb auch die Gemeinschaft der Stinder. Sie ist der Ort, an dem menschliche
Schwiche das Heimatrecht derer besitzt, die von sich bekennen: Meine/
unsere Kraft ist Gott allein, nicht je Ich selbst und auch nicht das Wir unse-
rer Kirche,

Kehren wir nochmals zu Paulus zuriick. Seine Korinther sind (nach 1 Kor
1) in Gefahr, diesen oder jenen Apostel zu ihrem Parteihaupt zu machen
und so die Kirche zu zerteilen. Sie setzen also auf Menschen statt auf Gott,
als ob es auf deren Gescheitheit und Geschick ankomme. Sie werden den ju-
den und Heiden gleich. ,Denn Juden fordern Machtzeichen, und Heiden
suchen Weisheit. Wir aber verkiinden Christus den Gekreuzigten — fiir
Juden ein Argernis, fiir Heiden eine Torheit, fiir die Berufenen aber, Ju-
den wie Griechen, Gottes Kraft und Gottes Weisheit.® Fiir diesen in Christi
Kreuzestod sich vollziehenden Umschlag von argerlichem Anstof zu macht-
voller Bestitigung, von Torheit in Weisheit gibt Paulus in einem nicht ge-
nugsam zu bedenkenden theologischen Salto mortale (Salto ,vitale“!) die
Begriindung: ,Denn das Torichte Gottes ist weiser als die Menschen, und
das Schwache Gottes ist starker als die Menschen® (1 Kor 1, 22-25). Des-
halb konnte, ja mufite Gott das Térichte und Schwache dieser Welt erwih-
len fiir die Kirche, als seine Kirche — um die Weisen und das Starke zu be-
schamen. Das, was nicht gilt, hat Gott erwihlt, um abzutun das, was gilt:
damit sich vor Gott kein Fleisch rithme! Vielmehr rithme sich, wer sich rith-
men will, im Herrn! (1 Kor 1, 26-31.) So wollte denn auch Paulus bei den
Korinthern von nichts wissen als von Jesus Christus dem Gekreuzigten; er
kam in Schwachheit, in Furcht und Zittern zu ihnen: ,damit euer Glaube
nicht auf Menschenweisheit griinde, sondern auf Gottes Kraft!“ (1 Kor 2,
1-5) — ,damit das Kreuz Christi nicht ausgehéhlt werde!“ (1 Kor 1, 17). —
»Also sollte kundwerden, daf} es nicht ankommt auf menschliches Mégen,
sondern auf gottliches Geben. Greifbar sollte werden, wie alles scheinbar
Groflartige dieser Welt ohne dich, Gott, nur Torheit ist. Belehrt sollten
wir werden, wie alles Térichte erhaben wird durch dich. So hat es gefiigt
deine waltende Kraft.“ (So betete die christliche Friihzeit in einer Prifation
zum Fest Peter und Paul”)

Der an das Kreuz, den Schandpfahl des Verbrechertodes, Erhohte will
alles an sich zichen (Joh 12, 32 f; 3, 14; 8, 28). Und wer zu ihm gehéren

¢ H. Rahner: S. 13.
7 Sacramentum Leonianum (PL 55, 51; Rahner 10).



Die Kirche — Gottes Kraft in menschlicher Schwiiche 325

will, muf} zu ihm hinausgehen, auflerhalb des Lagers — wo er starb —, und
seine Schmach mit ihm teilen (Hebr 13, 13). Paulus hat den Grund dafir
angegeben, warum es in der Kirche Jesu einigermafien so aussehen und so
zugehen mufl in Torheiten und Schwichlichkeiten, wie es tatsdchlich der
Fall ist. Wie sich der Christ zu seinem Heil bekennt zu dem einst in
Schmach Gekreuzigten, so ist der gegenwirtige Raum und der jetzt heil-
sam bedringende Anstof} dieses Bekenntnisses ,die am Schandholz in der
Wiiste der Weltgeschichte aufgehingte Kirche“®. Tertullian ruft dem, der
Argernis nimmt am Kreuz, in der pointierten Logik der Torheit zu: ,Was
zerstorst du denn diese notwendige Schande unseres Glaubens? Gerade,
was Gottes unwiirdig ist, das ist’s, was mir frommt. Das Heil finde ich,
wenn ich nicht zuschanden werde an meinem Herrn. Gekreuzigt wurde
Gottes Sohn: Ich schime mich dessen nicht, eben weil es schandvoll ist“.
In ebenso halsbrecherischer Gratwanderung fithrt Cyrill von Alexandrien
die Anwendung weiter: ,Lafit uns singen, meine Brider, das Loblied auf
den Tod der Kirche, auf ihren Tod, der uns heimfiihrt zu den Quellen des
Lebens, das da heilig ist und in Jesus Christus ... Diese Kirche ist am
Sterben: aber ihr Sterben fiihrt uns in das andere Leben, aus der Schwiche
in die Kraft, aus dem Verachtetwerden in die Herrlichkeit, aus dem Zer-
fall in die Unverganglichkeit . . .“*.

Daf Gott sich machtvoll erweist an der Kirche trotz ihrer Schwache, ja
gerade in dieser, ist kein Grund fiir die Glieder der Kirche, sich moglichst
schwichlich und toricht aufzufithren. Auch einem einschligigen pseudo-
theologischen Freipaf fiir Verantwortungslosigkeit hat schon Sankt Paulus
den Riegel vorgeschoben: ,Sollen wir bei der Siinde bleiben, damit die
Gnade sich um so michtiger erweise? Aber keineswegs!“ (Rom 6, 1; vgl.
3,5; 6, 15). Jeder ist gehalten, das ihm Aufgetragene nach bester Kraft zu
tun. Die Hoffnung bleibt, dafl Gott die Not, die der Kirche unsere Irrung
und Wirrung bereitet, unversehens wende in die Vollendung seines Rei-
ches. Unbegriindet aber ist die Furcht, es werde inzwischen jemals fehlen
an Mifistand, der die Selbstrithmung zu unterbinden ausreicht.

Die Kirche wird stets mit Paulus sagen miissen und dirfen: ,Wenn
schon gerithmt sein muff, dann will ich mich rithmen meiner Schwache!“
(2 Kor 11, 80). Auch ihr bleibt, zulieb oder zuleid, das Riihmen im Kreuze
Christi, in dem ihr die Welt gekreuzigt ist und sie der Welt (vgl. Gal 6, 14).
Die Schwiche und Torheit der Kirche mochte uns verleiten zu jenem sich
selbst iiberwindenden, die eigene Selbstgerechtigkeit hinter sich lassenden

8 Rahner: S. 12.
% De carne Christi 5, 3, 4 (Rahner 14).
10 Glaphyrorum in Genesim 6 u. 4 (PG 69, 829 u. 224; Rahner 16).



Friedrich Wulf 326

Ruhm der eigenen Schwiche, der Gott Gott sein 1afit. Sie mochte uns
verlocken zu der (ganz und gar nicht masochistischen) Sympathie des Mit-
Leidens mit ihrem Schwiéche-Pathos. Wie Papst Pius XII. weiland — 1943 —
niichtern sagte: , Wohl gibt es manches in der Kirche, das die Schwiche
unserer menschlichen Natur verrit. Aber ihr gottlicher Griinder duldet
diese Schwiche. Er duldet sie auch in den hoheren Gliedern seines mysti-
schen Leibes, weil so ... in allen die Verdienste des Glaubens wachsen.
Christus wollte auch die Stinder nicht aus seiner Gemeinschaft ausgeschlos-
sen wissen. Wenn also manche Glieder an seelischen Gebrechen leiden, so
ist das kein Grund, unsere Liebe zur Kirche zu vermindern, sondern An-
laB}, tieferes Mitleiden mit ihren Gliedern zu empfinden“!* — und mit ihr
selbst.

Daf Heil uns aufgeht allein im Glauben, und zwar im Glauben an Jesus
den Gekreuzigten: das ist der tiefste Grund dafir, daf die Kirche sich
nicht selbst einschrankt auf die Gemeinde der Jetzt-schon-ganz-Heiligen,
sondern offen ist fiir — uns alle.

1 Enzyklika ,Mystici corporis“ (AAS 85 [1943] 225).

Das marianische Geheimnis der Kirche
im Licht des ]ohannesevangeliums
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Einfuhrung

Wie erinnerlich, hat das II. Vatikanische Konzil die theologisch-spirituel-
len Aussageniiber Marianicht ineinemseparaten Dokumentherausgebracht,
wie es in einem ersten Entwurf vorgesehen war, sondern ihnen ihren
Ort in der ,Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche* (Kp. VIII) gege-
ben. Es wollte damit die Marienverehrung aus einer gewissen Isolierung
in der katholischen Frommigkeit herausholen und sie in einen groferen,
in den ihr gemdflen theologischen Zusammenhang stellen. Diesen Zu-
sammenhang sah das Konzil im Geheimnis der Kirche gegeben, deren
Mitte wiederum das Christusgeheimnis ist. Um den theologischen Kern





