
Die Kirche • Gottes Kraft in menschlicher Schwäche 

Walter Kern SJ, Innsbruck 

Man muß nicht unbedingt originell sein wollen - ganz abgesehen davon, 
daß man's zuallermeist ohnehin nicht ist. Der Titel dieser Seiten jedenfalls 
ist übernommen von einer Ansprache1, die Pater Hugo Rahner (1900- 
1968) auf einem österreichischen Katholikentag in Wien hielt. Das war 
1956. Gewiß hat sich in den zwei Jahrzehnten seither vieles gewandelt. Da- 
mals mochte es ein mutiger Vorstoß sein, die Kirche als •die müde, stau- 
bige Pilgerin"2 vorzustellen. Heute klingt es eher wie ein Gemeinplatz, daß 
auch die Kirche ihren Auftrag nur recht und schlecht erfülle; und weithin 
ist wohl die Meinung verbreitet: mehr schlecht als recht. Vom früher ge- 
pflegten Triumphalismus suchte sich das Zweite Vatikanum bewußt und 
entschieden abzusetzen. Die ecclesia militans betreibt das ,Streiten' nur- 
mehr innerhalb ihrer - geschleiften - Mauern. Und zum •Haus voll 
Glorie", das •schauet weit über alle Land", sind jüngst die Strophen 2 bis 
4 neu gedichtet worden, in verhaltenerem Tone. Heute mögen sich manche 
,treuen Söhne und Töchter der Kirche' bekümmert fragen, ob nicht ihre 
Mutter Kirche, die sie als Christi Braut •ohne Makel und Runzeln" (Eph 
5, 27) lieben, - ob sie nicht, je bereitwilliger sie vom Throne der Erhaben- 
heit herabstieg, um so heftiger ins Keuzfeuer der Kritik geriet. Steckt aber 
vielleicht in der nicht selten ausufernden Beflissenheit, die Kirche zu ta- 
deln, auf eine indirekte Weise dieselbe heimliche Erwartung, die gleiche 
uneingestandene Voraussetzung: daß nämlich die Kirche die ausschließlich 
und vollkommen Heilige und Reine sein solle?! Das ist ein Anlaß zur 
Überlegung: warum Ohnmacht und Schwäche der Kirche nicht nur in Kauf 
zu nehmen sind als Konzession wider Willen ans Menschlich-Allzumensch- 
liche in ihr, dessen man sich zu schämen hat; warum sich der Christ viel- 
mehr zu seiner Kirche voll menschlicher Schwäche bekennen darf aus gutem 
Grund und sogar mit engagiertem Pathos, mit Sym-pathie .. . Die Gründe 
dafür hat Hugo Rahner 1956 nicht erfunden, er hat sie der heiligen Schrift 
und den großen Lehrern der ersten christlichen Jahrhunderte nach-gedacht. 
Sie sind so grundsätzlich und maßgebend, so bleibend-gültig, daß auch un- 
ser Nachdenken nichts neu zu erfinden braucht. 

Von Paulus dem Apostel stammt das Leitwort, auf das der Titel dieser 
Seiten letztlich zurückgeht: •Die Kraft kommt in der Schwäche zur Vollen- 

1 Veröffentlicht: Freiburg/Herder 1957. 
2 Ebd. S. 9. 



Walter Kern 322 

dung" (2 Kor 12, 9)s. Und gewiß ist gemeint Gottes Kraft in menschlicher 
Schwäche. Dazu H. Rahner: •Dieses Wort lassen wir stehen. Ja, wir lassen 
es stehen in der bestürzenden Härte des griechischen Textes: ,Gottes 
Dynamis vollendet sich in Asthenie.' Die Fülle dieser Worte mögen wir 
vage ahnen aus dem, was heute Technik über Dynamik und Medizin über 
Asthenie sagen. Und so lesen wir: Die Gewalt Gottes kommt zu ihrem Ziel 
in Asthenie, in asthenischem Kümmerwuchs, in Schwächlichkeit, also im 
Gegensatz zu allem scheinbar Großen, Gesunden, schön Gewachsenen, 
Humanen, Verständlichen. So und nicht anders will sich die Sprenggewalt 
der im mystischen Christus leidenschaftlich zum Sieg drängenden Heils- 
liebe des Ewigen Vaters kundgeben .. ."4 

Das paradoxe Paulus-Wort steht in autobiographischem Kontext. Wen 
das etwas minder dünkt, der sei versichert: es weist zugleich ins Dämmer 
des Mystischen, es wetterleuchtet darin. Durch drei Kapitel 2 Kor 10-12 
hindurch zieht sich die persönliche Abrechnung des Apostels mit überhebli- 
chen Gegnern in der Großstadtgemeinde Korinth, in der sich schwärme- 
risches Unwesen breit machte. Man schaut auf Paulus herab: sein unschein- 
bares Auftreten kompromittiere seine volltönenden Briefe. Da beruft sich 
denn der Herausgeforderte auf seine Herkunft, sein Leisten und Leiden 
für die Gemeinden, seine Begnadung durch Gott, die bis zur •Entrückung 
in den dritten Himmel" geht - um nach all dem Selbstruhm, den er selber 
ironisiert, abzubrechen: •Darüber könnte ich mich rühmen, doch meiner 
selbst werde ich mich nicht rühmen, es sei denn meiner Schwächen" (2 Kor 
12, 5). Und damit er nun •ob dem Übermaß der Offenbarungen", d. h. des- 
sen, was von Gott her ihm zukam, sich nicht überhebe, wurde ihm ein Sta- 
chel ins Fleisch gegeben, ein Satansengel, der ihn ,beutelt'. Dreimal habe er 
den Herrn um Abhilfe gebeten. Aber der sagte ihm: •Meine Gnade genügt 
dir: denn die Kraft vollendet sich in der Schwäche." Paulus zieht die Konse- 
quenz: •So will ich mich vielmehr sehr gerne meiner Schwächen rühmen, 
damit die Kraft Christi in mir wohne ... Denn wann immer ich schwach 
bin, dann bin ich stark5!" (2 Kor 12, 7-10). - Wenn es sich bei des Paulus 
•Schwäche" etwa nur um eine Krankheit gehandelt hat (vgl. 1 Tim 5, 23), 
die den Apostel bei seinem missionarischen Wirken behinderte, wie denn 
auch sonst Krankheiten ins Dämonische (eines •Satansengels") personifi- 
ziert wurden, dann hat Paulus aus solchem Stachel-im-Fleisch Anlaß ge- 
nommen zum Aufschwung in große Theologie, ins Mysterium Gottes 
selber, ins Sterbensgeschick als Lebensgesetz der Kirche. 

* he gar dynamis en astheneia teleitai. 
4 •Die Kirche ...": S. 6. 
5 hotan gar astheno, tote dynatos eimi. 



Die Kirche - Gottes Kraft in menschlicher Schwäche 323 

Das gegensätzliche zweifache Rühmen - das menschliche Sich-Rühmen 
und das Gott-Rühmen - ist, über das Biographische hinaus, ein Grund- 
motiv der Theologie des Paulus. Wegen des Selbstruhms ergeht Gottes 
Gericht über alles ,Fleisch', über alle Menschenkreatur in ihrer Selbst- 
behauptung, Juden wie Heiden (laut Rom 1-4). Die Heiden haben das 
Gesetz übertreten, das ihnen von Natur ins Herz geschrieben ist; die Juden 
sündigten gegen das Gesetz, das Gott ihren Vätern, den Gründern ihrer 
Volksgeschichte, gab. Ihrer aller Werke waren böse. •Wo also bleibt das 
Rühmen? Es ist ausgeschlossen. Durch welches Gesetz, etwa das der 
Werke? O nein, sondern durch das Gesetz des Glaubens" (Rom 3, 27). Es 
gibt für die einen wie für die andern nur diesen Weg des Heiles: zu glau- 
ben, wie Abraham glaubte, indem er sich auf Gott und seine Verheißung 
verließ. •Wenn Abraham aus Werken gerechtfertigt wäre, so könnte er 
sich rühmen - aber nicht vor Gott!" (Rom 4, 2). Der Glaube schließt alles 
Sich-Rühmen aus, weil er sich nicht auf eigenes Verdienst stützt, sondern 
Gott und seiner Gnade allein verdankt wird. Ja der Glaube ist nichts ande- 
res als das Aufgeben des Selbstruhms des fleischlichen Menschen (der eben, 
solange er sich rühmt, ,fleischlich', d.h. heillos ins Weltlich-Irdische ver- 
strickt bleibt), um Gott und ihm allein die Ehre zu geben (vgl. Rom 4, 20). 
Das vom Menschen jeweils Gerühmte ist für den Menschen sein Gott. Wer 
sich rühmt, macht sich zum Götzen. Und es gibt kein jämmerlich hartnäcki- 
geres Gottwesen als dieses in mir aus mir gebrütete und gehegte ... Es ist 
schwer umzubringen, da nun mal von göttlichem Ersatzstoff. Der Glaube ist 
sein Tod, ist unser Tod: damit Gott lebe und damit wir wahrhaft leben. 

Eine Kirche, deren Werke schon jetzt (!) ganz gesetzlich, gerecht und hei- 
lig wären, brauchte den Glauben nicht. Sie wäre Gottes für dereinst gege- 
benen Verheißungen bereits enthoben. Ihr Heil wäre schon Besitz und Ge- 
genwart. Sie würde ihren Ruhm mit sich tragen. Sie wäre sich selbst ihr 
Gott. Eine solche Kirche hätte vergessen, daß nur wer sich erniedrigt, er- 
höht wird (Lk 14, 11), und nur wer sein Leben verliert, es gewinnt (Mk 
9, 35). Das Magnifikat Mariens, wonach Gott die Mächtigen vom Thron 
stürzt und die Armseligen aufhebt, die Hungrigen mit Gütern erfüllt und 
die Reichen leer ausgehen läßt (Lk 1, 51 ff), wäre für jene heilig-hohe 
Kirche nicht gesprochen, von ihr nicht sagbar. Es ist eine letzte Versuchung, 
ja die Basisgefahr aller sonstigen Gefährdung, wie für den Menschen 
überhaupt so für die Kirche: sich zu verwechseln mit Gott. In dieser heil- 
losen Verkehrung würde das Mittel und der Weg zum Heil zum Selbst- 
zweck und Letztziel. Es wäre die ideologische Perversion der Kirche: sie 
wollte heilig sein aus sich selbst und träte deshalb an die Stelle des heiligen 
Gottes. Incurvatio in seipsam: die Selbstbezogenheit der Kirche, anstatt 
ihrer Dienstfunktion, wäre die kollektive Sünde wider den Heiligen Geist. 



Walter Kern 324 

•Nur an dem göttlichen Wagnis einer Kirche der Versagenden, der Mittel- 
mäßigen, der an die Geschichte und ans eigene armselige Herz Ausgelie- 
ferten kann sich erproben, was Glauben heißt, Glaubensdunkel, Glaubens- 
qual und Glaubensgewalt"6. Die Gemeinschaft der Glaubenden ist des- 
halb auch die Gemeinschaft der Sünder. Sie ist der Ort, an dem menschliche 
Schwäche das Heimatrecht derer besitzt, die von sich bekennen: Meine/ 
unsere Kraft ist Gott allein, nicht je Ich selbst und auch nicht das Wir unse- 
rer Kirche. 

Kehren wir nochmals zu Paulus zurück. Seine Korinther sind (nach 1 Kor 
1) in Gefahr, diesen oder jenen Apostel zu ihrem Parteihaupt zu machen 
und so die Kirche zu zerteilen. Sie setzen also auf Menschen statt auf Gott, 
als ob es auf deren Gescheitheit und Geschick ankomme. Sie werden den Ju- 
den und Heiden gleich. •Denn Juden fordern Machtzeichen, und Heiden 
suchen Weisheit. Wir aber verkünden Christus den Gekreuzigten - für 
Juden ein Ärgernis, für Heiden eine Torheit, für die Berufenen aber, Ju- 
den wie Griechen, Gottes Kraft und Gottes Weisheit." Für diesen in Christi 
Kreuzestod sich vollziehenden Umschlag von ärgerlichem Anstoß zu macht- 
voller Bestätigung, von Torheit in Weisheit gibt Paulus in einem nicht ge- 
nugsam zu bedenkenden theologischen Salto mortale (Salto •vitale"!) die 
Begründung: •Denn das Törichte Gottes ist weiser als die Menschen, und 
das Schwache Gottes ist stärker als die Menschen" (1 Kor 1, 22-25). Des- 
halb konnte, ja mußte Gott das Törichte und Schwache dieser Welt erwäh- 
len für die Kirche, als seine Kirche - um die Weisen und das Starke zu be- 
schämen. Das, was nicht gilt, hat Gott erwählt, um abzutun das, was gilt: 
damit sich vor Gott kein Fleisch rühme! Vielmehr rühme sich, wer sich rüh- 
men will, im Herrn! (1 Kor 1, 26-31.) So wollte denn auch Paulus bei den 
Korinthern von nichts wissen als von Jesus Christus dem Gekreuzigten; er 
kam in Schwachheit, in Furcht und Zittern zu ihnen: •damit euer Glaube 
nicht auf Menschenweisheit gründe, sondern auf Gottes Kraft!" (1 Kor 2, 
1-5) - •damit das Kreuz Christi nicht ausgehöhlt werde!" (1 Kor 1, 17). - 
•Also sollte kundwerden, daß es nicht ankommt auf menschliches Mögen, 
sondern auf göttliches Geben. Greifbar sollte werden, wie alles scheinbar 
Großartige dieser Welt ohne dich, Gott, nur Torheit ist. Belehrt sollten 
wir werden, wie alles Törichte erhaben wird durch dich. So hat es gefügt 
deine waltende Kraft." (So betete die christliche Frühzeit in einer Präfation 
zum Fest Peter und Paul7.) 

Der an das Kreuz, den Schandpfahl des Verbrechertodes, Erhöhte will 
alles an sich ziehen (Joh 12, 32 f; 3, 14; 8, 28). Und wer zu ihm gehören 

6 H. Rahner: S. 13. 
7 Sacramentum Leonianum (PL 55, 51; Rahner 10). 



Die Kirche - Gottes Kraß in menschlicher Schwäche 325 

will, muß zu ihm hinausgehen, außerhalb des Lagers - wo er starb -, und 
seine Schmach mit ihm teilen (Hebr 13, 13). Paulus hat den Grund dafür 
angegeben, warum es in der Kirche Jesu einigermaßen so aussehen und so 
zugehen muß in Torheiten und Schwächlichkeiten, wie es tatsächlich der 
Fall ist. Wie sich der Christ zu seinem Heil bekennt zu dem einst in 
Schmach Gekreuzigten, so ist der gegenwärtige Raum und der jetzt heil- 
sam bedrängende Anstoß dieses Bekenntnisses •die am Schandholz in der 
Wüste der Weltgeschichte aufgehängte Kirche"8. Tertullian ruft dem, der 
Ärgernis nimmt am Kreuz, in der pointierten Logik der Torheit zu: •Was 
zerstörst du denn diese notwendige Schande unseres Glaubens? Gerade, 
was Gottes unwürdig ist, das ist's, was mir frommt. Das Heil finde ich, 
wenn ich nicht zuschanden werde an meinem Herrn. Gekreuzigt wurde 
Gottes Sohn: Ich schäme mich dessen nicht, eben weil es schandvoll ist"9. 
In ebenso halsbrecherischer Gratwanderung führt Cyrill von Alexandrien 
die Anwendung weiter: •Laßt uns singen, meine Brüder, das Loblied auf 
den Tod der Kirche, auf ihren Tod, der uns heimführt zu den Quellen des 
Lebens, das da heilig ist und in Jesus Christus ... Diese Kirche ist am 
Sterben: aber ihr Sterben führt uns in das andere Leben, aus der Schwäche 
in die Kraft, aus dem Verachtetwerden in die Herrlichkeit, aus dem Zer- 
fall in die Unvergänglichkeit.. ."10. 

Daß Gott sich machtvoll erweist an der Kirche trotz ihrer Schwäche, ja 
gerade in dieser, ist kein Grund für die Glieder der Kirche, sich möglichst 
schwächlich und töricht aufzuführen. Auch einem einschlägigen pseudo- 
theologischen Freipaß für Verantwortungslosigkeit hat schon Sankt Paulus 
den Riegel vorgeschoben: •Sollen wir bei der Sünde bleiben, damit die 
Gnade sich um so mächtiger erweise? Aber keineswegs!" (Rom 6, 1; vgl. 
3, 5; 6, 15). Jeder ist gehalten, das ihm Aufgetragene nach bester Kraft zu 
tun. Die Hoffnung bleibt, daß Gott die Not, die der Kirche unsere Irrung 
und Wirrung bereitet, unversehens wende in die Vollendung seines Rei- 
ches. Unbegründet aber ist die Furcht, es werde inzwischen jemals fehlen 
an Mißstand, der die Selbstrühmung zu unterbinden ausreicht. 

Die Kirche wird stets mit Paulus sagen müssen und dürfen: •Wenn 
schon gerühmt sein muß, dann will ich mich rühmen meiner Schwäche!" 
(2 Kor 11, 30). Auch ihr bleibt, zulieb oder zuleid, das Rühmen im Kreuze 
Christi, in dem ihr die Welt gekreuzigt ist und sie der Welt (vgl. Gal 6, 14). 
Die Schwäche und Torheit der Kirche möchte uns verleiten zu jenem sich 
selbst überwindenden, die eigene Selbstgerechtigkeit hinter sich lassenden 

8 Rahner: S. 12. 
8 De carne Christi 5, 3, 4 (Rahner 14). 
10 Glaphyrorum in Genesim 6 u. 4 (PG 69, 329 u. 224; Rahner 16). 



Friedridi Wulf 326 

Ruhm der eigenen Schwäche, der Gott Gott sein läßt. Sie möchte uns 
verlocken zu der (ganz und gar nicht masochistischen) Sympathie des Mit- 
Leidens mit ihrem Schwäche-Pathos. Wie Papst Pius XII. weiland - 1943 - 
nüchtern sagte: •Wohl gibt es manches in der Kirche, das die Schwäche 
unserer menschlichen Natur verrät. Aber ihr göttlicher Gründer duldet 
diese Schwäche. Er duldet sie auch in den höheren Gliedern seines mysti- 
schen Leibes, weil so ... in allen die Verdienste des Glaubens wachsen. 
Christus wollte auch die Sünder nicht aus seiner Gemeinschaft ausgeschlos- 
sen wissen. Wenn also manche Glieder an seelischen Gebrechen leiden, so 
ist das kein Grund, unsere Liebe zur Kirche zu vermindern, sondern An- 
laß, tieferes Mitleiden mit ihren Gliedern zu empfinden"11 - und mit ihr 
selbst. 

Daß Heil uns aufgeht allein im Glauben, und zwar im Glauben an Jesus 
den Gekreuzigten: das ist der tiefste Grund dafür, daß die Kirche sich 
nicht selbst einschränkt auf die Gemeinde der Jetzt-schon-ganz-Heiligen, 
sondern offen ist für - uns alle. 

Enzyklika •Mystici corporis" (AAS 35 [1943] 225). 

Das marianische Geheimnis der Kirche 
im Licht des Johannesevangeliums 
Friedrich Wulf SJ, München 

Einführung 

Wie erinnerlich, hat das II. Vatikanische Konzil die theologisch-spirituel- 
len Aussagen über Marianicht in einemseparatenDokumentherausgebracht, 
wie es in einem ersten Entwurf vorgesehen war, sondern ihnen ihren 
Ort in der •Dogmatischen Konstitution über die Kirche" (Kp. VIII) gege- 
ben. Es wollte damit die Marienverehrung aus einer gewissen Isolierung 
in der katholischen Frömmigkeit herausholen und sie in einen größeren, 
in den ihr gemäßen theologischen Zusammenhang stellen. Diesen Zu- 
sammenhang sah das Konzil im Geheimnis der Kirche gegeben, deren 
Mitte wiederum das Christusgeheimnis ist. Um den theologischen Kern 




