
Friedridi Wulf 326 

Ruhm der eigenen Schwäche, der Gott Gott sein läßt. Sie möchte uns 
verlocken zu der (ganz und gar nicht masochistischen) Sympathie des Mit- 
Leidens mit ihrem Schwäche-Pathos. Wie Papst Pius XII. weiland - 1943 - 
nüchtern sagte: •Wohl gibt es manches in der Kirche, das die Schwäche 
unserer menschlichen Natur verrät. Aber ihr göttlicher Gründer duldet 
diese Schwäche. Er duldet sie auch in den höheren Gliedern seines mysti- 
schen Leibes, weil so ... in allen die Verdienste des Glaubens wachsen. 
Christus wollte auch die Sünder nicht aus seiner Gemeinschaft ausgeschlos- 
sen wissen. Wenn also manche Glieder an seelischen Gebrechen leiden, so 
ist das kein Grund, unsere Liebe zur Kirche zu vermindern, sondern An- 
laß, tieferes Mitleiden mit ihren Gliedern zu empfinden"11 - und mit ihr 
selbst. 

Daß Heil uns aufgeht allein im Glauben, und zwar im Glauben an Jesus 
den Gekreuzigten: das ist der tiefste Grund dafür, daß die Kirche sich 
nicht selbst einschränkt auf die Gemeinde der Jetzt-schon-ganz-Heiligen, 
sondern offen ist für - uns alle. 

Enzyklika •Mystici corporis" (AAS 35 [1943] 225). 

Das marianische Geheimnis der Kirche 
im Licht des Johannesevangeliums 
Friedrich Wulf SJ, München 

Einführung 

Wie erinnerlich, hat das II. Vatikanische Konzil die theologisch-spirituel- 
len Aussagen über Marianicht in einemseparatenDokumentherausgebracht, 
wie es in einem ersten Entwurf vorgesehen war, sondern ihnen ihren 
Ort in der •Dogmatischen Konstitution über die Kirche" (Kp. VIII) gege- 
ben. Es wollte damit die Marienverehrung aus einer gewissen Isolierung 
in der katholischen Frömmigkeit herausholen und sie in einen größeren, 
in den ihr gemäßen theologischen Zusammenhang stellen. Diesen Zu- 
sammenhang sah das Konzil im Geheimnis der Kirche gegeben, deren 
Mitte wiederum das Christusgeheimnis ist. Um den theologischen Kern 



Das marianische Geheimnis der Kirche 327 

des Verhältnisses Maria-Kirche zum Ausdruck zu bringen, nennt das Kon- 
zil Maria •Typus" und •Urbild" der Kirche (Kirchenkonstitution 53, 63, 
65). Die Begriffe stammen aus der Theologie der Väterzeit, wurden bis 
ins Mittelalter hinein in vielfältiger Weise abgewandelt und sind erst in 
der neueren Mariologie, vor allem der letzten zwei Jahrzehnte, wieder 
zum Leben erweckt worden. Ihr Sinn ist dieser: Wenn als die grundle- 
genden Geheimnisse der Kirche ihre •Brautschaft" (Ehebund mit Christus; 
vgl. Eph 5,25 ff) und ihre •Mutterschaft" (Geburt der Gläubigen zu •Söh- 
nen" im Brunnen = Schoß der Taufe) angesehen werden und beide ihr 
Fundament im Glauben an Gottes Berufung und Verheißung und in der 
Treue zu Christus, dem Sohn der Verheißung, haben (jungfräuliche Braut- 
schaft = kein Umgang mit den Göttern dieser Welt; jungfräuliche Mutter- 
schaft = der •Schoß" der Kirche wird nur in ihrem Glauben und durch das 
Wirken des ihr innewohnenden Geistes fruchtbar), dann sind beide Ge- 
heimnisse nicht nur in Maria urbildlich dargestellt, sondern mit deren Be- 
rufung und Sendung ursprunghaft, ja ursächlich verknüpft. Mariens Ge- 
heimnis und das der Kirche sind wechselseitig ineinander verschränkt. Wie 
Maria von Gott her auf Kirche hin gedacht war und darum ihre Berufung 
und Sendung erst in der Kirche zur Vollendung kommen, so trägt die Kirche 
von ihrem Ursprung und ihrem Wesen her marianische Züge. 

Schrifttexte zum marianischen Geheimnis der Kirche 

1. Maria •bei dem Kreuz" 

Joh 19, 25-27: •Bei dem Kreuz Jesu standen seine Mutter und die 
Schwester seiner Mutter, Maria, die Frau des Klopas und Maria 
von Magdala. Als Jesus seine Mutter sah und bei ihr den Jünger, den 
er liebte, sagte er zu seiner Mutter: Frau, dies ist dein Sohn. Dann 
sagte er zu dem Jünger: Dies ist deine Mutter. Und von jener Stunde 
an nahm sie der Jünger zu sich." 

Das Evangelium nach Johannes ist, wie bekannt, von den Evangelien das 
am meisten theologische, oder genauer: es spiegelt aus dem größeren zeit- 
lichen Abstand von den historischen Ereignissen um Jesus schon eine fort- 
geschrittene theologische Reflexion wider. Das zeigt sich an dieser Stelle 
beispielhaft und in bedeutungsvoller Weise. Anders als bei den Synopti- 
kern stehen hier die Frauen unmittelbar beim Kreuz, und zwar Maria, die 
in den übrigen Evangelien gar nicht erwähnt wird, an erster Stelle, dazu 
noch - auch dies nur bei Johannes - •der Jünger, den er (Jesus) liebte" 
(zu diesem vgl. Joh 13, 23; 21, 7. 20). Die ganze Aufmerksamkeit des Evan- 
gelisten wendet sich den Worten zu, die Jesus zu Maria, seiner Mutter, und 
zu dem •Jünger, den er liebte," spricht. Die Szene ist ganz offensichtlich 



Friedrich Wulf 328 

stilisiert; sie hat Symbolcharakter, im Sinne eines Realsymbols, das eine 
geheimnisvolle, nur im Glauben zu erfassende Wirklichkeit anzeigt und 
schon enthält. 

Der Ansatz für ein tieferes Verstehen des Geheimnisses, das sich hier 
offenbart, ist mit dem unmittelbar der Abschiedsszene folgenden Satz ge- 
geben: •Weil Jesus wußte, daß schon alles vollbracht war ..." (19, 28). 
Was in dieser Stunde, auf dem Höhepunkt der Heilssendung, von Christus 
noch zu sagen war, kann als sein letztes Vermächtnis an die Seinen angese- 
hen werden; es übersteigt jeden privaten Charakter eines Abschiedswortes 
oder -Wunsches. •Frau", redet Jesus seine Mutter an. Er sieht in diesem 
Augenblick, da er sein Leben nach dem Willen des Vaters hingibt, in Maria 
nicht mehr nur diejenige, die ihm das leibliche Leben schenkte. Sie 
hat durch ihr Ja-Wort, das sie im Glauben sprach, Größeres getan. Sie er- 
möglichte ihm, Spender eines tieferen, nicht mehr vom Tode bedrohten 
Lebens für die ganze Menschheit zu werden. Darum steht sie jetzt neben 
ihm, dem sich an alle Verschwendenden, als •Frau" in einem qualifizierte- 
ren Sinn, als •Zweite Eva", wie die Kirchenväter später sagen, in ihrer 
bräutlichen Verbundenheit mit Christus (nach Paulus der •Zweite Adam", 
1 Kor 15, 45. 47) als •Mutter aller Lebendigen" (Gen 3, 20) im Reiche 
Gottes. Aus dieser Sicht ist das Wort Jesu an seine Mutter zu verstehen. 
•Frau, dies ist dein Sohn". Wenn er sie dem Liebesjünger zur Obhut über- 
gibt, dann ist das mehr als ein Akt persönlicher Fürsorge. Das Wort hat 
heilstheologische Bedeutung. Es läßt Maria als •Typus" und •Urbild" der 
Kirche schon ahnen. 

Zur Klarkeit kommt dieses Geheimnis aber erst in folgender Überle- 
gung: Indem Maria in das Todesschicksal ihres Sohnes einwilligte und 
das gleiche Dunkel dieser Stunde mit ihm teilte, hat sie das Ja-Wort zu 
ihrer Berufung im Heilsplan Gottes, des Vaters, durchgehalten und bis 
zur äußersten Möglichkeit einer letzten Selbstentäußerung, einem inneren 
Sterben gleich, eingelöst. Wenn sie nun ihr erstes Ja-Wort stellvertretend 
für die ganze Menschheit gegeben hat (Thomas von Aquin), dann gilt das 
gleiche auch für das letzte. Sie ist darum in dieser Stunde die •Mitge- 
kreuzigte" - in einem tieferen Sinn als die übrigen Christen es sein sollen, 
bei denen erst der •alte Mensch" der Sünde in der Taufe vernichtet wer- 
den muß (vgl. Rom 6, 6; Gal 2, 19) -, stellvertretend für die vielen, eben- 
so wie Jesus die sich selbst Enteignete, nur noch Gott und den Menschen 
gehörig. Damit ist sie zugleich der Antityp Abrahams, der im Gehorsam 
gegen Gott seinen einzigen Sohn herzugeben bereit war, dennoch •gegen 
alle Hoffnung voll Hoffnung glaubte" (vgl. Rom 4, 18), ihn wiederzuer- 
halten, und so zum Vorbild und Urbild des Glaubens für alle Nachkom- 
menden wurde (Rom 4, 11. 17). Maria hat den Glauben Abrahams, des 



Das marianische Geheimnis der Kirche 329 

•Vaters unseres Glaubens", überholt und zur endzeitlichen Vollendung 
gebracht; darum erhielt sie, anders als Abraham, ihren Sohn nicht nur 
•als ein Sinnbild" der künftigen Auferstehung (Christi) (Hebr. 11,19), 
sondern in der Wirklichkeit der Auferstehung selbst wieder zurück und mit 
dem Auferstandenen zugleich die vielen •Söhne" des in der Kirche schon 
beginnenden endgültigen Reiches, repräsentiert im Liebesjünger. 

Damit ist deutlich geworden, warum und in welchem Sinn Maria 
•Typus" und •Urbild" der Kirche genannt werden kann. Das wird noch 
klarer aus der Gestalt des •Jüngers", aus dem an ihn gerichteten Wort 
und aus dem, was er auf dieses Wort hin tut. Auch dieser Jünger (über 
dessen Identität bis heute noch keine Einmütigkeit besteht) wird in der 
Kreuzesszene des Johannesevangeliums, wie schon angedeutet, nicht nur 
als Einzelperson gesehen, sondern stellt einen •Typus" dar. Er ist der 
Jünger Jesu in seiner ursprünglichen, engeren Bedeutung schlechthin. 
Er steht für alle, die um Jesus gewesen waren, die seine Botschaft ver- 
nommen und seine Taten geschaut hatten, denen er darum sein Wort 
und seine Sendung zur Zeugenschaft vor allem Volk anvertraut hatte. 
Ihnen hat Jesus seine besondere Liebe zugewandt; ihnen hat er in beson- 
derer Weise den •anderen Beistand", seinen und des Vaters Geist, ver- 
heißen, damit dieser sie in die volle Wahrheit seiner Verkündigung ein- 
führe und sie in ihrer Aufgabe, gegen alle Anfeindung und Entmutigung, 
stärke. Sie sollten das Volk, die Gläubigen um sich scharen und Gemein- 
den bilden, die im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe •ein Herz 
und eine Seele" seien und alles gemeinsam hätten (Apg 4, 32). So ist denn 
der Liebesjünger sowohl der •Typus" der von Jesus mit seiner Sendung 
Beauftragten wie auch der Hirt des durch diese zu sammelnden eschatolo- 
gischen Gottesvolkes. Ihm nun wird vom sterbenden Herrn als Vermächt- 
nis hinterlassen, Maria als seine Mutter anzunehmen und zu sich zu 
nehmen: •Dies ist deine Mutter". Wenn schon der Sinn von Jesu Wort 
an seine Mutter sich nicht in einer letzten Kindespflicht erschöpfte, dann 
muß auch das Wort an den Jünger eine tiefere Bedeutung haben. Der 
Jünger soll nach dem Verständnis des Evangelisten Maria im Glauben 
als die •Mutter der Lebendigen" im Gottesreich annehmen und zu sich 
nehmen. Hat sie doch nicht nur einmal, damals in Bethlehem, Jesus ge- 
boren, sondern soll ihm im Hl. Geist, aufgrund ihres urbildhaften und 
stellvertretenden Glaubens, im Herzen aller, die das Evangelium bereit- 
willig aufnehmen, immer wieder von neuem Leben schenken. Der •Jün- 
ger" handelt nach Jesu Wort. Er nimmt Maria, wie es wörtlich heißt, •in 
sein Eigenes (ei? td löicx), in sein geistliches Heim und seinen geistlichen 
Besitz auf: in seine Erkenntnis des Geheimnisses Christi, in das ihm anver- 
traute Wort, in seine Jüngererwählung, in seinen Auftrag und seine Sen- 



Friedrick Wulf 330 

dung und darum auch in seine Gemeinde, in das ganze Gottesvolk, das 
Christus sich erworben hat. 

Hier nun, in der geheimnisvoll fruchtbaren Nacht der Todesstunde 
Jesu, tritt die Kirche ans Licht, nimmt sie Gestalt an. Indem sich Maria an 
den Jünger übereignen läßt und der Jünger sie im Glauben als Mutter 
anerkennt, in •sein Eigenes" hineinnimmt, erhellt sich das Geheimnis der 
Kirche als •Leib Christi" und darin als •jungfräuliche Braut" und als 
•fruchtbarer Mutterschoß". Beide, sowohl Maria als auch •der Jünger, den 
Jesus liebte", repräsentieren die Kirche, sie als •Typus" und •Urbild", 
er als der von Christus bestellte Hüter des Wortes und als Hirt des Gottes- 
volkes. Aber erst als Maria in die Kirche der Apostel, in die Jüngerge- 
meinde •hineinstirbt", eine unter vielen wird, wie es in der Beschreibung 
der Pfingstgemeinde (Apg 1, 14) deutlich wird, als die große, urbildhaft 
und fruchtbringend Glaubende, erhält die Kirche ihr im Geist wirksames 
Sinnbild als •Mutterschoß" des neuen Lebens und als jene gnadenhaft 
erwählte •Braut", die Christus •geliebt und für die er sich hingegeben 
hat, um sie im Wasser der Taufe und durch das Wort rein und heilig zu 
machen" (Eph 5, 25). Nur vom Geheimnis der jungfräulichen Brautschaft 
Mariens her kann Paulus an die Gemeinde in Korinth (die vor der Ver- 
führung durch •Eva" gewarnt wird) schreiben: •Ich habe euch (die Kir- 
che am Ort) einem einzigen Mann verlobt, um euch als reine Jungfrau 
Christus zuzuführen" (2 Kor 11, 2f). Und wenn die •Hundertvierundvier- 
zigtausend, die von der Erde losgekauft sind" (Offb 14, 3) und die mit dem 
Lamm auf dem Berg Zion in den letzten Kampf um die Aufrichtung der 
Gottesherrschaft ziehen, •jungfräulich" genannt werden, weil sie sich 
nicht mit •Weibern (den Götzen, der Hure Babylon, dem Unglauben) be- 
fleckt", sondern Christus in aller Versuchung und Bedrängnis die Treue 
gehalten haben, dann steht hinter dieser Aussage ebenfalls das Bild der 
jungfräulichen Kirche, die durch Maria, die jungfräuliche Mutter und un- 
beirrbar Glaubende, urbildhaft repräsentiert wird. 

Vom Kreuz her, dem Höhepunkt des marianischen Geheimnisses der 
Kirche, läßt sich nun - rückwärts schauend - noch eine andere Schriftstelle 
aus dem Johannesevangelium zu diesem Geheimnis einordnen. 

2. Maria auf der Hochzeit zu Kana 

Joh 2, 1-12: •Am dritten Tag war eine Hochzeit in Kana in Galiläa, 
und die Mutter Jesu war dort. Auch Jesus und seine Jünger waren 
zur Hochzeit eingeladen. Als der Wein ausging, sagte die Mutter 
Jesu zu ihm: Sie haben keinen Wein mehr. Jesus erwiderte ihr: Was 
willst du von mir, Frau? Meine Stunde ist noch nicht gekommen. 



Uas marianische Geheimnis der Kirche 331 

Seine Mutter sagte zu den Dienern: Was er euch sagt, das tut! Nun 
standen dort sechs Wasserkrüge aus Stein für die Reinigung, wie sie 
bei den Juden üblich war; sie faßten je zwei bis drei Metreten. Jesus 
sagte zu den Dienern: Füllt die Krüge mit Wasser! Und sie füllten 
sie bis zum Rand. Er sprach zu ihnen: Schöpft jetzt und bringt es dem, 
der für die Tafel sorgt! Sie brachten es ihm. Er kostete das Wasser, 
das zu Wein geworden war, und wußte nicht, woher der Wein kam; 
die Diener aber, die das Wasser geschöpft hatten, wußten es. Da rief 
er den Bräutigam herbei und sagte zu ihm: Jeder setzt zuerst den 
guten Wein vor und erst, wenn man reichlich getrunken hat, den 
schlechteren. Du jedoch hast den guten Wein bis jetzt zurückgehalten. 
Dies tat Jesus in Kana in Galiläa; es war der Anfang seiner Zeichen. 
So offenbarte er seine Herrlichkeit, und seine Jünger glaubten an ihn. 
Darauf zog er mit seiner Mutter, seinen Brüdern und seinen Jüngern 
hinab nach Kafarnaum. Dort blieben sie einige Tage". 

Daß es sich hier nicht nur um einen einfachen Wunderbericht handelt, 
sondern daß dieser Bericht eine konkrete und gewollte theologische Hin- 
tergründigkeit hat, wird von niemand bezweifelt. Der Evangelist spricht 
von einem •Zeichen", einem Zeichen, das für den Glaubenden Offenba- 
rungscharakter hat, wobei in diesem Fall schon das Geschehen als solches 
zeichenhaft ist, während in anderen Fällen bei Johannes die von Jesus 
gewirkten Zeichen (Brotvermehrung, Heilung des Blindgeborenen, Auf- 
erweckung des Lazarus) durch ein gleichzeitiges Offenbarungswort für die 
Umstehenden tiefer erschlossen werden. Welches ist der Sinn des Wein- 
wunders von Kana und welche Rolle spielt Maria dabei? In welcher Weise 
beginnt hier das marianische Geheimnis der Kirche aufzuleuchten? 

Der allgemeine Sinn der •Zeichen", die Jesus wirkt, ist letztlich und im 
tiefsten das •Offenbarwerden seiner Herrlichkeit", damit die Jünger und 
das Volk an ihn glauben. Dabei geht es aber nicht nur um die Offenbarung 
der individuellen Person Jesu, sondern um seine Sendung und den darin 
sich kundtuenden Heilsplan Gottes mit den Menschen im ganzen. Jesu 
Zeichen haben heilsgeschichtlichen Offenbarungscharakter. Wenn nun im 
Kana-Wunder •vom Anfang" der Zeichen gesprochen wird, dann ist an- 
zunehmen, daß sich in ihm - nach Johannes zu Beginn des öffentlichen 
Wirkens Jesu - die ganze Weite des Horizontes auftut, in dem sich für 
den Glaubenden der letzte und innerste Sinn des Heilsgeschehens zu er- 
kennen gibt. Jesu •Zeichen" sind eschatologische •Zeichen"; sie machen 
im Symbol, in einem Wirken und Geschehen, die (zusammen mit dem sie 
oft begleitenden Wort Jesu) Hinweis- und Deutecharakter haben, das 
zukünftige, das endgültige Heil kund. Aber sie sind zugleich Realsymbol, 
ein Symbol also, das nicht nur eine Wirklichkeit anzeigt, sondern sie auch 



Friedrich Wulf 332 

schon hier und jetzt vermittelt. Zwar sagt Jesus auf der Hochzeit ausdrück- 
lich zu seiner Mutter auf ihre Bitte hin, •seine Stunde (sei) noch nicht ge- 
kommen" ; gemeint ist die Stunde seines Todes und seiner Erhöhung, der 
letzten Selbstentäußerung um des Heiles der vielen willen und des sieg- 
reichen Triumphes der Liebe; es ist die •letzte" Stunde, mit der die escha- 
tologische Zeit anbricht. Aber eben von dieser •Stunde" sagt das Johannes- 
evangelium ebenso oft, sie sei •schon gekommen" (4, 23; 12, 23. 27; 13, 1; 
17, 1), wie, sie sei •noch nicht" gekommen (2, 4; 7, 30; 8, 20). Mit Recht: 
Denn einerseits steht sie geschichtlich noch aus, anderseits ist mit Christi 
Menschwerdung und Verkündigung das Reich Gottes schon angebrochen, 
wird von Christus das Heil schon gewirkt. Es ist eine eigentümlich schwe- 
bende Zeit zwischen Geburt und Sterben Jesu. Das gleichzeitige Schon 
und Noch-nicht läßt auch den Bericht von der Hochzeit erst richtig deuten, 
auch die Rolle der Mutter Jesu und ihr Verhältnis zum Geheimnis der 
Kirche. 

Sehen wir das im einzelnen: Auf dem Hintergrund der alttestamentli- 
chen (seit Hosea) wie auch der neutestamentlichen (Mt 22, 1 ff; Eph 5, 25. 
32; Offb 19, 7. 9) Redeweise (die Ehe als Bild für das Verhältnis Jahwes 
bzw. Jesu zum messianischen Volk) darf man wohl die Situation der 
•Hochzeit" mit in den Zeichencharakter des Weinwunders einbeziehen, zu- 
mal die johanneische Theologie selbst die gemeinte Sache, die liebende 
Einung Christi mit seiner Gemeinde (Kirche), in verschiedener Weise 
ausspricht. Schon in der Grundaussage des Prologs klingt das hochzeit- 
liche Motiv an, im Abstieg des Gottessohnes zur Welt, in der Fleisch- 
werdung des Ewigen Wortes. Gottes Urwort, der einziggezeugte Sohn, 
wird den Menschen nicht nur als Heilswort zugesprochen, sondern will sich 
denen, die es im Glauben aufnehmen, einen. Im Umfeld dieses Geheim- 
nisses ist von der Geburt aus Gott die Rede, von der •Macht, Kinder Gottes 
zu werden", Gedanken, die später, im Nachtgespräch Jesu mit Nikodemus, 
noch einmal sehr zentral aufgenommen werden. Ausdrücklich kommt das 
Bild von der •Hochzeit" in den Blick, wenn der Evangelist den Täufer 
von Jesus als dem •Bräutigam" sprechen läßt und von der messianischen 
Gemeinde als •Braut" (3, 29). Führt doch •der Freund des Bräutigams" 
dem Bräutigam die Braut zur Hochzeit zu. Ähnlich wird bei Markus (2, 19), 
wo Jesus selbst sich als Bräutigam bezeichnet, die Hochzeitssituation vor- 
ausgesetzt, da von den Jüngern Jesu als •Hochzeitsgästen" die Rede ist. 
Die ganze messianische Heilszeit gilt hier offenbar als eine Zeit der Begeg- 
nung und des Beieinanderseins von Braut und Bräutigam. Man darf dar- 
um nach dem Verständnis des Evangelisten wohl auch den Bericht von der 
Hochzeit zu Kana in einem christologischen Sinn deuten, nicht nur weil Jesus 
auf dieser Hochzeit ein heilswirksames, hochzeitliches Zeichen setzt, son- 



Das marianisdie Geheimnis der Kirche 333 

dem weil er mit seinen Jüngern selbst eschatologische Hochzeitsgemeinde 
darstellt. Es ist deshalb mehr als Allegorie, wenn Augustinus (tract, in Jo 
8,4) schreibt: •Der Herr kam auf eine Einladung hin zur Hochzeit. Was 
Wunder, wenn er in jenes Haus zur Hochzeit kam, er, der in diese Welt 
zur Hochzeit kam? Denn wenn er nicht zur Hochzeit kam, hat er hier keine 

Braut". 
Nun aber: Dieses Geheimnis hat zwar schon begonnen, Wirklichkeit zu 

werden, und ist doch erst noch Verheißung. Schon in der Menschwerdung 
wurde es grundgelegt (Mariens Schoß wird gern das Brautgemach ge- 
nannt), und seit dem öffentlichen Wirken Jesu fängt es an, sich den Glau- 
benden zu enthüllen. Aber noch geht Jesus als •das Lamm Gottes, das 
die Sünde der Welt hinwegnimmt" (1, 29), unbekannt an den •Seinen", 
zu denen er gesandt ist, vorüber; noch steht •seine Stunde", die Stunde der 
hochzeitlichen Vereinigung mit der erlösten Menschheit in seinem Blut 
aus. In diesem •Zwischen", zwischen Beginn und Vollendung, liegt das 
Ereignis der Hochzeitsfeier zu Kana. Es gibt einige unübersehbare Merk- 
male dafür. Maria wird allein genannt, gesondert von Jesus, der mit 
seinen Jüngern geladen ist, beide wohl aus verwandtschaftlichen Gründen, 
aber Maria ist in erster Linie als Verwandte da, Jesus steht schon in sei- 
ner Sendung, in höherem Auftrag. Von daher auch die vordergründig ge- 
sehen nicht zu verstehende •Fremdheit" zwischen beiden im entscheiden- 
den Augenblick, der gleichsam ihre verschiedenen Vorstellungsebenen zu 
Tage bringt. Maria kommt mit ihrer Bitte als Mutter zu ihrem Sohn. Für 
Jesus ist sie in dem, was ihm zu tun aufgetragen ist, (nicht unhöflich oder 
verletzend) die •Frau", die ihren Auftrag in dem tiefer liegenden hoch- 
zeitlichen Geschehen noch nicht verstanden hat. Wenn Jesus dennoch ihrer 
Bitte zu willfahren scheint, dann besteht seine Absicht einzig und allein 
darin, in einem, das bloß hiesige Verstehen durchbrechenden •Zeichen" 
auf ein Tieferes, im Geheimnis Verborgenes hinzudeuten und die mit ihm 
gegebene Verheißung ihrer Erfüllung näherzubringen. 

Ob Maria ihn in seiner ungewöhnlichen Antwort auf ihren bittenden 
Hinweis verstanden hat? Daran läßt sich zweifeln. Denn auch für sie 
konnten er und sein Verhalten rätselhaft bleiben (vgl. Lk 2, 50). Aber 
aufgehorcht haben wird sie, nachdenkend darüber, was solche Antwort 
wohl bedeute (vgl. Lk 1, 29). Verletzt war sie ganz gewiß nicht. Nur eines 
wurde ihr klar: Seinen Weg und was er zu tun habe, konnte nur er wissen; 
er wurde von einem anderen, Höheren, vom Gott Israels selbst geführt; 
dessen Stimme schien er zu vernehmen, und sie allein bestimmte ihn. Aus 
einer Überlegung dieser Art heraus ist ihre Aufforderung an die Diener 
des Hochzeitshauses zu verstehen: •Was er euch sagt, das tut!", ohne daß 
wir erraten könnten, welche Erwartungen sie dabei hegte. Wohl nehmen 



Friedrich Wulf 334 

wir nicht zu unrecht an, daß sie in dieser Stunde tiefer in ihren Glauben an 
ihn und in ihr Vertrauen auf ihn hineinwuchs. In Zukunft wird sie noch 
mehr für ihn und seine Sendung da sein, sich von ihm verfügen lassen, 
auch wo es dunkel wird und sie nichts mehr versteht. Sie ist die urbildlich 
Glaubende schlechthin. 

•Frau" hat sie Jesus genannt. Damit ist nicht nur Distanz gesetzt, son- 
dern - wie im Vermächtniswort des zum Vater hinübergehenden Sohnes 
(Joh 19, 26) - ein Name ausgesprochen, der stellvertretend für viele steht 
und damit typologischen Charakter im Heilsgeschehen hat. Für wen soll 
Maria hier auf dieser Hochzeit zeichenhaft stehen und zeichenhaft handeln? 
Für die Hochzeitsgäste, für die Eingeladenen, für das ganze hochzeitliche 
Haus im Reich Gottes. Und was ist an dieser Stelle ihre Aufgabe, was und 
wen soll sie darstellen? Das wird ihr erst nach der Antwort Jesu auf ihre 
Bitte ahnend aufgegangen sein. Sie kennt die Zukunft und das Schicksal 
ihres Sohnes nicht. Aber eines weiß sie: daß am Ende, bei allem, vielleicht 
noch größerem Nichtwissen, bei aller Dunkelheit, die Erfüllung steht, 
eben jene Hochzeit auf sie wartet, nach der sie sich sehnt, das vollkomme- 
ne und unverhüllte Einssein in der Liebe, mit Gott und den Menschen. So 
steht sie hier und an allen Tagen unserer irdischen Pilgerschaft vor uns 
als die vorbildhaft das Heil Erwartende, sich nach der Hochzeit Sehnende, 
nach dem Endgültigen Verlangende. In dem sie sich als solche in die Ge- 
meinschaft der Glaubenden, in die Jüngerschaft Jesu, ihrer selbst verges- 
send, hineingibt, erhält die Kirche für die hier genannten und unverzicht- 
baren Grundhaltungen: für ihr Verlangen und ihre Sehnsucht nach Ver- 
einigung mit ihrem Herrn, für ihre Erwartung des Endgültigen, von der 
es in den letzten Sätzen der Johannes-Offenbarung heißt: •Der Geist und 
die Braut aber sagen: Komm!" (22, 17), ihr persönliches Urbild und In- 
bild. In der Verehrung Mariens, die auf der Hochzeit zu Kana zeichen- 
haft für uns alle um den überfließenden Wein bat, sollen Verlangen, Sehn- 
sucht und Erwartung der Kirche lebendig bleiben. 




