Friedrich Wulf 326

Ruhm der eigenen Schwiche, der Gott Gott sein 1afit. Sie mochte uns
verlocken zu der (ganz und gar nicht masochistischen) Sympathie des Mit-
Leidens mit ihrem Schwiéche-Pathos. Wie Papst Pius XII. weiland — 1943 —
niichtern sagte: , Wohl gibt es manches in der Kirche, das die Schwiche
unserer menschlichen Natur verrit. Aber ihr gottlicher Griinder duldet
diese Schwiche. Er duldet sie auch in den hoheren Gliedern seines mysti-
schen Leibes, weil so ... in allen die Verdienste des Glaubens wachsen.
Christus wollte auch die Stinder nicht aus seiner Gemeinschaft ausgeschlos-
sen wissen. Wenn also manche Glieder an seelischen Gebrechen leiden, so
ist das kein Grund, unsere Liebe zur Kirche zu vermindern, sondern An-
laB}, tieferes Mitleiden mit ihren Gliedern zu empfinden“!* — und mit ihr
selbst.

Daf Heil uns aufgeht allein im Glauben, und zwar im Glauben an Jesus
den Gekreuzigten: das ist der tiefste Grund dafir, daf die Kirche sich
nicht selbst einschrankt auf die Gemeinde der Jetzt-schon-ganz-Heiligen,
sondern offen ist fiir — uns alle.

1 Enzyklika ,Mystici corporis“ (AAS 85 [1943] 225).

Das marianische Geheimnis der Kirche
im Licht des ]ohannesevangeliums
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Einfuhrung

Wie erinnerlich, hat das II. Vatikanische Konzil die theologisch-spirituel-
len Aussageniiber Marianicht ineinemseparaten Dokumentherausgebracht,
wie es in einem ersten Entwurf vorgesehen war, sondern ihnen ihren
Ort in der ,Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche* (Kp. VIII) gege-
ben. Es wollte damit die Marienverehrung aus einer gewissen Isolierung
in der katholischen Frommigkeit herausholen und sie in einen groferen,
in den ihr gemdflen theologischen Zusammenhang stellen. Diesen Zu-
sammenhang sah das Konzil im Geheimnis der Kirche gegeben, deren
Mitte wiederum das Christusgeheimnis ist. Um den theologischen Kern



Das marianische Geheimnis der Kirche 327

des Verhaltnisses Maria—Kirche zam Ausdruck zu bringen, nennt das Kon-
zil Maria ,Typus“ und ,Urbild“ der Kirche (Kirchenkonstitution 53, 63,
65). Die Begriffe stammen aus der Theologie der Viterzeit, wurden bis
ins Mittelalter hinein in vielfiltiger Weise abgewandelt und sind erst in
der neueren Mariologie, vor allem der letzten zwei Jahrzehnte, wieder
zum Leben erwedkt worden. Thr Sinn ist dieser: Wenn als die grundle-
genden Geheimnisse der Kirche ihre ,Brautschaft“ (Ehebund mit Christus;
vgl. Eph 5,25 ff) und ihre ,Mutterschaft (Geburt der Gliubigen zu ,Soh-
nen im Brunnen = Schof} der Taufe) angesehen werden und beide ihr
Fundament im Glauben an Gottes Berufung und Verheiflung und in der
Treue zu Christus, dem Sohn der Verheiflung, haben (jungfrauliche Braut-
schaft = kein Umgang mit den Gottern dieser Welt; jungfrauliche Mutter-
schaft = der ,,Scho“ der Kirche wird nur in ihrem Glauben und durch das
Wirken des ihr innewohnenden Geistes fruchtbar), dann sind beide Ge-
heimnisse nicht nur in Maria urbildlich dargestellt, sondern mit deren Be-
rufung und Sendung ursprunghafl, ja ursichlich verkniipft. Mariens Ge-
heimnis und das der Kirche sind wechselseitig ineinander verschrankt. Wie
Maria von Gott her aof Kirche hin gedacht war und darum ihre Berufung
und Sendung erst in der Kirche zur Vollendung kommen, so tragt die Kirche
von ihrem Ursprung und ihrem Wesen her marianische Ziige.

Schrifttexte zum marianischen Geheimnis der Kirche
1. Maria ,bei dem Kreuz“

Joh 19, 25-27: ,Bei dem Kreuz Jesu standen seine Mutter und die
Schwester seiner Mutter, Maria, die Frau des Klopas und Maria
von Magdala. Als Jesus seine Mutter sah und bei ihr den Jinger, den
er liebte, sagte er zu seiner Mutter: Frau, dies ist dein Sohn. Dann
sagte er zu dem Jiinger: Dies ist deine Mutter. Und von jener Stunde
an nahm sie der Jiinger zu sich.”
Das Evangelium nach Johannes ist, wie bekannt, von den Evangelien das
am meisten theologische, oder genauer: es spiegelt aus dem grofieren zeit-
lichen Abstand von den historischen Ereignissen um Jesus schon eine fort-
geschrittene theologische Reflexion wider. Das zeigt sich an dieser Stelle
beispielhaft und in bedeutungsvoller Weise. Anders als bei den Synopti-
kern stehen hier die Frauen unmittelbar beim Kreuz, und zwar Marta, die
in den iibrigen Evangelien gar nicht erwédhnt wird, an erster Stelle, dazu
noch — auch dies nur bei Johannes — ,der Jinger, den er (Jesus) liebte®
(zu diesem vgl. Joh 13, 23; 21, 7. 20). Die ganze Aufmerksamkeit des Evan-
gelisten wendet sich den Worten zu, die Jesus zu Maria, seiner Mutter, und
zu dem ,Jiinger, den er liebte,“ spricht. Die Szene ist ganz offensichtlich



Friedrich Wulf 328

stilisiert; sie hat Symbolcharakter, im Sinne eines Realsymbols, das eine
geheimnisvolle, nur im Glauben zu erfassende Wirklichkeit anzeigt und
schon enthilt.

Der Ansatz fiir ein tieferes Verstehen des Geheimnisses, das sich hier
offenbart, ist mit dem unmittelbar der Abschiedsszene folgenden Satz ge-
geben: ,Weil Jesus wullte, dafl schon alles vollbracht war ...“ (19, 28).
Was in dieser Stunde, auf dem Hohepunkt der Heilssendung, von Christus
noch zu sagen war, kann als sein letztes Vermachtnis an die Seinen angese-
hen werden; es libersteigt jeden privaten Charakter eines Abschiedswortes
oder -wunsches. ,Frau, redet Jesus seine Mutter an. Er sieht in diesem
Augenblidk, da er sein Leben nach dem Willen des Vaters hingibt, in Maria
nicht mehr nur diejenige, die ihm das leibliche Leben schenkte. Sie
hat durch ihr Ja-Wort, das sie im Glauben sprach, Grofleres getan. Sie er-
moglichte ihm, Spender eines tieferen, nicht mehr vom Tode bedrohten
Lebens fiir die ganze Menschheit zu werden. Darum steht sie jetzt neben
ihm, dem sich an alle Verschwendenden, als ,Frau® in einem qualifizierte-
ren Sinn, als ,Zweite Eva“, wie die Kirchenviter spater sagen, in ihrer
bréutlichen Verbundenheit mit Christus (nach Paulus der ,Zweite Adam*“,
1 Kor 15,45.47) als ,Mutter aller Lebendigen® (Gen 3, 20) im Reiche
Gottes. Aus dieser Sicht ist das Wort Jesu an seine Mutter zu verstehen.
»Frau, dies ist dein Sohn“. Wenn er sie dem Liebesjinger zur Obhut iber-
gibt, dann ist das mehr als ein Akt personlicher Fiirsorge. Das Wort hat
heilstheologische Bedeutung. Es 1468t Maria als ,, Typus® und , Urbild® der
Kirche schon ahnen.

Zur Klarkeit kommt dieses Geheimnis aber erst in folgender Uberle-
gung: Indem Maria in das Todesschicksal ihres Sohnes einwilligte und
das gleiche Dunkel dieser Stunde mit ihm teilte, hat sie das Ja-Wort zu
ihrer Berufung im Heilsplan Gottes, des Vaters, durchgehalten und bis
zur auflersten Moglichkeit einer letzten Selbstentduflerung, einem inneren
Sterben gleich, eingeldst. Wenn sie nun ihr erstes Ja-Wort stellvertretend
fir die ganze Menschheit gegeben hat (Thomas von Aquin), dann gilt das
gleiche auch fir das letzte. Sie ist darum in dieser Stunde die ,Mitge-
kreuzigte® — in einem tieferen Sinn als die ibrigen Christen es sein sollen,
bei denen erst der ,alte Mensch® der Siinde in der Taufe vernichtet wer-
den muf (vgl. Rom 6, 6; Gal 2, 19) —, stellvertretend fir die vielen, eben-
so wie Jesus die sich selbst Enteignete, nur noch Gott und den Menschen
gehorig. Damit ist sie zugleich der Antityp Abrahams, der im Gehorsam
gegen Gott seinen cinzigen Sohn herzugeben bereit war, dennoch ,gegen
alle Hoffnung voll Hoffnung glaubte® (vgl. Rom 4, 18), ihn wiederzuer-
halten, nnd so zum Vorbild und Urbild des Glaubens fiir alle Nachkom-
menden wurde (R6ém 4, 11. 17). Maria hat den Glauben Abrahams, des



Das marianische Geheimnis der Kirche 329

,Vaters unseres Glaubens®, iiberholt und zur endzeitlichen Vollendung
gebracht; darum erhielt sie, anders als Abraham, ihren Sohn nicht nur
,als ein Sinnbild“ der kiinftigen Auferstehung (Christi) (Hebr. 11, 19),
sondern in der Wirklichkeit der Auferstehung selbst wieder zuriick und mit
dem Auferstandenen zugleich die vielen ,Sohne“ des in der Kirche schon
beginnenden endgiiltigen Reiches, représentiert im Liebesjiinger.

Damit ist deutlich geworden, warum und in welchem Sinn Maria
,Typus“ und ,Urbild“ der Kirche genannt werden kann. Das wird noch
klarer aus der Gestalt des ,, Jiingers“, aus dem an ihn gerichteten Wort
und aus dem, was er auf dieses Wort hin tut. Auch dieser Jinger (iiber
dessen Identitit bis heute noch keine Einmiitigkeit besteht) wird in der
Kreuzesszene des Johannesevangeliums, wie schon angedeutet, nicht nur
als Einzelperson gesehen, sondern stellt einen ,Typus® dar. Er ist der
Jiinger Jesu in seiner urspriinglichen, engeren Bedeutung schlechthin.
Er steht fiir alle, die um Jesus gewesen waren, die seine Botschaft ver-
nommen und seine Taten geschaut hatten, denen er darum sein Wort
und seine Sendung zur Zeugenschaft vor allem Volk anvertraut hatte.
Thnen hat Jesus seine besondere Liebe zugewandt; ihnen hat er in beson-
derer Weise den ,anderen Beistand®, seinen und des Vaters Geist, ver-
heiflen, damit dieser sie in die volle Wahrheit seiner Verkiindigung ein-
fiihre und sie in ihrer Aufgabe, gegen alle Anfeindung und Entmutigung,
starke. Sie sollten das Volk, die Gldubigen um sich scharen und Gemein-
den bilden, die im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe ,ein Herz
und eine Seele® seien und alles gemeinsam hitten (Apg 4, 32). So ist denn
der Liebesjiinger sowohl der , Typus“ der von Jesus mit seiner Sendung
Beauftragten wie auch der Hirt des durch diese zu sammelnden eschatolo-
gischen Gottesvolkes. Thm nun wird vom sterbenden Herrn als Vermécht-
nis hinterlassen, Maria als seine Mutter anzunehmen und zu sich zu
nehmen: ,Dies ist deine Mutter“. Wenn schon der Sinn von Jesu Wort
an seine Mutter sich nicht in einer letzten Kindespflicht erschopfte, dann
muf} auch das Wort an den Junger ecine tiefere Bedeutung haben. Der
Jinger soll nach dem Verstindnis des Evangelisten Maria im Glauben
als die ,Mutter der Lebendigen“ im Gottesreich annehmen und zu sich
nehmen. Hat sie doch nicht nur einmal, damals in Bethlehem, Jesus ge-
boren, sondern soll ihm im HL. Geist, aufgrund ihres urbildhaften und
stellvertretenden Glaubens, im Herzen aller, die das Evangelium bereit-
willig aufnehmen, immer wieder von neuem Leben schenken. Der ,, Jiin-
ger“ handelt nach Jesu Wort. Er nimmt Maria, wie es wortlich heifit, ,in
sein Eigenes (eig ta 1dwa), in sein geistliches Heim und seinen geistlichen
Besitz auf: in seine Erkenntnis des Geheimnisses Christi, in das ihm anver-
traute Wort, in seine Jingererwihlung, in seinen Auftrag und seine Sen-



Friedrich Wulf 330

dung und darum auch in seine Gemeinde, in das ganze Gottesvolk, das
Christus sich erworben hat.

Hier nun, in der geheimnisvoll fruchtbaren Nacht der Todesstunde
Jesu, tritt die Kirche ans Licht, nimmt sie Gestalt an. Indem sich Maria an
den Jinger iibereignen 148t und der Jiinger sie im Glauben als Mutter
anerkennt, in ,sein Eigenes® hineinnimmt, erhellt sich das Geheimnis der
Kirche als ,Leib Christi“ und darin als ,jungfrauliche Braut* und als
»fruchtbarer Mutterschof3“. Beide, sowohl Maria als auch ,der Jiinger, den
Jesus liebte“, reprasentieren die Kirche, sie als , Typus“ und ,Urbild“,
er als der von Christus bestellte Hiiter des Wortes und als Hirt des Gottes-
volkes. Aber erst als Maria in die Kirche der Apostel, in die Jiingerge-
meinde ,hineinstirbt“, eine unter vielen wird, wie es in der Beschreibung
der Pfingstgemeinde (Apg 1, 14) deutlich wird, als die grofle, urbildhaft
und fruchtbringend Glaubende, erhilt die Kirche ihr im Geist wirksames
Sinnbild als ,Mutterscho“ des neuen Lebens und als jene gnadenhaft
erwihlte ,Braut®, die Christus ,geliebt und fiir die er sich hingegeben
hat, um sie im Wasser der Taufe und durch das Wort rein und heilig zu
machen® (Eph 5, 25). Nur vom Geheimnis der jungfriulichen Brautschaft
Mariens her kann Paulus an die Gemeinde in Korinth (die vor der Ver-
fihrung durch ,Eva“ gewarnt wird) schreiben: ,Ich habe euch (die Kir-
che am Ort) einem einzigen Mann verlobt, um euch als reine Jungfrau
Christus zuzufithren“ (2 Kor 11, 2f). Und wenn die ,Hundertvierundvier-
zigtausend, die von der Erde losgekauft sind“ (Offb 14, 8) und die mit dem
Lamm auf dem Berg Zion in den letzten Kampf um die Aufrichtung der
Gottesherrschaft ziehen, ,jungfriaulich® genannt werden, weil sie sich
nicht mit , Weibern (den Gétzen, der Hure Babylon, dem Unglauben) be-
fleckt, sondern Christus in aller Versuchung und Bedringnis die Treue
gehalten haben, dann steht hinter dieser Aussage ebenfalls das Bild der
jungfraulichen Kirche, die durch Maria, die jungfrauliche Mutter und un-
beirrbar Glaubende, urbildhaft reprisentiert wird.

Vom Kreuz her, dem Hohepunkt des marianischen Geheimnisses der
Kirche, 1488t sich nun — riickwirts schauend — noch eine andere Schriftstelle
aus dem Johannesevangelium zu diesem Geheimnis einordnen.

2. Maria auf der Hochzeit zu Kana

Joh 2,1-12: | Am dritten Tag war eine Hochzeit in Kana in Galilia,
und die Mutter Jesu war dort. Auch Jesus und seine Jiinger waren
zur Hochzeit eingeladen. Als der Wein ausging, sagte die Mutter
Jesu zu ihm: Sie haben keinen Wein mehr. Jesus erwiderte ihr: Was
willst du von mir, Frau? Meine Stunde ist noch nicht gekommen.



Das marianische Geheimnis der Kirche 331

Seine Mutter sagte zu den Dienern: Was er euch sagt, das tut! Nun
standen dort sechs Wasserkriige aus Stein fiir die Reinigung, wie sie
bei den Juden iiblich war; sie fafiten je zwei bis drei Metreten. Jesus
sagte zu den Dienern: Fiillt die Kriige mit Wasser! Und sie fiillten
sie bis zum Rand. Er sprach zu ihnen: Schépft jetzt und bringt es dem,
der fiir die Tafel sorgt! Sie brachten es ihm. Er kostete das Wasser,
das zu Wein geworden war, und wufite nicht, woher der Wein kam;
die Diener aber, die das Wasser geschépft hatten, wufiten es. Da rief
er den Briutigam herbei und sagte zu ihm: Jeder setzt zuerst den
guten Wein vor und erst, wenn man reichlich getrunken hat, den
schlechteren. Du jedoch hast den guten Wein bis jetzt zuriickgehalten.
Dies tat Jesus in Kana in Galilda; es war der Anfang seiner Zeichen.
So offenbarte er seine Herrlichkeit, und seine Jiinger glaubten an ihn.
Darauf zog er mit seiner Mutter, seinen Briidern und seinen Jiingern
hinab nach Kafarnaum. Dort blieben sie einige Tage®.
Daf es sich hier nicht nur um einen einfachen Wunderbericht handelt,
sondern dafl dieser Bericht eine konkrete und gewollte theologische Hin-
tergriindigkeit hat, wird von niemand bezweifelt. Der Evangelist spricht
von einem ,Zeichen®, einem Zeichen, das fiir den Glaubenden Offenba-
rungscharakter hat, wobei in diesem Fall schon das Geschehen als solches
zeichenhaft ist, wahrend in anderen Fillen bei Johannes die von Jesus
gewirkten Zeichen (Brotvermehrung, Heilung des Blindgeborenen, Auf-
erweckung des Lazarus) durch ein gleichzeitiges Offenbarungswort fiir die
Umstehenden tiefer erschlossen werden. Welches ist der Sinn des Wein-
wunders von Kana und welche Rolle spielt Maria dabei? In welcher Weise
beginnt hier das marianische Geheimnis der Kirche aufzuleuchten?

Der allgemeine Sinn der ,Zeichen, die Jesus wirkt, ist letztlich nnd im
tiefsten das ,Offenbarwerden seiner Herrlichkeit“, damit die Jiinger und
das Volk an ikn glauben. Dabei geht es aber nicht nur um die Offenbarung
der individuellen Person Jesu, sondern um seine Sendung und den darin
sich kundtuenden Heilsplan Gottes mit den Menschen im ganzen. Jesu
Zeichen haben heilsgeschichtlichen Offenbarungscharakter. Wenn nun im
Kana-Wunder ,vom Anfang“ der Zeichen gesprochen wird, dann ist an-
zunehmen, dafl sich in ihm — nach Johannes zu Beginn des offentlichen
Wirkens Jesu — die ganze Weite des Horizontes auftut, in dem sich fiir
den Glaubenden der letzte und innerste Sinn des Heilsgeschehens zu er-
kennen gibt. Jesu ,Zeichen“ sind eschatologische ,Zeichen®; sie machen
im Symbol, in einem Wirken und Geschehen, die (zusammen mit dem sie
oft begleitenden Wort Jesu) Hinweis- und Deutecharakter haben, das
zukiinftige, das endgiiltige Heil kund. Aber sie sind zugleich Realsymbol,
ein Symbol also, das nicht nur eine Wirklichkeit anzeigt, sondern sie auch



Friedrich Wulf 332

schon hier und jetzt vermittelt. Zwar sagt Jesus auf der Hochzeit ausdriick-
lich zu seiner Mutter auf ihre Bitte hin, ,seine Stunde (sei) noch nicht ge-
kommen®; gemeint ist die Stunde seines Todes und seiner Erhohung, der
letzten Selbstentduflerung um des Heiles der vielen willen und des sieg-
reichen Triumphes der Liebe; es ist die ,letzte“ Stunde, mit der die escha-
tologische Zeit anbricht. Aber eben von dieser ,Stunde” sagt das Johannes-
evangelium ebenso oft, sie sei ,schon gekommen® (4, 23; 12, 28. 27; 13, 1;
17, 1), wie, sie sei ,noch nicht* gekommen (2, 4; 7, 30; 8, 20). Mit Recht:
Denn einerseits steht sie geschichtlich noch aus, anderseits ist mit Christi
Menschwerdung und Verkiindigung das Reich Gottes schon angebrochen,
wird von Christus das Heil schon gewirkt. Es ist eine eigentiimlich schwe-
bende Zeit zwischen Geburt und Sterben Jesu. Das gleichzeitige Schon
und Noch-nicht 148t auch den Bericht von der Hochzeit erst richtig deuten,
auch die Rolle der Mutter Jesu und ihr Verhiltnis zum Geheimnis der
Kirche.

Sehen wir das im einzelnen: Auf dem Hintergrund der alttestamentli-
chen (seit Hosea) wie auch der neutestamentlichen (Mt 22, 1 ff; Eph 5, 25.
32; Offb 19, 7. 9) Redeweise (die Ehe als Bild fiir das Verhiltnis Jahwes
bzw. Jesu zum messianischen Volk) darf man wohl die Situation der
»Hochzeit® mit in den Zeichencharakter des Weinwunders einbeziehen, zu-
mal die johanneische Theologie selbst die gemeinte Sache, die liebende
Einung Christi mit seiner Gemeinde (Kirche), in verschiedener Weise
ausspricht. Schon in der Grundaussage des Prologs klingt das hochzeit-
liche Motiv an, im Abstieg des Gottessohnes zur Welt, in der Fleisch-
werdung des Ewigen Wortes. Gottes Urwort, der einziggezeugte Sohn,
wird den Menschen nicht nur als Heilswort zugesprochen, sondern will sich
denen, die es im Glauben aufnehmen, einen. Im Umfeld dieses Geheim-
nisses ist von der Geburt aus Gott die Rede, von der ,Macht, Kinder Gottes
zu werden®, Gedanken, die spater, im Nachtgesprich Jesu mit Nikodemus,
noch einmal sehr zentral aufgenommen werden. Ausdriicklich kommt das
Bild von der ,Hochzeit* in den Blick, wenn der Evangelist den Tiufer
von Jesus als dem ,Bridutigam® sprechen l1afit und von der messianischen
Gemeinde als ,Braut“ (3, 29). Fithrt doch ,der Freund des Brautigams*
dem Brautigam die Braut zur Hochzeit zu. Ahnlich wird bei Markus (2, 19),
wo Jesus selbst sich als Brautigam bezeichnet, die Hochzeitssituation vor-
ausgesetzt, da von den Jiingern Jesu als ,Hochzeitsgdsten“ die Rede ist.
Die ganze messianische Heilszeit gilt hier offenbar als eine Zeit der Begeg-
nung und des Beieinanderseins von Braut und Briutigam. Man darf dar-
um nach dem Verstandnis des Evangelisten wohl auch den Bericht von der
Hochzeit zu Kana in einem christologischen Sinn deuten, nicht nur weil Jesus
auf dieser Hochzeit ein heilswirksames, hochzeitliches Zeichen setzt, son-



Das marianische Geheimnis der Kirche 333

dern weil er mit seinen Jiingern selbst eschatologische Hochzeitsgemeinde
darstellt. Es ist deshalb mehr als Allegorie, wenn Augustinus (tract. in Jo
8,4) schreibt: ,Der Herr kam auf eine Einladung hin zur Hochzeit. Was
Wunder, wenn er in jenes Haus zur Hochzeit kam, er, der in diese Welt
zur Hochzeit kam? Denn wenn er nicht zur Hochzeit kam, hat er hier keine
Braut®.

Nun aber: Dieses Geheimnis hat zwar schon begonnen, Wirklichkeit zu
werden, und ist doch erst noch Verheiflung. Schon in der Menschwerdung
wurde es grundgelegt (Mariens Schofl wird gern das Brautgemach ge-
nannt), und seit dem 6ffentlichen Wirken Jesu fingt es an, sich den Glau-
benden zu enthiillen. Aber noch geht Jesus als ,das Lamm Gottes, das
die Siinde der Welt hinwegnimmt“ (1, 29), unbekannt an den LSeinen”,
zu denen er gesandt ist, voriiber; noch steht ,seine Stunde®, die Stunde der
hochzeitlichen Vereinigung mit der erldsten Menschheit in seinem Blut
aus. In diesem ,Zwischen®, zwischen Beginn und Vollendung, liegt das
Ereignis der Hochzeitsfeier zu Kana. Es gibt einige uniibersehbare Merk-
male dafiir. Maria wird allein genannt, gesondert von Jesus, der mit
seinen Jiingern geladen ist, beide wohl aus verwandtschaftlichen Griinden,
aber Maria ist in erster Linie als Verwandte da, Jesus steht schon in sei-
ner Sendung, in hoherem Auftrag. Von daher auch die vordergriindig ge-
sehen nicht zu verstehende ,Fremdheit“ zwischen beiden im entscheiden-
den Augenblick, der gleichsam ihre verschiedenen Vorstellungsebenen zu
Tage bringt. Maria kommt mit ihrer Bitte als Mutter zu ihrem Sohn. Fir
Jesus ist sie in dem, was ihm zu tun aufgetragen ist, (nicht unhéflich oder
verletzend) die ,Frau, die ihren Auftrag in dem tiefer liegenden hoch-
zeitlichen Geschehen noch nicht verstanden hat. Wenn Jesus dennoch ihrer
Bitte zu willfahren scheint, dann besteht seine Absicht einzig und allein
darin, in einem, das bloB hiesige Verstehen durchbrechenden ,Zeichen®
auf ein Tieferes, im Geheimnis Verborgenes hinzudeuten und die mit ihm
gegebene Verheiflung ihrer Erfiillung ndherzubringen.

Ob Maria ihn in seiner ungewohnlichen Antwort auf ihren bittenden
Hinweis verstanden hat? Daran laflt sich zweifeln. Denn auch fiir sie
konnten er und sein Verhalten ratselhaft bleiben (vgl. Lk 2, 50). Aber
aufgehorcht haben wird sie, nachdenkend dariiber, was solche Antwort
wohl bedeute (vgl. Lk 1, 29). Verletzt war sie ganz gewifl nicht. Nur eines
wurde ihr klar: Seinen Weg und was er zu tun habe, konnte nur er wissen;
er wurde von einem anderen, Hoheren, vom Gott Israels selbst gefihrt;
dessen Stimme schien er zu vernehmen, und sie allein bestimmte ihn. Aus
einer Uberlegung dieser Art heraus ist ihre Aufforderung an die Diener
des Hochzeitshauses zu verstehen: , Was er euch sagt, das tut!“, ohne dafl
wir erraten konnten, welche Erwartungen sie dabei hegte. Wohl nehmen



Friedrich Wulf 334

wir nicht zu unrecht an, daf sie in dieser Stunde tiefer in ihren Glauben an
ihn und in ihr Vertrauen auf ihn hineinwuchs. In Zukunft wird sie noch
mehr fiir ihn und seine Sendung da sein, sich von ihm verfiigen lassen,
auch wo es dunkel wird und sie nichts mehr versteht. Sie ist die urbildlich
Glaubende schlechthin.

»Frau” hat sie Jesus genannt. Damit ist nicht nur Distanz gesetzt, son-
dern — wie im Verméchtniswort des zum Vater hiniibergehenden Sohnes
(Joh 19, 26) — ein Name ausgesprochen, der stellvertretend fiir viele steht
und damit typologischen Charakter im Heilsgeschehen hat. Fiir wen soll
Maria hier auf dieser Hochzeit zeichenhaft stehen und zeichenhaft handeln?
Fir die Hochzeitsgaste, firr die Eingeladenen, far das ganze hochzeitliche
Haus im Reich Gottes. Und was ist an dieser Stelle ihre Aufgabe, was und
wen soll sie darstellen? Das wird ihr erst nach der Antwort Jesu auf ihre
Bitte ahnend aufgegangen sein. Sie kennt die Zukunft und das Schicksal
ihres Sohnes nicht. Aber eines weif} sie: dafl am Ende, bei allem, vielleicht
noch groflerem Nichtwissen, bei aller Dunkelheit, die Erfillung steht,
eben jene Hochzeit auf sie wartet, nach der sie sich sehnt, das vollkomme-
ne und unverhiillte Einssein in der Liebe, mit Gott und den Menschen. So
steht sie hier und an allen Tagen unserer irdischen Pilgerschaft vor uns
als die vorbildhaft das Heil Erwartende, sich nach der Hochzeit Sehnende,
nach dem Endgiiltigen Verlangende. In dem sie sich als solche in die Ge-
meinschaft der Glaubenden, in die Jingerschaft Jesu, ihrer selbst verges-
send, hineingibt, erhilt die Kirche fir die hier genannten und unverzicht-
baren Grundhaltungen: fiir ihr Verlangen und ihre Sehnsucht nach Ver-
einigung mit ihrem Herrn, fiir ihre Erwartung des Endgiiltigen, von der
es in den letzten Satzen der Johannes-Offenbarung heifit: ,Der Geist und
die Braut aber sagen: Komm!“ (22, 17), ihr personliches Urbild und In-
bild. In der Verehrung Mariens, die auf der Hochzeit zu Kana zeichen-
haft fir uns alle um den iberfliefenden Wein bat, sollen Verlangen, Sehn-
sucht und Erwartung der Kirche lebendig bleiben.





