
Von der Helle und von der Dunkelheit 
der Gotteserfahrung 
Ein Beitrag zum Gespräch zwischen den Religionen 

Josef Sudbrack S J, München 

Kaum eine wichtigere Aufgabe steht vor dem Christentum als das Ge- 
spräch mit den anderen religiösen Überlieferungen der Menschheit. Von 
vielen Seiten her ist es eröffnet worden. Aber immer deutlicher wird, daß 
die wichtigste Tür zum gegenseitigen Verstehen die der Erfahrung, der 
lebendigen Begegnung mit Gott ist. Und so sind seit geraumer Zeit Mystik 
und Gotteserfahrung in die Mitte dieses Bemühens um gegenseitiges Ver- 
ständnis getragen. 

I. Der Grund der Gottheit und der lebendige Gott 

Als einen Wegweiser für dieses Gespräch pflegt man einen Satz des IV. 
Lateran-Konzils von 1215 zu zitieren: •Von Schöpfer und Geschöpf kann 
keine Ähnlichkeit ausgesagt werden, ohne daß sie eine größere Unähn- 
lichkeit zwischen beiden einschlösse"1. Und man deutet diesen Satz neuer- 
dings öfter, als ob die Religionen in ihren Lehren sich eben nur mit dem 
Sagbaren, also •Ähnlichen" beschäftigen könnten, während sich dahinter 
eine Tiefe der •Unähnlichkeit" auftue, wo die Erfahrenen aller Religio- 
nen sich träfen. Die negative Theologie und dementsprechend die gegen- 
standslose Passivität des Menschen seien der Begegnungsgrund der Reli- 
gionen. •Die Aktivität des empirischen Ich hört auf, und der Medi- 
tierende läßt sich ein in den Grund seines Wesens, um dort auf den Bereich 
der absoluten Wirklichkeit zu stoßen ... Die Existenz dieses Bereichs der 
Anwesenheit des absoluten Seins in unserem Wesensgrund bezeugen ein- 
hellig die Erleuchteten aller Religionen und Zeiten"2. Ein vor kurzem 
erschienenes Taschenbuch hat sich dieses Zusammentreffen aller Religio- 
nen im •Mystischen" zum Thema gemacht: •Da die Mystiker nun primär 
von der eigenen religiösen Erfahrung ausgehen, verlieren für sie Kultus, 
Dogma und Hierarchie der institutionalisierten Hauptströmung ihrer Reli- 

1 Neuner / Roos / Rahner / Weger, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehr- 
verkündigung, Regensburg 1971, 174-176. Manche der im folgenden aufgeführten Tat- 
sachen finden sich belegt in: Sudbrack, Herausgefordert zur Meditation, Freiburg 1977. 
8 Massa, Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens, Mainz 1974. 



Josef Sudbrack 336 

gion an Bedeutung. Sie entdecken die Mystik anderer Religionen, und es 
kommt zu Synkretismen". Aber der Autor zieht die logische Folgerung: 
•Nachdem die Mystik aller Religionen immer schon auf dem Wege gewe- 
sen ist, sich von der Orthodoxie der Einzelreligionen zu emanzipieren, wird 
heute auf dem Emanzipationsweg der Mystik eine neue Station sichtbar: 
die Ablösung der Mystik von der Religion überhaupt"3. 

Doch bleiben wir bei der von vielen vorgeschlagenen Gesprächsbasis 
der Religionen untereinander: Im •Mystischen" sollen sich alle Religionen 
treffen4. Dort erfahren die herausragenden Gestalten des Menschenge- 
schlechts, daß das ihnen gemeinsame Göttliche jenseits der verschiedenen 
Gottesvorstellungen größer, erhabener, geheimnisvoller, •unähnlicher" zu 
all dem ist, was die Dogmatiker und Kirchenamtsvertreter festhalten möch- 
ten. Gott ist ganz anders als alle Begriffe von Gott. Die Mystiker aber, die 
Menschen, die ihn erfahren und berühren, spüren dies und bilden deshalb 
heute schon die große Einheitsreligion, wohinein in der Zukunft sich die 
Grenzen der Glaubensgemeinschaften auflösen sollen. 

Das Anliegen ist berechtigt. Schon Paulus hat es auf dem Areopag in 
Athen ausgesprochen: •Das Wesen, das ihr verehrt, ohne es zu kennen, das 
verkündige ich euch". Aber er hat zur gleichen Zeit als Kriterium und Be- 
zugspunkt der religiösen Einheit den Menschen Jesus hingestellt, den Gott 
•für alle durch seine Auferstehung beglaubigt hat". Damit aber stieß er 
seine Zuhörer vor den Kopf: •Den Juden ein Ärgernis, und den Heiden 
eine Torheit." Sie verspotteten ihn und gingen weiter. 

Das gleiche Anliegen, das sich nur in der Spanne von •Sehnsucht aller" 
und •Jesus aus Nazaret" verwirklichen kann, hat K. Rahner durch seine 
Theologie des •anonymen Christentums" zu formulieren gesucht. •Ano- 
nym", weil alle Menschen, nicht nur innerhalb, sondern auch außerhalb des 
Christentums betroffen sind; •Christlichkeit" aber, weil der Mann aus 
Nazaret Kriterium und Mitte ist5. 

3 Herderbücherei Initiative 15, Die Suche nach dem anderen Zustand. Wiederkehr der 
Mystik?, Freiburg 1976, 32. 34. 
4 Bertholet / v. Campenhausen / Goldammer, Wörterbuch der Religionen, Stuttgart 1976: 
•Mystik ist eine Erscheinung, die weder an Zeit noch Ort gebunden ist: ,sie redet die 
Sprache aller Religionen, aber keine Religion ist ihr wesentlich . . .' (v. d. Leeuw)". 
5 Wie bewußt Rahner sich ist, daß man nicht von vermeintlichen Ähnlichkeiten inner- 
halb der •Mystik" nun auf Identität des Erfahrenen schließen darf, zeigt er in seiner 
letzten, ausführlichen Äußerung über Mystik: Mystische Erfahrung und Mystische Theo- 
logie, Schriften XII, Einsiedeln, Zürich, Köln 1975, 434: •Darum muß die spezifische Dif- 
ferenz' solcher Erfahrungen im Unterschied zur .normalen' Geisterfahrung des Christen 
im .naturalen' Bereich des Menschen liegen ... Psychologisch unterscheiden sich mystische 
Erfahrungen von ,normalen' alltäglichen Bewußtseinsvorgängen nur im Bereich der 
,Natur' und sind insofern grundsätzlich erlernbar." Was also im Christentum (und mehr 
noch außerhalb seiner) an Besonderheiten der Seins-, Selbst-, Gottes-Erfahrung vor- 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 337 

Teilhard de Chardin, dessen Groß vision vom •Punkt Omega" die Men- 
schen der verschiedensten Bekenntnisse begeistert hat, wird noch deutli- 
cher. Das •Mystische" und darin die Einheit von Menschen und Kosmos 
war sein Anliegen, war, wie er schrieb: •die große Wissenschaft und die 
große Kunst". Deshalb suchte er überall die Begegnung mit der Mystik der 
Weltreligionen. Deshalb wurde gerade die Begegnung von Ost und West 
in der mystischen Erfahrung zum ständig neuen Thema seiner Arbeiten. 
Vielleicht urteilt er zu undifferenziert, wenn er zwar in der östlichen Mystik 
viele •dem Wortlaut nach beinahe identische Ausdrücke" zur christlichen 
Erfahrung findet, aber dann den Grundunterschied in harter Absetzung 
formuliert: Die östliche Mystik laufe auf eine .Mystik ohne Liebe' hinaus, 
weil sie ohne Person sei. Doch als Herausstellen der Christlichkeit der 
Mystik ist sein Urteil richtig: •Für die östliche Mystik vollzieht sich die Lö- 
sung des Vielen zum Einen durch Unterdrückung des Vielen. Die Einheit 
hat nichts mit diesem Vielen gemeinsam, von dem man sich trennen muß. 
Der Zustand des Nirwana ist ein Rausch der Leere. Doch ist das eine Hal- 
tung, die nicht wahr ist... Der religiöse Sinn verlangt eine Einswerdung, 
die keine Auflösung des Seins ist. Um vereint zu sein, muß man zwei sein 
. .. Die Einheit wird erzielt, indem die Dinge in höchstmöglicher Form in 
sich selbst verwirklicht werden." 

Die Klarheit ist vorbildlich. Teilhard weist auf die Mystik in allen Reli- 
gionen und in allen Zeiten hin. •Aber unter dieser oberflächlichen Gleich- 
artigkeit ... verbirgt sich ein schwerwiegender Gegensatz - oder sogar eine 
wirklich grundlegende Unzurückführbarkeit -, die aus der Verwechslung 
zweier symmetrischer, aber diametral entgegengesetzter (.antipodialer') 
Wege herrührt, die Einheit des Geistes zu verstehen und deshalb zu 
suchen." 

Der eine der beiden •antipodialen", also voneinander wegführenden 
Wege ist der der Auflösung aller Unterschiede; der andere aber der der 
Entwicklung der einzelnen Wirklichkeiten, der Individualitäten, bis zur 
Person, bis dorthin, wo der sich selbst besitzende Mensch sich überschreiten 
kann zu dem anderen Menschen bis zum Dialog und zur personalen Liebe. 
In der Beurteilung der östlichen Religionen mag Teilhard zu hart gewesen 
sein, in der Herausarbeitung der christlichen Erfahrung aber traf er in die 
Mitte6. 

gefunden wird, bildet nur einen •psychologischen, natürlichen" Unterschied zur norma- 
len •Glaubenserfahrung" eines jeden Christen, ganz gleich, ob sich das als Leere oder Sein, 
als Gestalt oder Weite niederschlägt. Aufgrund solcher psychologischen Erfahrungen 
allein nun Rückschlüsse darauf zu ziehen, ob Gott oder das Selbst oder ein kosmisches 
Schwingen berührt wird, wäre evidentermaßen gegen Rahners Theologie. 
0 Leicht greifbar sind die entsprechenden Äußerungen Teilhards in A. Haas, Teilhard 
de Chardin-Lexikon, II, Freiburg 1971, unter •Mystik", wonach hier zitiert wird. Die 



Josef Sudbrack 338 

In die gleiche Richtung zeigt nun auch der so viel mißbrauchte Satz des 
Laterankonzils von •der größeren Unähnlichkeit in aller Ähnlichkeit zwi- 
schen Schöpfer und Geschöpf. Damals ging es um die Lehre des kalabri- 
nensischen Abtes Joachim von Fiore (f 1202). Das Konzil verurteilte ihn, 
weil er eine Gottheit hinter den drei Personen Gottes gelehrt habe: •tres 
personas, et illam communem essentiam quasi quartam", •drei Personen 
und jenes gleichsam vierte gemeinsame Wesen". 

Die gläubige Treffsicherheit des Konzils (wenn auch nicht unbedingt 
seine historische Gründlichkeit) läßt sich an den geschichtlichen Zusammen- 
hängen ablesen. Über das Hochmittelalter hinaus (Marguerita von Pore- 
te, Meister Eckhart, die Sekten vom freien Geist) zu den nachreformatori- 
schen Wirren von Schwärmern und Pseudomystikern (Rosenkreuzer) und 
weiter zur französischen Mystik (Mme. Guyon) bis heute geht es der Er- 
fahrungstheologie um die Frage: Darf man die Zweiheit der Liebe, die 
Vielheit der Menschen, die Dreiheit Gottes versinken lassen in ein Meer 
der göttlichen Ureinheit hinein, wo dann eben auch alle Religionen zu- 
sammenfließen? Oder bilden nicht gerade die Zwei-, die Drei-, die Viel- 
heit den Garant dafür, daß das geschieht, was Liebe heißt? Die christliche 
Antwort ist unumstößlich: In der abstrakten Sprache Teilhards de Chardin 
gesagt: •Die Einheit wird erzielt, indem die Dinge in höchstmöglicher 
Form in sich selbst verwirklicht werden ... Das Extrem der Zuneigungen 
führt zu Einheit", nicht aber eine Nivellierung der Extreme zur vorper- 
sonalen Einheit, wie sie der vor einigen Monaten verstorbene französische 
Zen-Buddhist F. A. Viallet gegen Teilhard lehrt: Man müsse vom perso- 
nalen Punkt Omega rückwärts gehen zum vor-personalen Punkt Minus- 
Omega; denn nur unter Aufgeben der Personalität sei eine Einheit mög- 
lich; nur der zen-buddhistische leere Kreis, ohne Mitte, sei das rechte 
Symbol für die Einheit in Gott und die Einheit der Menschen im Göttli- 
chen. Doch die christliche Erfahrung ist anders: Das Letzte und Höchste an 

bisher erschienenen drei Bände von Teilhards frühen Tagbüchern zeigen, wie sich der 
Jesuit von einer quasi-pantheistischen Anlage und einer Materie-Erfahrung immer klarer 
zum personalen christlichen Gottesbild durchgerungen hat. Der vor kurzem verstorbene 
Oxforder Religionswissenschaftler R. C. Zaehner hat die Vision Teilhards als Basis für 
ein Religionsgespräch am intensivsten herausgearbeitet. Von ihm stammt z. B. auch der 
Vergleich zwischen Teilhard und Aurobindo; vgl. Evolution in Religion. A Study in Sri 
Aurobindo and Pierre Teilhard de Chardin, Oxford 1971. Zu Beginn der Meditations- 
bewegung wurde er mit J.-A. Cuttat als einer der besten Kenner östlicher Meditation 
oft zitiert; seitdem er sich aber - ähnlich wie Cuttat - scharf von den Versuchen distan- 
ziert hat, Zen ins Christentum zu integrieren, wird er nicht mehr erwähnt. Vgl. dazu 
seine umspannende Synthese: Concordant discord. The Interdependence of Faiths, Ox- 
ford 1970, besonders 279-301. Für Zaehner bildet der Hinduismus, besonders in der Ge- 
stalt der letzten Kapitel der Bhagavad-Gita, die Brücke zwischen westlicher und östlicher 
Mystik. 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 339 

Erfahrung findet sich nicht dort, wo die Personhaftigkeit aufgegeben wird, 
sondern wo eine Person sich hingibt an den geliebten Anderen. 

Genau hier - nicht aber in der Beschreibung eines übergöttlichen Ge- 
heimnisses - liegt die Spitze der konziliaren Aussage. Mit starken Worten 
wird der Unterschied der drei göttlichen Personen hervorgehoben. •Ob- 
gleich also ein anderer der Vater ist, ein anderer der Sohn, ein anderer der 
Heilige Geist, gibt es doch nicht etwas anderes (was als Gemeinsames da- 
hinter oder darinnen oder darüber liegt), sondern, was der Vater ist, ganz 
dasselbe ist auch der Sohn und der Heilige Geist". 

Was Liebende ahnen, daß nämlich zwei nicht durch Verlust des Selbst 
in eine ursprünglichere Einheit zurückfinden, sondern durch Selbstwerdung 
in der Hingabe und durch Hingabe in der Selbstwerdung •eins" werden, 
dies ist bei Gott von Ewigkeit her in unbegreiflicher Weise verwirklicht. 
Die christliche Lehre drückt es als personale Liebe zwischen dem Vater und 
dem Sohn im Heiligen Geist aus; und trotz allem Bemühen hat noch nie- 
mand eine bessere Begrifflichkeit dafür gefunden als die drei Personen, 
die in der Total-Hingabe zueinander eine göttliche Natur sind, und nicht 
etwas viertes Göttliches haben und darin aufgehen7. 

Mit seinem Sprechen von der je-größeren Unähnlichkeit in aller Ähn- 
lichkeit distanziert sich das IV. Lateran-Konzil von dem mysteriösen Über- 
wesen in Gott. Es stellt heraus, daß wir niemals das Geheimnis der gött- 
lichen Liebeseinheit begreifen können: ein Geheimnis, das Verschieden- 
heit und Personalität nicht auflöst, sondern in der unüberbietbaren Weise 
verwirklicht, die in der menschlichen-liebenden Begegnung ihre genaueste 
Analogie hat. 

Auf diese Analogie nimmt der Konzilstext sogar ausdrücklich Bezug. Er 
interpretiert Abt Joachim dahingehend, daß dieser auch die Vielzahl der 
Menschen in den göttlichen Urgrund habe auflösen wollen. Dagegen wird 
gesagt: •Wenn aber die ewige Wahrheit (Jesus) für die Gläubigen zum 
Vater betet: ,Ich will, daß sie in uns eins seien, wie auch wir eins sind' 
(Joh 17, 22), so wird hier das Wort ,eins' für die Gläubigen in dem Sinn 
genommen, daß darunter die Liebeseinheit in der Gnade, für die göttli- 
chen Personen aber, daß darunter die Einselbigkeit der Natur verstanden 

7 Daß dies auf Erfahrung und nicht auf reine Spekulation oder formales Glauben zurück- 
geht, hat Martin Buber in unvergleichlicher sprachlicher Dichte gezeigt. Er wies dabei auf 
die Versuchung der Mystik hin, die Einheits-Erfahrung der Liebe in un- und vor-persona- 
ler Weise auf ontologische Substanz-Einheit zu reduzieren. So weiß auch S. Freud, in: 
Das Unbehagen an der Kultur, 1930, 5: •Auf der Höhe der Verliebtheit droht die Gren- 
ze zwischen Ich und Objekt zu verschwinden. Allen Zeugnissen der Sinne entgegen be- 
hauptet der Verliebte, daß Ich und Du eins seien." Doch die Zweiheit der Liebe ist onto- 
logisch dichter und seinshaft mehr •eins" als die Einheit des Verschmelzens. Vgl. das un- 
ter Anm. 1 angeführte Buch des Vf. 



Josef Sudbrack 340 

wird." Weil das Konzil auf der Dreipersonalität Gottes besteht, nicht aber, 
weil es ein mysteriöses Uberwesen dahinter erahnt, spricht es von der •grö- 
ßeren Unähnlichkeit" Gottes in aller Ähnlichkeit mit den Kreaturen. 

Damit wird eine alte patristische Unterscheidung aufgenommen: Was 
die Menschen als Gnade geschenkt erhalten, die Einheit der Liebe, eben 
das ist Gott von Natur aus: Eins in gegenseitiger Liebe. Wenn es also 
einen gültigen Weg gibt, die Einheit Gottes über alle Unterschiede von 
Menschen, Rassen und Religionen zu erfahren, dann muß es diese Erfah- 
rung der menschlichen Liebe untereinander sein. 

II. Gott hat uns seinen Namen gesagt 

Die je-größere Unähnlichkeit Gottes ist kein Abgrund jenseits von Vater 
und Sohn und Geist, sondern das Liebesverhältnis von Gott-Vater und 
Gott-Sohn und Gott-Geist; hier wird der Glaubende, der verstehen will, 
über alle Einsicht und Erfahrung hinausgehoben. 

Aber nochmals überboten und zugleich in der menschlichen Geschichte 
und im Verständnis der einzelnen Menschen verankert wird dieses Ge- 
heimnis durch Jesus Christus. 

Das Lateran-Konzil berührt auch dies, daß Gott in Jesus für die Men- 
schen erkennbar und sichtbar geworden ist: •Denn der Vater hat dadurch, 
daß er von Ewigkeit den Sohn gezeugt hat, diesem sein Wesen gegeben, 
nach seinem eigenen Zeugnis: ,Was mein Vater mir gegeben hat, ist grö- 
ßer als alles' (Joh 10, 29)". Unter einer anderen Fragestellung wird eine 
Grundeinsicht des Neuen Testamentes aufgegriffen. Philippus fragt Jesus: 
•Herr, zeige uns den Vater: das genügt uns!" Jesus antwortet: •Solange 
bin ich mit euch zusammen, und trotzdem hast du mich noch nicht erkannt, 
Philippus? Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen ..." Der 
Johannesprolog faßt es kurz und bündig zusammen: •Niemand hat Gott 
je gesehen; der eingeborene Sohn, der an des Vaters Brust liegt, der hat 
Kunde von ihm gebracht." 

Johannes hat den Skandal des Christentums auf eine Formel gebracht: 
Gott, sichtbar geworden in Jesus! Dies wurde auch den gelehrten Zuhö- 
rern des Paulus auf dem Areopag zum Anstoß: nicht die Lehre von der Un- 
sichtbarkeit und Unbegreiflichkeit Gottes, sondern daß dieser unbegreif- 
liche Gott, den die Schrift •Vater" nennt, in Jesus Christus für alle sichtbar 
und greifbar wurde. 

Leider hat man diese Grundwahrheit des Christentums zu oft nur in 
rein rational und fast mathematisch anmutenden Formeln und Sätzen aus- 
gedrückt, statt sie im Bereich des lebendigen und glaubenden-denkerisehen 
Bemühens um Gott und Jesus Christus zu belassen, sie dem betenden Den- 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 341 

ken und dem liebenden Verstehen tiefer zu erschließen. Als Reaktion 
darauf haben dann andere die Unbegreiflichkeit Gottes so isoliert heraus- 
gestellt, daß jedes Verstehen-Wollen von Gott als rationalistisch und un- 
gläubig abgetan wurde. 

Am Bilderstreit der Spätantike, in dem es um die Frage ging: Darf man 
Gott und Jesus bildlich darstellen? - 754 wurde die Frage offiziell ver- 
neint; 787, auf dem II. Konzil von Nizäa, wurden die Bilder konziliar reha- 
bilitiert -, läßt sich der Konflikt ablesen8: Verbietet die Unbegreiflichkeit 
Gottes jedes Bild, oder erlaubt und gebietet Gottes Menschwerdung die 
Versuche, ihn über Bilder zu verehren und zu loben. Heutige Versuche, eine 
negative, gestaltfeindliche Theologie zur obersten Norm des Sprechens von 
Gott zu erheben, stellen vor die gleiche Frage9. 

Dabei hat schon das Alte Testament die Frage beantwortet. Diese Ant- 
wort weist auf eine klare Mitte: Gott hat dem Volk Israel vielfach seinen 
Namen, das heißt alttestamentlich, sein Wesen geoffenbart. Diese •Na- 
mens"-Nennung Gottes von sich selbst ist durch keine Theologie und 
Mystik der Namenlosigkeit überholt. Aber es war keine Satz-, sondern 
eine gelebte Wahrheit. Deshalb lautete das dritte der Sinai-Gebote: Du 
sollst den Namen Gottes nicht unnütz, nicht eitel aussprechen. Gott sagte 
durch Mose dem Volk, daß sein Name nur im rechten Raum, nur in der 
betenden Hinwendung zu Gott und im liturgischen Rahmen der Gottes- 
verehrung genannt werden dürfe und einen Sinn habe. Martin Buber hat 
dieses Gebot des Alten Bundes auf die Formel gebracht: Man kann von 
Gott nicht in der unpersönlichen Es-Form sprechen; dann wird er ein 
Götze, ein Ding unter den Dingen. Man darf ihn nur anreden, von ihm nur 
in der Du-Form der personalen Beziehung sprechen. 

Wie es auch um eine genauere exegetische und philosophische Beschrei- 
bung stehen mag, der Weg zur Gottes-Erkenntnis und Gottes-Erfahrung 
ist gezeigt: zwischen intellektueller Besitzergreifung (Rationalismus) und 
dem Irrationalismus des Schweigens führt er über die lebendige Beziehung 
zu Gott. In dieser Beziehung - sei sie mehr suchend oder schon geschenkte 
Erfüllung - lebt die Einsicht in die personale Güte Gottes. Aus dieser Be- 
ziehung wächst das betende, preisende oder zeugnisgebende Sprechen von 

8 Chr. v. Schönborn, L'icone du Christ. Fondements theologiques elabores entre le /er 
et le II* Concile de Nicee (325-787), Fribourg 1976, zeigt, wie eng das Ja zur bildlichen 
Darstellung Jesu mit dem Ja zu Gott, als entsprechbarem Du, zusammenhängt. 
9 Man zitiert zustimmend L. Wittgenstein: •Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies 
zeigt sich. Es ist das Mystische. ... Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man 
schweigen", verschweigt dabei allerdings, daß Wittgenstein selbst später diesen Grund- 
ansatz des •Tractatus logico-philosophicus" widerrufen hat, und daß selbst im •Trac- 
tatus" diese berühmten Sätze eher eine Dekuvrierung von Scheinproblemen als eine 
positive Beziehung zur Religiosität besagen. 



Josef Sudbrack 342 

Gott. Zwischen Rationalismus und Irrationalismus tut sich der Weg des 
Glaubens und der Frömmigkeit auf. Gott ist Licht (Logos) und nicht Nacht 
(A-Logos). 

Schon im Alten Testament geht es nicht um zwei, vielleicht sogar gleich- 
wertige Möglichkeiten der Gotteserfahrung - hier der gestalthafte, an- 
sprechbare Gott, dort der unaussprechbare, geheimnisvolle Gott -, sondern 
die eine lebendige Möglichkeit der Begegnung mit Gott, des Du-Sagens 
zu Gott ist immer schon beides: das Treffen auf Gottes Gestalt und in Got- 
tes Gestalt - nicht daneben, dahinter - und das Je-Tiefere-Erfahren: Ähn- 
lichkeit und Unähnlichkeit sind dasselbe. Das Neue Testament hat dies 
endgültig gewiß gemacht. •In ihm war Leben und das Leben war das Licht 
der Menschen - Und das Wort wurde Fleisch." Deshalb wagt der erste 
Johannesbrief zu sagen: •Was von Anfang an da war, was wir gehört, was 
wir mit unseren eigenen Augen gesehen, was wir beschaut und was unsere 
Hände betastet haben: Das Wort des Lebens! Es ist sichtbar geworden." 

Aber das Sichtbarwerden des unsichtbaren Gottes, das Begreiflichwer- 
den seiner Unbegreifbarkeit und das Ähnlichwerden seiner Unähnlich- 
keit wird nur im lebendigen Vollzug begriffen; deshalb gibt es in der 
Kirche ein ständig neues Bemühen, das Verhältnis des Menschen zu Gott 
lebbar, sichtbar und sogar greifbar zu machen. Das theologische Denken 
der griechischen Kirchenväter um die •Unerkennbarkeit Gottes" und der 
Beschluß des Lateran-Konzils (worin manche Gottes Namenlosigkeit fin- 
den) läßt sich nur von dieser Frage aus verstehen: Wie ist es möglich, daß 
die Unbegreiflichkeit Gottes begreiflich wurde in Jesus von Nazaret; daß 
die Unendlichkeit Gottes in den Grenzen der menschlichen Gestalt Jesu 
faßbar, die Unsichtbarkeit Gottes sichtbar, die •Unähnlichkeit" Gottes uns 
Menschen ähnlich wurde. 

Niemals wird es den Menschen gelingen, eine endgültige, unbeweglich 
bleibende Antwort zu geben: Das genau meint das Lateran-Konzil mit 
je-größerer Unähnlichkeit über alle Ähnlichkeit hinaus; aber dies nicht 
deshalb, weil Gott unerreichbar bleibt, sondern weil wir ihn in seinem Sohn 
Jesus Christus erkennen und verstehen können. Das Scheidewasser aller 
christlichen Bemühungen um dieses Geheimnis Gottes heißt Jesus Chri- 
stus. In ihm ist Gottes •Unähnlichkeit" uns so •ähnlich" geworden, daß 
wir ihn, d. i. Gott, mit Händen greifen können. 

Gott hat einen Namen; Jesus Christus hat ihn uns durch sein Leben und 
seine Liebe zum Vater gültig und endgültig geoffenbart. Aber es ist ein 
Name, der nur dem kundgetan wird, der sich suchend und gläubig Gott 
zuwendet. 

Der Tübinger Theologe Eberhard Jüngel wagt es sogar, diese Zusam- 
menhänge folgendermaßen auszulegen:  •Die Differenz von Gott und 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 343 

Mensch, die das Wesen des christlichen Glaubens konstituiert, ist demnach 
nicht die Differenz einer immer noch größeren Unähnlichkeit, sondern viel- 
mehr umgekehrt, die Differenz einer inmitten noch so großer Unähnlichkeit 
immer noch größeren Ähnlichkeit zwischen Gott und Mensch"10. 

III. Das Kreuz und die Nächstenliebe - zwei Schwerpunkte der 
Gotteserfahrung 

Was Jüngel schreibt, lehrt auch Paulus im Philipperbrief. Er spricht vom 
Gleich-(Ähnlich)-Sein Jesu Christi mit Gott und beschreibt sein Gleich- 
(Ähnlich)-Werden mit den Menschen: •Er nahm Menschengestalt an und 
wurde gehorsam bis in den Tod, bis in den Tod am Kreuz." 

Die poetische Dynamik der ersten Strophe des Hymnus zielt auf das 
Kreuz der letzten Zeile als das Amen zur Menschwerdung Jesu, das Amen 
von Gottes Ähnlich-Sein mit den Menschen. 

Das ist ganz und gar gegen die so billige heutige Mode, die Nähe Gottes 
nur nach Identitätserfahrung und Wohlgestimmtheit zu beurteilen. Auch 
der Philipperbrief ist ein Brief der Freude; kein anderer Hymnus des 
Neuen Testaments klingt so froh wie der seines Schlußkapitels: •Freut 
euch, und nochmals sage ich: Freuet euch ...!" Aber gerade dieser Brief hat 
als Herzstück den Gehorsam Jesu bis in den Tod am Kreuz. 

Wer die Nähe des wirklichen Gottes erfährt, kreist immer um beide 
Schwerpunkte des Christus-Hymnus: •Gehorsam bis in den Tod" - •Er- 
höht über alle Enden der Erde." Psychologisch wird sich diese Erfahrung 
je nach Mensch recht verschieden niederschlagen; aber immer wird sich 
in einer wahren Gotteserfahrung der Prozeß von Ähnlichkeit und Unähn- 
lichkeit und wieder Ähnlichkeit Gottes abspielen. So haben es die christ- 
lichen Mystiker beschrieben: Sie lebten vielleicht lange Zeit in der Ge- 
borgenheit ihres Glaubens; dann brach die Dunkelheit, das Kreuz herein; 
sie erfuhren Gottes Unähnlichkeit und gerieten an den Rand der Ver- 
zweiflung. Doch in der Hoffnung auf den noch größeren und anderen Gott 
wurde eine neue Erfahrung seiner Nähe, eine neue •Ähnlichkeit" ge- 
schenkt. Oft umschloß diese •Ähnlichkeit" eine weitere Entwicklung zur 
neuen tieferen •Unähnlichkeit" und Nacht, in der der Nichtbesitz der Hoff- 
nung noch weiteren und tieferen Raum für neue Erfahrung der Nähe, der 
•Ähnlichkeit" Gottes schuf. Oft wurde die neue Erfahrung der Geborgen- 
heit in Gott nun andauernder und gründender. Oft aber auch blieb in der 

10 Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 1977, 398. Das Buch ist die wohl gelungenste 
Weiterführung der Transzendental-Theologie in eine Theologie der Begegnung und der 
Liebe. 



Josef Sudbrack 344 

Erlebnis-Unmittelbarkeit die Gott-Ferne wie ein tragisches Verhängnis 
bestehen. Aber um diese Dunkelheit herum legte sich eine kaum bemerk- 
bare und doch wirkliche Zuversicht von Gottes Nähe, die man kaum anders 
als in paradoxen Worten ausdrücken kann. Therese von Lisieux tat es für 
ihre letzten Jahre: Ich kann nicht mehr glauben, ich kann nur noch lieben! 
Aus der Deutschen Mystik des Mittelalters stammt der Satz: Das Leid ist 
das Sakrament Gottes. Die Zuversicht von der Nähe und •Ähnlichkeit" 
Gottes, die aus dieser kaum zu beschreibenden Erfahrung der •Unähnlich- 
keit" herauswuchs, war stärker und tiefer als manches von dem, was so oft 
und so vorschnell als •Gottes-Erfahrung" ausgegeben wird. 

Diese Erfahrung kann man kaum besser als am konkreten Schicksal eines 
Menschen und am richtigsten an der Haltung Jesu, der sich dem Willen 
des Vaters •gehorsam" auslieferte •bis in den Tod am Kreuz" (das durch- 
gängige paradidonai bei Markus), ablesen. Theoretische Worte allein ver- 
sagen. Es ist eine Haltung, die zugleich verzichtet und im Verzicht ge- 
schenkt erhält, die die Dunkelheit wagt und darin die Helle ahnt, die den 
Karfreitag annimmt und deshalb auf Ostern zugeht. 

In der christlichen Spiritualität wird sie auch in der schlichten Hal- 
tung der Demut angedeutet. Viele Hinweise aus dem Neuen Testament - 
wie der Jubelruf des Herrn: •Ich bin sanftmütig und demütig von Herzen", 
oder die Seligpreisungen - führen dahin. Benediktus wie Ignatius von 
Loyola haben deshalb den Höhepunkt der Jesus-Nachfolge •Demut" ge- 
nannt. Das Wort ist heute mißverständlich. Doch wenn man es auf dem 
Erfahrungshintergrund der christlichen Mystik versteht, ahnt man, was 
damit gemeint ist. In den Begriffen des IV. Lateran-Konzils gesagt: In 
der Freude über Gottes Nähe, über Gottes Ähnlichkeit, geht Gottes Ferne, 
Gottes Unähnlichkeit auf. Aber gerade dann, wenn einer dies •demütig" 
annimmt, steht er vor Jesus, Gottes größerer Ähnlichkeit, und wird dem 
menschgewordenen Sohn Gottes, seiner Demut bis zum Kreuze •ähnlich"; 
dann wird in ihm der Osterfriede wachsen, daß Gott nahe ist. 

Der Christus-Hymnus aus dem Philipperbrief gibt noch einen weiteren 
Hinweis, um die Erfahrung von Gottes •Ähnlichkeit" zu beurteilen, daß 
Jesus Christus, obwohl in Gottes Gestalt seiend, sich nicht scheute, Men- 
schengestalt anzunehmen und gehorsam zu werden bis zum Tod am Kreuz. 

Paulus zitiert nämlich den Hymnus, um am Beispiel Jesu seiner Ge- 
meinde die gegenseitige Liebe einzuschärfen: •So macht meine Freude da- 
durch vollkommen, daß ihr eines Sinnes seid, indem ihr die gleiche Liebe 
hegt und einmütig dem gleichen Ziel zustrebt und nichts aus Rechthaberei 
oder eitlem Ehrgeiz tut, sondern in Demut einer den anderen höher als 
sich selbst erachte... Dieselbe Gesinnung wohne in euch allen, wie sie auch 
in Christus Jesus war ..." 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 345 

Für den unbefangenen Leser der Hl. Schrift gibt es kaum etwas Selbst- 
verständlicheres und zugleich Überraschenderes als das Zusammenrücken 
von Liebe zum Nächsten und Nähe zu Gott. Die Belege sind kaum zu zäh- 
len: von der Urbotschaft Jesu über die zwei gleichwichtigen Hauptgebote 
bis zur paulinischen Predigt oder gar dem johanneischen Wort: •Wer be- 
hauptet, ich habe ihn erkannt, und seine Gebote (dieses Gebot!) nicht hält, 
ist ein Lügner". 

Die christliche Spiritualität hat diese Botschaft der Nächstenliebe nicht 
immer ungebrochen in ihren theoretischen Überbau eingebracht, wie sehr 
auch die wirklich spirituellen Christen es zu leben versuchten. Es ist für- 
wahr auch nicht leicht, das Geheimnis der Gotteserfahrung und Sehnsucht 
nach dem Ewigen, der Unendlichkeit von Himmel und Erde einzubergen 
in den unscheinbaren Hinweis Jesu: •Was ihr dem Geringsten meiner 
Nächsten getan habt, habt ihr mir getan." Alles Reflektieren und auch alle 
Erfahrungstiefe bleiben zurück hinter dem, was an Christus sichtbar wurde. 

So ist auch der Versuch eines Franz von Sales nur ein recht •unähnliches" 
Unterfangen, die erfahrene •Ähnlichkeit" Gottes in Worte zu fassen. Auf 
dem Höhepunkt seines Theotimus spricht er von einer dreifachen Ekstase; 
einer dreifachen Verzückung. Die erste ist die der Erleuchtung: Licht, 
Weite, Schönheit, Helle ... doch diese erste •Verzückung .. . macht uns 
nicht besser, nach den Worten desjenigen, der in der Ekstase bis in den 
dritten Himmel entrückt wurde: Wenn ich alle Geheimnisse kenne und 
alle Wissenschaft, und die Liebe nicht habe, dann bin ich nichts. 

Demgemäß kann auch der böse Geist den Verstand, wenn man so sagen 
darf, in Ekstase und Verzückung versetzen, indem er ihm wunderbar Ein- 
sichten darbietet, die ihn über seine natürlichen Kräfte erheben, und er 
kann durch eine derartige Erleuchtung dem Willen eine Art eitler, weich- 
licher, süßlicher und unvollkommener Liebe in Gestalt von Wohlgefallen, 
Befriedigung und fühlbarem Trost verleihen. 

Allein die wahre Ekstase des Willens mitzuteilen, durch die er sich 
einzig und kraftvoll der göttlichen Güte hingibt, das kommt nur dem aller- 
höchsten Geiste zu, durch den die Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegos- 
sen ist." 

Die erste mystische Ekstase, die so viele allein im Auge haben, wenn sie 
von Mystik sprechen und daraus eine Über-Einheit aller Religionen kon- 
struieren, ist die der Erfahrung und der Erleuchtung. Franz von Sales 
zeigt, daß sie für sich allein trügerisch ist, ja sogar dämonisch sein kann, 
wenn sie nicht weitergeht in die wichtigere und richtigere •Ekstase des 
Willens", der Liebe zu Gott. Die Kriterien des Heiligen sind eindeutig: 
•Wenn daher die Ekstase mehr schön ist als gut, mehr leuchtend als wär- 
mend, mehr schauend als liebend, dann ist sie in hohem Maße zweifelhaft 



Josef Sudbrack 346 

und verdächtig." Doch als weiteres Merkmal für die echte Ekstase nennt er 
die dritte Weise der Ekstase, •eine Verzückung, die ganz heilig, ganz lie- 
benswürdig ist und die beiden anderen krönt; es ist die Verzückung des 
Werkes und Lebens." Mit anderen Worten: die Verzückung einer Liebe, 
die sich ganz und gar im guten und heiligen Leben erfüllt. 

•Wenn wir nun eine Person sehen, die im Gebet in Verzückungen gerät, 
durch die sie aus sich selbst heraustritt und sich über sich selbst zu Gott 
emporschwingt, die aber in ihrem Leben keinerlei Ekstase zeigt, kein nach 
oben gerichtetes und mit Gott vereinigtes Leben ... durch innere Sanftmut, 
Einfalt, Demut und vor allen Dingen durch eine bestätigende Liebe führt, 
dann kannst du glauben, Theotimus, daß alle diese Verzückungen in ho- 
hem Maße verdächtig und bedenklich sind ...". 

IV. Jesus Christus - der perspektivische Punkt jeder wahren 
Gotteserfahrung 

Franz von Sales zieht die Summe der großen Tradition christlicher Spiri- 
tualität und Mystik. Es ist anderen Weltanschauungen, liberalen oder wis- 
senschaftlichen, atheistischen oder buddhistischen, zuzugestehen, daß sie 
die Einheit der Religionen in der mystischen Erfahrung anders zu bestim- 
men suchen. Die christliche Tradition aber zeigt mit Franz von Sales einen 
Weg, der zugleich human wie realistisch ist; denn er nimmt das mensch- 
liche Leiden und Wirken mit hinein in die Gotteserfahrung. Nicht Erfah- 
rung in sich allein bezeugt, daß ein Mensch Gott berührt. Für sich allein 
kann diese - so unendlich und so tief sie auch sein mag - nach Franz von 
Sales und all den anderen auch dämonisches Trugwerk bilden. Heute wür- 
den wir ergänzen: kann es eine psychologische Bewußtseinserweiterung 
sein, die dort, wo jemand sie als allein gültig ansieht, nun tatsächlich dä- 
monische Züge annimmt. 

Man sollte also im Gespräch der Weltreligionen nicht dort den Ein- 
heitspunkt suchen, wo er für die christliche Tradition nicht sein kann; nicht 
also in einer noch so gearteten Erfahrung, mag sie Erleuchtung, Satori, 
Nichts, Nirwana, Samadhi oder sonstwie heißen. Die christliche Mystik 
möchte über diese Verzückung des Erkennens und Erfahrens hinausfüh- 
ren zur •Verzückung" der Liebe; und diese ist nur echte Gottesberührung, 
wenn sie sich bewährt in der •Verzückung" der Werke. 

Wo ein Christ in einer sogenannten •Seinserfahrung" von Niditchristen 
(oder auch Christen) einer solchen Höherführung der Erfahrungs-Ekstase 
begegnet, kann er froh vermuten, daß dort ein Mensch den wahren Gott 
erreicht hat. Und hierauf, nicht aber auf einer isolierten Erfahrung, sollte 
er das Gespräch über die Echtheit der Religionen, oder über das anonyme 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 347 

Christentum, oder über Jesus als den Punkt Omega der Entwicklung der 
Schöpfung hinlenken. 

Entsprechendes gilt auch umgekehrt, nämlich von der christlichen Erfah- 
rung des •Ähnlichseins" Gottes. Nur wenn diese sich in die Nicht-Erfah- 
rung, in die je größere Unähnlichkeit Gottes hinein öffnet, bewegt sie sich 
auf den wahren Gott hin. Und je konkreter diese •Unähnlichkeit" Gottes 
wird - so konkret, wie es der Gehorsam Jesu Christi •bis zum Tod am 
Kreuze" war -, desto sicherer weiß der Glaube, daß Gott •ähnlich" gewor- 
den ist und ganz nahe vor uns steht. 

Die christliche Spiritualität spricht von •Demut" und legt uns nahe, auch 
dieses Kriterium neben dem der •tätigen Liebe" anzulegen, um die Einheit 
der Gotteserfahrung in den Mystiken der Weltreligionen in den Blick zu 
bekommen. Aber selbst hier zeigt sich, daß menschliches Sprechen und 
Theoretisieren zu schwach sind, um das Gemeinte unmißverständlich aus- 
zudrücken. 

Augustinus z. B. will in seinen Psalmen-Predigten über die Gotteserfah- 
rung dasselbe sagen, wenn er vom ständigen •Hinüberspringen" (transi- 
lire) spricht: alles, auch das Selbst, auch die Eigenerfahrung muß über- 
sprungen werden in die Nähe Gottes hinein. Die Theologie faßt das Ge- 
meinte als Erfahrung des Gnadenhaften zusammen; also die Erfahrung, 
daß das Gemeinte gerade nicht aus der Erfahrung, aus dem Selbst, aus 
dem Eigenbereich stammt, sondern ein Geschenk ist, absolut und total ein 
Geschenk, das von außen (Gregor von Nyssa wie Luther betonen das •Ex- 
tra") kommt. Johannes vom Kreuz spricht von Nacht, andere sprechen von 
dunkler Wolke und Leid. 

Die sprachlichen und damit auch erfahrungsgefüllten Versuche, die Be- 
gegnung mit dem •je-ähnlicheren" und zugleich •je-unähnlicheren" Gott 
auszudrücken, sind vielfältig. Die Mystik ist keineswegs so uniform, wie 
einige Vertreter von •Mystik als Superreligion" es hinstellen. Und es wird 
wahrscheinlich vergebens sein, nur von den Beschreibungen her die Zeug- 
nisse beurteilen zu wollen. Je mehr aber sich einer in die großen Zeug- 
nisse der christlichen Spiritualität hinein vertieft, je bewußter er diese 
Erfahrungen an eigenen Erlebnissen und Ahnungen messen kann, desto 
deutlicher erfährt er, daß all das Gesagte von Nächsten-Liebe und Demut 
vor Gott als Kriterium und Höhepunkt der echten Gotteserfahrung auf 
einen einzigen Punkt hin konvergiert, und dieser trägt den Namen Jesus 
Christus. Was anderes liegt denn in seinem Kreuz als die totale Ausliefe- 
rung allen eigenen Wollens und Tuns in den Gehorsam gegenüber dem 
fernen Gott? Das, was in der christlichen Tradition •Demut" genannt wird, 
ist im höchsten Maße verwirklicht. Aber zugleich war Jesu Kreuz Ver- 
wirklichung der •restlosen" Liebe, zu seinem Vater und zu allen Menschen. 



Josef Sudbrack 348 

Jesus Christus wurde für die Großen der christlichen Mystik im Ver- 
lauf ihres Lebens immer stärker beides: Vorbild und Ort der Gottes- 
erfahrung. Vorbild, weil sie in seiner totalen Demut und seiner totalen 
Liebe das Beispiel und das Kriterium für ihre eigene Gotteserfahrung fin- 
den. Alle Ostererfahrung der Freude bleibt gezeichnet von den Stigmata 
und der Seitenwunde des Karfreitags, und alle Karfreitagserfahrung ist 
umfangen von einem noch größeren, wenn auch dunklen Vertrauen: •Va- 
ter, in deine Hände .. .".Beide Pole, •gehorsam bis zum Tode" und •erho- 
ben in die Herrlichkeit" gehören zusammen. Und zugleich trägt alle ihre 
Erfahrung die geheime oder offene Tendenz zur Nächstenliebe, wie es H. 
Urs von Balthasar in seinem vielleicht wichtigsten Buch gezeigt hat11. 

Ort der Gotteserfahrung aber wurde für die Großen der christlichen 
Mystik die Gestalt Jesu Christi, weil sie sich durch die bestandene Ausweg- 
losigkeit des Schmerzes und das getane Werk der Liebe hineingezogen 
wußten in die Wirklichkeit Jesu. So wie Paulus im Galaterbrief schreibt: 
•Ich bin mit Christus gekreuzigt; so lebe also nicht mehr ich selbst, sondern 
Christus lebt in mir". Es zeugt von einem tiefen Unverständnis, wenn die- 
ser Satz vom •Leben Christi in mir" interpretiert wird als ein Finden Jesu 
in der Innerlichkeit der eigenen Identität. Paulus sagt fast das genaue Ge- 
genteil dazu: Jesus lebt in mir, weil und insoweit ich mit ihm gekreuzigt 
bin, weil und insoweit ich aus meiner eigenen •Identität" herausgezogen 
wurde in die Nacht des Kreuzes. Ich erfahre die Ähnlichkeit Gottes 
nur, weil und insoweit ich hineingetaucht bin in seine Unähnlichkeit, in 
seine Menschwerdung und seinen Gehorsam bis zum Kreuz. Diese Span- 
nung ist in unserer Weltzeit nicht aufzulösen • es sei denn durch das Ge- 
genbild einer dämonischen Mystik, das von den christlichen Lehrern immer 
wieder als Abschreckung ausgemalt wird. Diese •Identität der Entäuße- 
rung" und •Identität im Nächsten": •Was ihr dem Geringsten meiner Brü- 
der getan habt, habt ihr mir getan", sind Maßstab aller Gotteserfahrung. 

Erst in diesen beiden Haltungen, die auf Jesus hin öffnen, weiß sich der 
christliche Gott-Erfahrene in der wahren Gotteserfahrung. Erst in diesen 
beiden Zügen tut sich das auf, was die Hl. Schrift Ostererfahrung nennt, 
und was für alle Zeiten die Struktur der Gotteserfahrung ausmacht, wie 
K. Rahner mit seinem Insistieren auf die •Ewige Bedeutung der Mensch- 
heit Jesu" betonen möchte. 

Hier liegt auch das Verständnis dessen zugrunde, was das IV. Lateran- 

11 Thomas und die Charismatik, in: Die Deutsche Thomas-Ausgabe, Band 23, Heidelberg 
1954, 253-464; ich habe Doktorarbeiten über den Basler Theologen gelesen, die dieses 
fundamentale Buch nicht einmal kannten! Von diesem Buch aus wäre es wohl auch nicht 
möglich gewesen, v. Balthasars Theologie allein von dem Entwurf seiner Theologischen 
Ästhetik her zu deuten, wie es Doktorarbeiten tun. 



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 349 

Konzil die je-größere Unähnlichkeit in aller Ähnlichkeit des Verhältnis- 
ses zwischen Gott und Mensch nannte. Es ist in letzter Konkretheit die 
Erfahrung, daß es keine größere Nähe zu Gott gibt als die der •Kreuzes- 
nachfolge" Jesu Christi. Aber gerade deshalb, weil der Mensch in dieser 
Nachfolge Jesus Christus trifft, findet er den nahen Gott, der uns so ähnlich 
geworden ist, daß ihn alle als Menschen erkennen und verstehen können. 

Im letzten Verständnis treffen sich beide Aussagen, die von der je-grö- 
ßeren Unähnlichkeit Gottes zu uns in all seiner Ähnlichkeit, und die um- 
gekehrte von der je-größeren Ähnlichkeit Gottes in all seiner Unähnlich- 
keit. Denn beide umschreiben die innere Dynamik der wahren Gotteserfah- 
rung. Je dichter und wirklicher sie uns zu sein scheint, desto unbekannter 
und weiter entfernt entwächst ihr die Wirklichkeit Gottes. Und je weiter 
entfernt, je unähnlicher und dunkler Gott für die Erfahrung zu werden 
scheint, desto näher ist er dem Menschen. Das Kreuz Jesu Christi, mit den 
beiden Balken seiner Demut vor Gott und seiner Liebe zu den Menschen, 
ist der perspektivische Punkt, auf den hin sich Ähnlichkeit und Unähnlich- 
keit Gottes in der Gotteserfahrung bewegen. Das Kreuz Jesu Christi aber 
ist der einzige Weg, der zur Ostererfahrung, zur gelebten und geahnten 
und schon erfahrenen Hoffnung des Stehens mit Jesus vor dem Vater hin- 

führt. 
Solange das Gespräch der Weltreligionen über die Gotteserfahrung 

noch nicht diese christologischen Strukturen jeder Begegnung mit Gott be- 
rührt, bleibt es im Vorfeld der wahren religiösen Erfahrung und kann eher 
täuschen als zum wahren Gott führen. Erst im vollen Ernstnehmen des 
Menschen Jesus und seines Wortes, daß niemand zum Vater komme außer 
durch ihn, findet der Christ den Maßstab dafür, was nun die Gotteserfah- 
rung ist, die Gott seinen Menschen innerhalb und außerhalb des Christen- 
tums schenkt. 




