Von der Helle und von der Dunkelheit
der Gotteserfahrung

Fin Beitrag zum Gesprich zwischen den Religionen

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Kaum eine wichtigere Aufgabe steht vor dem Christentum als das Ge-
sprich mit den anderen religiosen Uberlieferungen der Menschheit. Von
vielen Seiten her ist es eroffnet worden. Aber immer deutlicher wird, daf}
die wichtigste Tiir zum gegenseitigen Verstehen die der Erfahrung, der
lebendigen Begegnung mit Gott ist. Und so sind seit geraumer Zeit Mystik
und Gotteserfahrung in die Mitte dieses Bemithens um gegenseitiges Ver-
stindnis getragen.

1. Der Grund der Gottheit und der lebendige Gott

Als einen Wegweiser fiir dieses Gesprich pilegt man einen Satz des IV.
Lateran-Konzils von 1215 zu zitieren: , Von Schopfer und Geschopf kann
keine Ahnlichkeit ausgesagt werden, ohne dafl sie eine groflere Unéhn-
lichkeit zwischen beiden einschlosse“!. Und man deutet diesen Satz neuer-
dings ofter, als ob die Religionen in ihren Lehren sich eben nur mit dem
Sagbaren, also ,Ahnlichen“ beschiftigen konnten, wahrend sich dahinter
eine Tiefe der ,Unéhnlichkeit” auftue, wo die Erfahrenen aller Religio-
nen sich trifen. Die negative Theologie und dementsprechend die gegen-
standslose Passivitiit des Menschen seien der Begegnungsgrund der Reli-
gionen. ,Die Aktivitit des empirischen Ich hort auf, und der Medi-
tierende 138t sich ein in den Grund seines Wesens, um dort auf den Bereich
der absoluten Wirklichkeit zu stofien . .. Die Existenz dieses Bereichs der
Anwesenheit des absoluten Seins in unserem Wesensgrund bezeugen ein-
hellig die Erleuchteten aller Religionen und Zeiten“®. Ein vor kurzem
erschienenes Taschenbuch hat sich dieses Zusammentreffen aller Religio-
nen im ,Mystischen zum Thema gemacht: ,Da die Mystiker nun primar
von der eigenen religiosen Erfahrung ausgehen, verlieren fiir sie Kultus,
Dogma und Hierarchie der institutionalisierten Hauptstrémung ihrer Reli-

1 Neuner / Roos / Rahner / Weger, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehr-
verkiindigung, Regensburg 1971, 174-176. Manche der im folgenden aufgefiihrten Tat-
sachen finden sich belegt in: Sudbrack, Herausgefordert zur Meditation, Freiburg 1977.

2 Massa, Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens, Mainz 1974.



Josef Sudbrack 336

gion an Bedeutung. Sie entdecken die Mystik anderer Religionen, und es
kommt zu Synkretismen“. Aber der Autor zieht die logische Folgerung:
»Nachdem die Mystik aller Religionen immer schon auf dem Wege gewe-
sen ist, sich von der Orthodoxie der Einzelreligionen zu emanzipieren, wird
heute auf dem Emanzipationsweg der Mystik eine neue Station sichtbar:
die Ablésung der Mystik von der Religion iberhaupt“?.

Doch bleiben wir bei der von vielen vorgeschlagenen Gesprachsbasis
der Religionen untereinander: Im ,Mystischen“ sollen sich alle Religionen
treffen®. Dort erfahren die herausragenden Gestalten des Menschenge-
schlechts, dafl das ihnen gemeinsame Gottliche jenseits der verschiedenen
Gottesvorstellungen grofler, erhabener, geheimnisvoller, ,,undhnlicher® zu
all dem ist, was die Dogmatiker und Kirchenamtsvertreter festhalten moch-
ten. Gott ist ganz anders als alle Begriffe von Gott. Die Mystiker aber, die
Menschen, die ihn erfahren und beriihren, spiiren dies und bilden deshalb
heute schon die grofle Einheitsreligion, wohinein in der Zukunft sich die
Grenzen der Glaubensgemeinschaften auflosen sollen.

Das Anliegen ist berechtigt. Schon Paulus hat es auf dem Areopag in
Athen ausgesprochen: ,Das Wesen, das ihr verehrt, ohne es zu kennen, das
verkiindige ich euch“. Aber er hat zur gleichen Zeit als Kriterium und Be-
zugspunkt der religisen Einheit den Menschen Jesus hingestellt, den Gott
»fiir alle durch seine Auferstehung beglaubigt hat“. Damit aber stief} er
seine Zuhorer vor den Kopf: ,Den Juden ein Argernis, und den Heiden
eine Torheit. Sie verspotteten ihn und gingen weiter.

Das gleiche Anliegen, das sich nur in der Spanne von ,Sehnsucht aller®
und , Jesus aus Nazaret® verwirklichen kann, hat K. Rahner durch seine
Theologie des ,anonymen Christentums“ zu formulieren gesucht. ,,Ano-
nym*“, weil alle Menschen, nicht nur innerhalb, sondern auch auferhalb des
Christentums betroffen sind; ,Christlichkeit* aber, weil der Mann aus
Nazaret Kriterium und Mitte ist5.

3 Herderbiicherei Initiative 15, Die Suche nach dem anderen Zustand. Wiederkehr der
Mystik?, Freiburg 1976, 32. 34.

% Bertholet / v. Campenhausen / Goldammer, Worterbuch der Religionen, Stuttgart 1976:
»Mystik ist eine Erscheinung, die weder an Zeit noch Ort gebunden ist: ,sie redet die
Sprache aller Religionen, aber keine Religion ist ihr wesentlich .. .* (v. d. Leeaw)*.

5 Wie bewuflit Rahner sich ist, dafl man nicht von vermeintlichen Ahnlichkeiten inner-
halb der ,Mystik“ nun auf Identitit des Erfahrenen schliefen darf, zeigt er in seiner
letzten, ausfithrlichen Auflerung iiber Mystik: Mystische Erfahrung und Mystische Theo-
logie, Schriften X1I, Einsiedeln, Zirich, K6ln 1975, 434: ,Darum muf die ,spezifische Dif-
ferenz® solcher Erfahrungen im Unterschied zur ,normalen‘ Geisterfahrung des Christen
im ,naturalen’ Bereich des Menschen liegen. .. Psydiologisch unterscheiden sich mystische
Erfahrungen von ,normalen’ alltiglichen Bewuftseinsvorgingen nur im Bereich der
,Natur® und sind insofern grundsitzlich erlernbar.“ Was also im Christentum (und mehr
noch auflerhalb seiner) an Besonderheiten der Seins-, Selbst-, Gottes-Erfahrung vor-



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 337

Teilhard de Chardin, dessen Grofvision vom ,Punkt Omega“ die Men-
schen der verschiedensten Bekenntnisse begeistert hat, wird noch deutli-
cher. Das ,Mystische“ und darin die Einheit von Menschen und Kosmos
war sein Anliegen, war, wie er schrieb: ,die grofle Wissenschaft und die
grofle Kunst“. Deshalb suchte er iiberall die Begegnung mit der Mystik der
Weltreligionen. Deshalb wurde gerade die Begegnung von Ost und West
in der mystischen Erfahrung zum stindig neuen Thema seiner Arbeiten.
Vielleicht urteilt er zu undifferenziert, wenn er zwar in der 6stlichen Mystik
viele ,dem Wortlaut nach beinahe identische Ausdricke® zur christlichen
Erfahrung findet, aber dann den Grundunterschied in harter Absetzung
formuliert: Die 6stliche Mystik laufe auf eine ,Mystik ohne Liebe‘ hinaus,
weil sie ohne Person sei. Doch als Herausstellen der Christlichkeit der
Mystik ist sein Urteil richtig: ,, Fiir die 6stliche Mystik vollzieht sich die Lo-
sung des Vielen zum Einen durch Unterdriickung des Vielen. Die Einheit
hat nichts mit diesem Vielen gemeinsam, von dem man sich trennen mufl.
Der Zustand des Nirwana ist ein Rausch der Leere. Doch ist das eine Hal-
tung, die nicht wahr ist . . . Der religidse Sinn verlangt eine Einswerdung,
die keine Aufldsung des Seins ist. Um vereint zu sein, mufl man zwei sein
. .. Die Einheit wird erzielt, indem die Dinge in hochstméglicher Form in
sich selbst verwirklicht werden.“

Die Klarheit ist vorbildlich. Teilhard weist auf die Mystik in allen Reli-
gionen und in allen Zeiten hin. ,Aber unter dieser oberfldchlichen Gleich-
artigkeit . . . verbirgt sich ein schwerwiegender Gegensatz — oder sogar eine
wirklich grundlegende Unzuriickfithrbarkeit —, die aus der Verwechslung
zweier symmetrischer, aber diametral entgegengesetzter (,antipodialer)
Wege herriihrt, die Einheit des Geistes zu verstehen und deshalb zu
suchen.”

Der eine der beiden ,antipodialen®, also voneinander wegfiihrenden
Wege ist der der Auflésung aller Unterschiede; der andere aber der der
Entwicklung der einzelnen Wirklichkeiten, der Individualitdten, bis zur
Person, bis dorthin, wo der sich selbst besitzende Mensch sich iiberschreiten
kann zu dem anderen Menschen bis zum Dialog und zur personalen Liebe.
In der Beurteilung der 6stlichen Religionen mag Teilhard zu hart gewesen
sein, in der Herausarbeitung der christlichen Erfahrung aber traf er in die
Mitte®.
gefunden wird, bildet nur einen ,psychologischen, natiirlichen“ Unterschied zur norma-
len ,Glaubenserfahrung® eines jeden Christen, ganz gleich, ob sich das als Leere oder Sein,
als Gestalt oder Weite niederschligt. Aufgrund solcher psychologischen Erfahrungen
allein nun Ruckschlisse darauf zu ziehen, ob Gott oder das Selbst oder ein kosmisches
Schwingen berithrt wird, wire evidentermafien gegen Rahners Theologie.

8 Leicht greifbar sind die entsprechenden Auflerungen Teilhards in A. Haas, Teilhard
de Chardin-Lexikon, 11, Freiburg 1971, unter ,Mystik“, wonach hier zitiert wird. Die



Josef Sudbrack 338

In die gleiche Richtung zeigt nun auch der so viel miflbrauchte Satz des
Laterankonzils von , der grofieren Unéhnlichkeit in aller Ahnlichkeit zwi-
schen Schopfer und Geschopf“. Damals ging es um die Lehre des kalabri-
nensischen Abtes Joachim von Fiore (1 1202). Das Konzil verurteilte ihn,
weil er eine Gottheit hinter den drei Personen Gottes gelehrt habe: ,tres
personas, et illam communem essentiam quasi quartam®, ,drei Personen
und jenes gleichsam vierte gemeinsame Wesen®.

Die glaubige Treffsicherheit des Konzils (wenn auch nicht unbedingt
seine historische Griindlichkeit) 148t sich an den geschichtlichen Zusammen-
hingen ablesen. Uber das Hochmittelalter hinaus (Marguerita von Pore-
te, Meister Eckhart, die Sekten vom freien Geist) zu den nachreformatori-
schen Wirren von Schwarmern und Pseudomystikern (Rosenkreuzer) und
weiter zur franzosischen Mystik (Mme. Guyon) bis heute geht es der Er-
fahrungstheologie um die Frage: Darf man die Zweiheit der Liebe, die
Vielheit der Menschen, die Dreiheit Gottes versinken lassen in ein Meer
der gottlichen Ureinheit hinein, wo dann eben auch alle Religionen zu-
sammenfliefen? Oder bilden nicht gerade die Zwei-, die Drei-, die Viel-
heit den Garant dafiir, dafl das geschieht, was Liebe heifit? Die christliche
Antwort ist unumstoflich: In der abstrakten Sprache Teilhards de Chardin
gesagt: ,Die Einheit wird erzielt, indem die Dinge in hiochstméglicher
Form in sich selbst verwirklicht werden . .. Das Extrem der Zuneigungen
fiihrt zu Einheit“, nicht aber eine Nivellierung der Extreme zur vorper-
sonalen Einheit, wie sie der vor einigen Monaten verstorbene franzdsische
Zen-Buddhist F. A. Viallet gegen Teilhard lehrt: Man miisse vom perso-
nalen Punkt Omega riickwérts gehen zum vor-personalen Punkt Minus-
Omega; denn nur unter Aufgeben der Personalitit sei eine Einheit mog-
lich; nur der zen-buddhistische leere Kreis, ohne Mitte, sei das rechte
Symbol fiir die Einheit in Gott und die Einheit der Menschen im Gottli-
chen. Doch die christliche Erfahrung ist anders: Das Letzte und Hochste an

bisher erschienenen drei Binde von Teilhards frihen Tagbiichern zeigen, wie sich der
Jesuit von einer quasi-pantheistischen Anlage und einer Materie-Erfahrung immer klarer
zum personalen christlichen Gottesbild durchgerungen hat. Der vor kurzem verstorbene
Oxforder Religionswissenschaftler R. C. Zachner bat die Vision Teilhards als Basis fir
cin Religionsgesprich am intensivsten herausgearbeitet. Von ihm stammt z. B. auch der
Vergleich zwischen Teilhard und Aurcbindo; vgl. Evolution in Religion. A Study in Sri
Aurobindo and Pierre Teilhard de Chardin, Oxford 1971. Zu Beginn der Meditations-
bewegung wurde er mit J.-A. Cuttat als einer der besten Kenner ostlicher Meditation
oft zitiert; seitdem er sich aber — dhnlich wie Cuttat — scharf von den Versuchen distan-
ziert hat, Zen ins Christentum zu integrieren, wird er nicht mehr erwdhnt. Vgl. dazu
seine umspannende Synthese: Concordant discord. The Interdependence of Faiths, Ox-
ford 1970, besonders 279-301. Fiir Zachner bildet der Hinduismus, besonders in der Ge-
stalt der letzten Kapitel der Bhagavad-Gita, die Briicke zwischen westlicher und &stlicher
Mystik.



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 339

Erfahrung findet sich nicht dort, wo die Personhaftigkeit aufgegeben wird,
sondern wo eine Person sich hingibt an den geliebten Anderen.

Genau hier — nicht aber in der Beschreibung eines iibergéttlichen Ge-
heimnisses — liegt die Spitze der konziliaren Aussage. Mit starken Worten
wird der Unterschied der drei gottlichen Personen hervorgehoben. ,Ob-
gleich also ein anderer der Vater ist, ein anderer der Sohn, ein anderer der
Heilige Geist, gibt es doch nicht etwas anderes (was als Gemeinsames da-
hinter oder darinnen oder dartber liegt), sondern, was der Vater ist, ganz
dasselbe ist auch der Sohn und der Heilige Geist®.

Was Liebende ahnen, dafl namlich zwei nicht durch Verlust des Selbst
in eine urspriinglichere Einheit zuriickfinden, sondern durch Selbstwerdung
in der Hingabe und durch Hingabe in der Selbstwerdung ,eins® werden,
dies ist bei Gott von Ewigkeit her in unbegreiflicher Weise verwirklicht.
Die christliche Lehre driickt es als personale Liebe zwischen dem Vater und
dem Sohn im Heiligen Geist aus; und trotz allem Bemiihen hat noch nie-
mand eine bessere Begrifflichkeit dafiir gefunden als die drei Personen,
die in der Total-Hingabe zueinander eine gottliche Natur sind, und nicht
etwas viertes Gottliches haben und darin aufgehen’.

Mit seinem Sprechen von der je-grofieren Undhnlichkeit in aller Ahn-
lichkeit distanziert sich das IV. Lateran-Konzil von dem mysteriésen Uber-
wesen in Gott. Es stellt heraus, dal wir niemals das Geheimnis der gott-
lichen Liebeseinheit begreifen konnen: ein Geheimnis, das Verschieden-
heit und Personalitit nicht aufldst, sondern in der uniiberbietbaren Weise
verwirklicht, die in der menschlichen-liebenden Begegnung ihre genaueste
Analogie hat.

Auf diese Analogie nimmt der Konzilstext sogar ausdriicklich Bezug. Er
interpretiert Abt Joachim dahingehend, dafl dieser auch die Vielzahl der
Menschen in den géttlichen Urgrund habe auflésen wollen. Dagegen wird
gesagt: , Wenn aber die ewige Wahrheit (Jesus) fir die Glaubigen zum
Vater betet: ,Ich will, dafl sie in uns eins seien, wie auch wir eins sind*
(Joh 17, 22), so wird hier das Wort ,eins’ fiir die Glaubigen in dem Sinn
genommen, dafl darunter die Liebeseinheit in der Gnade, fiir die g6ttli-
chen Personen aber, dafl darunter die Einselbigkeit der Natur verstanden

7 Daf dies auf Erfahrung und nicht auf reine Spekulation oder formales Glauben zuriick-
geht, hat Martin Buber in unvergleichlicher sprachlicher Dichte gezeigt. Er wies dabei auf
die Versuchung der Mystik hin, die Einheits-Erfahrung der Liebe in un- und vor-persona-
ler Weise auf ontologische Substanz-Einheit zu reduzieren. So weifl auch S. Freud, in:
Das Unbehagen an der Kultur, 1930, 5: ,Auf der Hohe der Verliebtheit droht die Gren-
ze zwischen Ich nnd Objekt zu verschwinden. Allen Zeugnissen der Sinne entgegen be-
hauptet der Verliebte, dafl Ich und Du eins seien.“ Doch die Zweiheit der Liebe ist onto-
logisch dichter und seinshaft mehr ,eins“ als die Einheit des Verschmelzens. Vgl. das un-
ter Anm. 1 angefithrte Buch des V1.



Josef Sudbrack 340

wird.” Weil das Konzil auf der Dreipersonalitat Gottes besteht, nicht aber,
weil es ein mysterioses Uberwesen dahinter erahnt, spricht es von der , gré-
Reren Undhnlichkeit* Gottes in aller Ahnlichkeit mit den Kreaturen.

Damit wird eine alte patristische Unterscheidung aufgenommen: Was
die Menschen als Gnade geschenkt erhalten, die Einheit der Liebe, eben
das ist Gott von Natur aus: Eins in gegenseitiger Liebe. Wenn es also
einen giltigen Weg gibt, die Einheit Gottes tiber alle Unterschiede von
Menschen, Rassen und Religionen zu erfahren, dann muf} es diese Erfah-
rung der menschlichen Liebe untereinander sein.

I1. Gott hat uns seinen Namen gesagt

Die je-grofiere Undhnlichkeit Gottes ist kein Abgrund jenseits von Vater
und Sohn und Geist, sondern das Liebesverhiltnis von Gott-Vater und
Gott-Sohn und Gott-Geist; hier wird der Glaubende, der verstehen will,
Uber alle Einsicht und Erfahrung hinausgehoben.

Aber nochmals iiberboten und zugleich in der menschlichen Geschichte
und im Verstdndnis der einzelnen Menschen verankert wird dieses Ge-
heimnis durch Jesus Christus.

Das Lateran-Konzil beriihrt auch dies, dafl Gott in Jesus fir die Men-
schen erkennbar und sichtbar geworden ist: ,Denn der Vater hat dadurdh,
dafl er von Ewigkeit den Sohn gezeugt hat, diesem sein Wesen gegeben,
nach seinem eigenen Zeugnis: ,Was mein Vater mir gegeben hat, ist gro-
Rer als alles‘ (Job 10, 29)“. Unter einer anderen Fragestellung wird eine
Grundeinsicht des Neuen Testamentes aufgegriffen. Philippus fragt Jesus:
»Herr, zeige uns den Vater: das genigt uns!“ Jesus antwortet: ,Solange
bin ich mit euch zusammen, und trotzdem hast du mich noch nicht erkannt,
Philippus? Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen ...“ Der
Johannesprolog fafit es kurz und biindig zusammen: ,Niemand hat Gott
je gesehen; der eingeborene Sohn, der an des Vaters Brust liegt, der hat
Kunde von ihm gebracht.*

Jobannes hat den Skandal des Christentums auf eine Formel gebracht:
Gott, sichtbar geworden in Jesus! Dies wurde auch den gelehrten Zuho-
rern des Paulus auf dem Areopag zum Anstof3: nicht die Lehre von der Un-
sichtbarkeit und Unbegreiflichkeit Gottes, sondern dafl dieser unbegreif-
liche Gott, den die Schrift , Vater® nennt, in Jesus Christus fir alle sichtbar
und greifbar wurde.

Leider hat man diese Grundwahrheit des Christentums zu oft nur in
rein rational und fast mathematisch anmutenden Formeln und Sétzen aus-
gedriickt, statt sie im Bereich des lebendigen und glaubenden-denkerischen
Bemithens um Gott und Jesus Christus zu belassen, sie dem betenden Den-



Helle und Dunkelheit der Gotteser fahrung 341

ken und dem liecbenden Verstehen tiefer zu erschliefen. Als Reaktion
darauf haben dann andere die Unbegreiflichkeit Gottes so isoliert heraus-
gestellt, daf jedes Verstehen-Wollen von Gott als rationalistisch und un-
gldubig abgetan wurde.

Am Bilderstreit der Spitantike, in dem es um die Frage ging: Darf man
Gott und Jesus bildlich darstellen? — 754 wurde die Frage offiziell ver-
neint; 787, auf dem 11, Konzil von Nizda, wurden die Bilder konziliar reha-
bilitiert —, 1iflt sich der Konflikt ablesen®: Verbietet die Unbegreiflichkeit
Gottes jedes Bild, oder erlaubt und gebietet Gottes Menschwerdung die
Versuche, ihn iiber Bilder zu verehren und zu loben. Heutige Versuche, eine
negative, gestaltfeindliche Theologie zur obersten Norm des Sprechens von
Gott zu erheben, stellen vor die gleiche Frage®.

Dabei hat schon das Alte Testament die Frage beantwortet. Diese Ant-
wort weist auf eine klare Mitte: Gott hat dem Volk Israel vielfach seinen
Namen, das heifit alttestamentlich, sein Wesen geoffenbart. Diese ,Na-
mens“-Nennung Gottes von sich selbst ist durch keine Theologie und
Mystik der Namenlosigkeit iiberholt. Aber es war keine Satz-, sondern
eine gelebte Wahrheit. Deshalb lautete das dritte der Sinai-Gebote: Du
sollst den Namen Gottes nicht unniitz, nicht eitel aussprechen. Gott sagte
durch Mose dem Volk, dafl sein Name nur im rechten Raum, nur in der
betenden Hinwendung zu Gott und im liturgischen Rahmen der Gottes-
verehrung genannt werden diirfe und einen Sinn habe. Martin Buber hat
dieses Gebot des Alten Bundes auf die Formel gebracht: Man kann von
Gott nicht in der unpersénlichen Es-Form sprechen; dann wird er ein
Gétze, ein Ding unter den Dingen. Man darf ihn nur anreden, von ihm nur
in der Du-Form der personalen Beziehung sprechen.

Wie es auch um eine genauere exegetische und philosophische Beschrei-
bung stehen mag, der Weg zur Gottes-Erkenntnis und Gottes-Erfahrung
ist gezeigt: zwischen intellektueller Besitzergreifung (Rationalismus) und
dem Irrationalismus des Schweigens fiihrt er iber die lebendige Bezichung
zu Gott. In dieser Beziehung — sei sie mehr suchend oder schon geschenkte
Erfiillung — lebt die Einsicht in die personale Giite Gottes. Aus dieser Be-
zichung wichst das betende, preisende oder zeugnisgebende Sprechen von

8 Chr. v. Schénborn, L'icéne du Christ. Fondements théologiques élaborés entre le Ier
et le IIe Concile de Nicée (325-787), Fribourg 1976, zeigt, wie eng das Ja zur bildlichen
Darstellung Jesn mit dem Ja zu Gott, als entsprechbarem Du, znsammenhingt.

9 Man zitiert zustimmend L. Wittgenstein: ,Es gibt allerdings Unanssprechliches. Dies
zeigt sich. Es ist das Mystische. ... Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mofl man
schweigen®, verschweigt dabei allerdings, dal Wittgenstein selbst spiter diesen Grund-
ansatz des ,Tractatus logico-philosophicus® widerrufen hat, und daf selbst im » Trac-
tatus“ diese beriihmten Sitze eher eine Dekuvrierung von Scheinproblemen als eine
positive Beziehung zur Religiositit besagen.



Josef Sudbrack 342

Gott. Zwischen Rationalismus und Irrationalismus tut sich der Weg des
Glaubens und der Frommigkeit auf. Gott ist Licht (Logos) und nicht Nacht
(A-Logos).

Schon im Alten Testament geht es nicht um zwei, vielleicht sogar gleich-
wertige Moglichkeiten der Gotteserfahrung — hier der gestalthafte, an-
sprechbare Gott, dort der unaussprechbare, geheimnisvolle Gott —, sondern
die eine lebendige Moglichkeit der Begegnung mit Gott, des Du-Sagens
zu Gott ist immer schon beides: das Treffen auf Gottes Gestalt und in Got-
tes Gestalt — nicht daneben, dahinter ~ und das Je-Tiefere-Erfahren: Ahn-
lichkeit und Unéhnlichkeit sind dasselbe. Das Neue Testament hat dies
endgiiltig gewifl gemacht. ,In ihm war Leben und das Leben war das Licht
der Menschen — Und das Wort wurde Fleisch.“ Deshalb wagt der erste
Johannesbrief zu sagen: , Was von Anfang an da war, was wir gehért, was
wir mit unseren eigenen Augen gesehen, was wir beschaut und was unsere
Haénde betastet haben: Das Wort des Lebens! Es ist sichtbar geworden.

Aber das Sichtbarwerden des unsichtbaren Gottes, das Begreiflichwer-
den seiner Unbegreifbarkeit und das Ahnlichwerden seiner Unihnlich-
keit wird nur im lebendigen Vollzug begriffen; deshalb gibt es in der
Kirche ein stindig neues Bemiihen, das Verhiltnis des Menschen zu Gott
lebbar, sichtbar und sogar greifbar zu machen. Das theologische Denken
der griechischen Kirchenviter um die ,Unerkennbarkeit Gottes“ und der
Beschlufl des Lateran-Konzils (worin manche Gottes Namenlosigkeit fin-
den) 1dfit sich nur von dieser Frage aus verstehen: Wie ist es moglich, daf§
die Unbegreiflichkeit Gottes begreiflich wurde in Jesus von Nazaret; dafl
die Unendlichkeit Gottes in den Grenzen der menschlichen Gestalt Jesu
fafibar, die Unsichtbarkeit Gottes sichtbar, die , Unahnlichkeit* Gottes uns
Menschen dhnlich wurde.

Niemals wird es den Menschen gelingen, eine endgiiltige, unbeweglich
bleibende Antwort zu geben: Das genau meint das Lateran-Konzil mit
je-grofierer Unéhnlichkeit iiber alle Ahnlichkeit hinaus; aber dies nicht
deshalb, weil Gott unerreichbar bleibt, sondern weil wir ihn in seinem Sohn
Jesus Christus erkennen und verstehen kénnen. Das Scheidewasser aller
christlichen Bemithungen um dieses Geheimnis Gottes heifit Jesus Chri-
stus. In ihm ist Gottes ,Unahnlichkeit“ uns so ,ahnlich® geworden, daf§
wir ihn, d. i. Gott, mit Hinden greifen konnen.

Gott hat einen Namen; Jesus Christus hat ihn uns durch sein Leben und
seine Liebe zum Vater giltig und endgiiltig geoffenbart. Aber es ist ein
Name, der nur dem kundgetan wird, der sich suchend und gliaubig Gott
zuwendet.

Der Tibinger Theologe Eberhard Jiingel wagt es sogar, diese Zusam-
menhidnge folgendermaflen auszulegen: ,Die Differenz von Gott und



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 343

Mensdh, die das Wesen des christlichen Glaubens konstituiert, ist demnach
nicht die Differenz einer immer noch gréfieren Undhnlichkeit, sondern viel-
mehr umgekehrt, die Differenz einer inmitten noch so grofier Undhbnlichkeit
immer noch grofieren Ahnlichkeit zwischen Gott und Mensch®*°.

111. Das Kreuz und die Nichstenliebe — zwei Schwerpunkte der
Gotteserfahrung

Was Jiingel schreibt, lehrt auch Paulus im Philipperbrief. Er spricht vom
Gleich-(Ahnlich)-Sein Jesu Christi mit Gott und beschreibt sein Gleich-
(Ahnlich)-Werden mit den Menschen: ,Er nahm Menschengestalt an und
wurde gehorsam bis in den Tod, bis in den Tod am Kreuz.

Die poetische Dynamik der ersten Strophe des Hymnus zielt auf das
Kreuz der letzten Zeile als das Amen zur Menschwerdung Jesu, das Amen
von Gottes Ahnlich-Sein mit den Menschen.

Das ist ganz und gar gegen die so billige heutige Mode, die Nahe Gottes
nur nach Identititserfahrung und Wohlgestimmtheit zu beurteilen. Auch
der Philipperbrief ist ein Brief der Freude; kein anderer Hymnus des
Neuen Testaments klingt so froh wie der seines Schluflkapitels: ,Freut
euch, und nochmals sage ich: Freuet euch . . .!“ Aber gerade dieser Brief hat
als Herzstiick den Gehorsam Jesu bis in den Tod am Kreuz.

Wer die Nihe des wirklichen Gottes erfahrt, kreist immer um beide
Schwerpunkte des Christus-Hymnus: ,Gehorsam bis in den Tod* - ,Er-
hoht iiber alle Enden der Erde.“ Psychologisch wird sich diese Erfahrung
je nach Mensch recht verschieden niederschlagen; aber immer wird sich
in einer wahren Gotteserfahrung der Prozef von Ahnlichkeit und Unéhn-
lichkeit und wieder Ahnlichkeit Gottes abspielen. So haben es die christ-
lichen Mystiker beschrieben: Sie lebten vielleicht lange Zeit in der Ge-
borgenheit ihres Glaubens; dann brach die Dunkelheit, das Kreuz herein;
sie erfuhren Gottes Unihnlichkeit und gerieten an den Rand der Ver-
zweiflung. Doch in der Hoffnung auf den noch gréfleren und anderen Gott
wurde eine neue Erfahrung seiner Nihe, eine neue ,Ahnlichkeit® ge-
schenkt. Oft umschlofl diese ,, Ahnlichkeit® eine weitere Entwicklung zur
neuen tieferen , Unihnlichkeit* und Nacht, in der der Nichtbesitz der Hoff-
nung noch weiteren und tieferen Raum fiir neue Erfahrung der Néhe, der
,Ahnlichkeit* Gottes schuf. Oft wurde die neue Erfahrung der Geborgen-
heit in Gott nun andauernder und griindender. Oft aber auch blieb in der

18 Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen 1977, 398. Das Buch ist die wohl gelungenste
Weiterfibrung der Transzendental-Theologie in eine Theologie der Begegnung und der
Liebe.



Josef Sudbrack 344

Erlebnis-Unmittelbarkeit die Gott-Ferne wie ein tragisches Verhingnis
bestehen. Aber um diese Dunkelheit herum legte sich eine kaum bemerk-
bare und doch wirkliche Zuversicht von Gottes Nihe, die man kaum anders
als in paradoxen Worten ausdriicken kann. Therese von Lisieux tat es fiir
ihre letzten Jahre: Ich kann nicht mehr glauben, ich kann nur noch lieben!
Aus der Deutschen Mystik des Mittelalters stammt der Satz: Das Leid ist
das Sakrament Gottes. Die Zuversicht von der Nihe und , Ahnlichkeit*
Gottes, die aus dieser kaum zu beschreibenden Erfahrung der ,,Unahnlich-
keit“ herauswuchs, war stirker und tiefer als manches von dem, was so oft
und so vorschnell als ,,Gottes-Erfahrung® ausgegeben wird.

Diese Erfahrung kann man kaum besser als am konkreten Schicksal eines
Menschen und am richtigsten an der Haltung Jesu, der sich dem Willen
des Vaters ,gehorsam“ auslieferte ,,bis in den Tod am Kreuz* (das durch-
gangige paradidonai bei Markus), ablesen. Theoretische Worte allein ver-
sagen. Es ist eine Haltung, die zugleich verzichtet und im Verzicht ge-
schenkt erhalt, die die Dunkelbeit wagt und darin die Helle ahnt, die den
Karfreitag annimmt und deshalb auf Ostern zugeht.

In der christlichen Spiritualitiat wird sie auch in der schlichten Hal-
tung der Demut angedeutet. Viele Hinweise aus dem Neuen Testament —
wie der Jubelruf des Herrn: ,, Ich bin sanftmiitig und demitig von Herzen®,
oder die Seligpreisungen ~ fithren dahin. Benediktus wic Ignatius von
Loyola haben deshalb den Hohepunkt der Jesus-Nachfolge ,Demut® ge-
nannt. Das Wort ist heute miflverstindlich. Doch wenn man es auf dem
Erfahrungshintergrund der christlichen Mystik versteht, ahnt man, was
damit gemeint ist. In den Begriffen des IV. Lateran-Konzils gesagt: In
der Freude iiber Gottes Nahe, iiber Gottes Ahnlichkeit, geht Gottes Ferne,
Gottes Undhnlichkeit auf. Aber gerade dann, wenn einer dies »demitig“
annimmt, steht er vor Jesus, Gottes grofierer Ahnlichkeit, und wird dem
menschgewordenen Sohn Gottes, seiner Demut bis zum Kreuze »ahnlich®;
dann wird in ihm der Osterfriede wachsen, daf Gott nahe ist.

Der Christus-Hymnus aus dem Philipperbrief gibt noch einen weiteren
Hinweis, um die Erfahrung von Gottes , Ahnlichkeit“ zu beurteilen, daff
Jesus Christus, obwohl in Gottes Gestalt seiend, sich nicht scheute, Men-
schengestalt anzunehmen und gehorsam zu werden bis zum Tod am Kreuz.

Paulus zitiert nimlich den Hymnus, um am Beispiel Jesu seiner Ge-
meinde die gegenseitige Liebe einzuschirfen: ,So macht meine Freude da-
durch vollkommen, dafl ihr eines Sinnes seid, indem ihr die gleiche Liebe
hegt und einmiitig dem gleichen Ziel zustrebt und nichts aus Rechthaberei
oder eitlem Ehrgeiz tut, sondern in Demut einer den anderen héher als
sich selbst erachte . . . Dieselbe Gesinnung wohne in euch allen, wie sie auch
in Christus Jesus war .. .“



Helle und Dunkelheit der Golteserfahrung 345

Fiir den unbefangenen Leser der HI. Schrift gibt es kaum etwas Selbst-
verstindlicheres und zugleich Uberraschenderes als das Zusammenriicken
von Liebe zum Nichsten und Nihe zu Gott. Die Belege sind kaum zu zih-
len: von der Urbotschaft Jesu iiber die zwei gleichwichtigen Hauptgebote
bis zur paulinischen Predigt oder gar dem johanneischen Wort: , Wer be-
hauptet, ich habe ihn erkannt, und seine Gebote (dieses Gebot!) nicht halt,
ist ein Ligner®.

Die christliche Spiritualitit hat diese Botschaft der Néchstenliebe nicht
immer ungebrochen in ihren theoretischen Uberbau eingebracht, wie sehr
auch die wirklich spirituellen Christen es zu leben versuchten. Es ist fiir-
wahr auch nicht leicht, das Geheimnis der Gotteserfahrung und Sehnsucht
nach dem Ewigen, der Unendlichkeit von Himmel und Erde einzubergen
in den unscheinbaren Hinweis Jesu: ,Was ihr dem Geringsten meiner
Nichsten getan habt, habt ihr mir getan.“ Alles Reflektieren und auch alle
Erfahrungstiefe bleiben zuriick hinter dem, was an Christus sichtbar wurde.

So ist auch der Versuch eines Franz von Sales nur ein recht ,undhnliches®
Unterfangen, die erfahrene , Ahnlichkeit* Gottes in Worte zu fassen. Auf
dem Hohepunkt seines Theotimus spricht er von einer dreifachen Ekstase;
einer dreifachen Verziikung. Die erste ist die der Erleuchtung: Licht,
Weite, Schonheit, Helle ... doch diese erste ,Verzickung ... macht uns
nicht besser, nach den Worten desjenigen, der in der Ekstase bis in den
dritten Himmel entriickt wurde: Wenn ich alle Geheimnisse kenne und
alle Wissenschaft, und die Liebe nicht habe, dann bin ich nichts.

Demgemiafl kann auch der bose Geist den Verstand, wenn man so sagen
darf, in Ekstase und Verziickung versetzen, indem er ihm wunderbar Ein-
sichten darbietet, die ihn iiber seine natiirlichen Krifte erheben, und er
kann durch eine derartige Erleuchtung dem Willen eine Art eitler, weich-
licher, stifflicher und unvollkommener Liebe in Gestalt von Wohlgefallen,
Befriedigung und fihlbarem Trost verleihen.

Allein die wahre Ekstase des Willens mitzuteilen, durch die er sich
einzig und kraftvoll der gottlichen Giite hingibt, das kommt nur dem aller-
hochsten Geiste zu, durch den die Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegos-
sen ist.”

Die erste mystische Ekstase, die so viele allein im Auge haben, wenn sie
von Mystik sprechen und daraus eine Uber-Einheit aller Religionen kon-
struieren, ist die der Erfahrung und der Erleuchtung. Franz von Sales
zeigt, dafl sie fir sich allein triigerisch ist, ja sogar damonisch sein kann,
wenn sie nicht weitergeht in die wichtigere und richtigere ,Ekstase des
Willens“, der Liebe zu Gott. Die Kriterien des Heiligen sind eindeutig:
» Wenn daher die Ekstase mehr schon ist als gut, mehr leuchtend als war-
mend, mehr schauend als liebend, dann ist sie in hohem Mafie zweifelhaft



Josef Sudbrack 346

und verdachtig.“ Doch als weiteres Merkmal fiir die echte Ekstase nennt er
die dritte Weise der Ekstase, ,eine Verziickung, die ganz heilig, ganz lie-
benswiirdig ist und die beiden anderen kront; es ist die Verziickung des
Werkes und Lebens.“ Mit anderen Worten: die Verziickung einer Liebe,
die sich ganz und gar im guten und heiligen Leben erfiillt.

» Wenn wir nun eine Person sehen, die im Gebet in Verziidungen gerit,
durch die sie aus sich selbst heraustritt und sich Gber sich selbst zu Gott
emporschwingt, die aber in ihrem Leben keinerlei Ekstase zeigt, kein nach
oben gerichtetes und mit Gott vereinigtes Leben . . . durch innere Sanftmut,
Einfalt, Demut und vor allen Dingen durch eine bestatigende Liebe fiihrt,
dann kannst du glauben, Theotimus, daf} alle diese Verziickungen in ho-
hem Mafle verdichtig und bedenklich sind . . .“.

IV. Jesus Christus — der perspektivische Punkt jeder wahren
Gotteserfahrung

Franz von Sales zieht die Summe der groflen Tradition christlicher Spiri-
tualitdt und Mystik. Es ist anderen Weltanschauungen, liberalen oder wis-
senschaftlichen, atheistischen oder buddhistischen, zuzugestehen, dafl sie
die Einheit der Religionen in der mystischen Erfahrung anders zu bestim-
men suchen. Die christliche Tradition aber zeigt mit Franz von Sales einen
Weg, der zugleich human wie realistisch ist; denn er nimmt das mensch-
liche Leiden und Wirken mit hinein in die Gotteserfahrung. Nicht Erfah-
rung in sich allein bezeugt, dafl ein Mensch Gott berthrt. Fiir sich allein
kann diese — so unendlich und so tief sie auch sein mag — nach Franz von
Sales und all den anderen auch ddmonisches Trugwerk bilden. Heute wiir-
den wir erginzen: kann es eine psychologische Bewufltseinserweiterung
sein, die dort, wo jemand sie als allein giiltig ansieht, nun tatsdchlich da-
monische Ziige annimmt.

Man sollte also im Gesprach der Weltreligionen nicht dort den Ein-
heitspunkt suchen, wo er fir die christliche Tradition nicht sein kann; nicht
also in einer noch so gearteten Erfahrung, mag sie Erlenchtung, Satori,
Nichts, Nirwana, Samadhi oder sonstwie heiflen. Die christliche Mystik
mochte iiber diese Verziickung des Erkennens und Erfahrens hinausfith-
ren zur , Verziickung® der Liebe; und diese ist nur echte Gottesbertihrung,
wenn sie sich bewadhrt in der , Verziickung® der Werke.

Wo ein Christ in einer sogenannten ,Seinserfahrung® von Nichtchristen
(oder auch Christen) einer solchen Hoherfithrung der Erfahrungs-Ekstase
begegnet, kann er froh vermuten, dafl dort ein Mensch den wahren Gott
erreicht hat. Und hierauf, nicht aber auf einer isolierten Erfahrung, sollte
er das Gesprach iiber die Echtheit der Religionen, oder iiber das anonyme



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 347

Christentum, oder tiber Jesus als den Punkt Omega der Entwicklung der
Schopfung hinlenken.

Entsprechendes gilt auch umgekehrt, ndmlich von der christlichen Erfah-
rung des ,Ahnlichseins“ Gottes. Nur wenn diese sich in die Nicht-Erfah-
rung, in die je grofiere Unahnlichkeit Gottes hinein 6ffnet, bewegt sie sich
auf den wahren Gott hin. Und je konkreter diese ,Unéhnlichkeit® Gottes
wird - so konkret, wie es der Gehorsam Jesu Christi ,bis zum Tod am
Kreuze“ war —, desto sicherer weifl der Glaube, dafl Gott ,dhnlich® gewor-
den ist und ganz nahe vor uns steht.

Die christliche Spiritualitét spricht von ,Demut® und legt uns nahe, auch
dieses Kriterium neben dem der ,titigen Liebe“ anzulegen, um die Einheit
der Gotteserfahrung in den Mystiken der Weltreligionen in den Blick zu
bekommen. Aber selbst hier zeigt sich, dafl menschliches Sprechen und
Theoretisieren zu schwach sind, um das Gemeinte unmifiverstindlich aus-
zudricken.

Augustinus z. B. will in seinen Psalmen-Predigten iiber die Gotteserfah-
rung dasselbe sagen, wenn er vom stindigen ,Hiniiberspringen® (transi-
lire) spricht: alles, auch das Selbst, auch die Eigenerfahrung muf iber-
sprungen werden in die Nihe Gottes hinein. Die Theologie fafit das Ge-
meinte als Erfahrung des Gnadenhaften zusammen; also die Erfahrung,
dafl das Gemeinte gerade nicht aus der Erfahrung, aus dem Selbst, aus
dem Eigenbereich stammt, sondern ein Geschenk ist, absolut und total ein
Geschenk, das von aufien (Gregor von Nyssa wie Luther betonen das ,Ex-
tra“) kommt. Johannes vom Kreuz spricht von Nacht, andere sprechen von
dunkler Wolke und Leid.

Die sprachlichen und damit auch erfahrungsgefiillten Versuche, die Be-
gegnung mit dem ,je-dhnlicheren® und zugleich ,je-undhnlicheren® Gott
auszudriicken, sind vielfiltig. Die Mystik ist keineswegs so uniform, wie
einige Vertreter von ,,Mystik als Superreligion® es hinstellen. Und es wird
wahrscheinlich vergebens sein, nur von den Beschreibungen her die Zeug-
nisse beurteilen zu wollen. Je mehr aber sich einer in die groflen Zeug-
nisse der christlichen Spiritualitit hinein vertieft, je bewufliter er diese
Erfahrungen an eigenen Erlebnissen und Ahnungen messen kann, desto
deutlicher erfahrt er, dafl all das Gesagte von Nachsten-Liebe und Demut
vor Gott als Kriterium und Hohepunkt der echten Gotteserfahrung auf
einen einzigen Punkt hin konvergiert, und dieser trigt den Namen Jesus
Christus. Was anderes liegt denn in seinem Kreuz als die totale Ausliefe-
rung allen eigenen Wollens und Tuns in den Gehorsam gegeniiber dem
fernen Gott? Das, was in der christlichen Tradition ,Demut® genannt wird,
ist im hochsten Mafle verwirklicht. Aber zugleich war Jesu Kreuz Ver-
wirklichung der ,restlosen® Liebe, zu seinem Vater und zu allen Menschen.



Josef Sudbrack 348

Jesus Christus wurde fiir die Groflen der christlichen Mystik im Ver-
lauf ihres Lebens immer stirker beides: Vorbild und Ort der Gottes-
erfahrung. Vorbild, weil sie in seiner totalen Demut und seiner totalen
Liebe das Beispiel und das Kriterium fir ihre eigene Gotteserfahrung fin-
den. Alle Ostererfahrung der Freude bleibt gezeichnet von den Stigmata
und der Seitenwunde des Karfreitags, und alle Karfreitagserfahrung ist
umfangen von einem noch grofleren, wenn auch dunklen Vertrauen: , Va-
ter, in deine Hénde . . .“. Beide Pole, ,gehorsam bis zum Tode® und ,erho-
ben in die Herrlichkeit* gehéren zusammen. Und zugleich trigt alle ihre
Erfahrung die geheime oder offene Tendenz zur Nachstenlicbe, wie es H.
Urs von Balthasar in seinem vielleicht wichtigsten Buch gezeigt hat'*.

Ort der Gotteserfahrung aber wurde fiir die Groflen der christlichen
Mystik die Gestalt Jesu Christi, weil sie sich durch die bestandene Ausweg-
losigkeit des Schmerzes und das getane Werk der Liebe hineingezogen
wuflten in die Wirklichkeit Jesu. So wie Paulus im Galaterbrief schreibt:
,»Lch bin mit Christus gekreuzigt; so lebe also nicht mehr ich selbst, sondern
Christus lebt in mir“. Es zeugt von einem tiefen Unverstdndnis, wenn die-
ser Satz vom ,Leben Christi in mir“ interpretiert wird als ein Finden Jesu
in der Innerlichkeit der eigenen Identitdt. Paulus sagt fast das genaue Ge-
genteil dazu: Jesus lebt in mir, weil und insoweit ich mit ihm gekreuzigt
bin, weil und insoweit ich aus meiner eigenen ,Identitdt“ herausgezogen
wurde in die Nacht des Kreuzes. Ich erfahre die Ahnlichkeit Gottes
nur, weil und insoweit ich hineingetaucht bin in seine Unihnlichkeit, in
seine Menschwerdung und seinen Gehorsam bis zum Kreuz. Diese Span-
nung ist in unserer Weltzeit nicht aufzuldsen — es sei denn durch das Ge-
genbild einer dimonischen Mystik, das von den christlichen Lehrern immer
wieder als Abschreckung ausgemalt wird. Diese ,Identitdt der Entdufle-
rung® und ,Identitit im Nachsten“: , Was ihr dem Geringsten meiner Brii-
der getan habt, habt ihr mir getan“, sind Mafistab aller Gotteserfahrung.

Erst in diesen beiden Haltungen, die auf Jesus hin 6ffnen, weild sich der
christliche Gott-Erfahrene in der wahren Gotteserfahrung. Erst in diesen
beiden Ziigen tut sich das auf, was die Hl. Schrift Ostererfahrung nennt,
und was fiir alle Zeiten die Struktur der Gotteserfahrung ausmacht, wie
K. Rahner mit seinem Insistieren auf die ,Ewige Bedeutung der Mensch-
heit Jesu“ betonen machte.

Hier liegt auch das Verstandnis dessen zugrunde, was das I'V. Lateran-

1 Thomas und die Charismatik, in: Die Deutsche Thomas-Ausgabe, Band 23, Heidelberg
1954, 253-464; ich habe Doktorarbeiten iiber den Basler Theologen gelesen, die dieses
fundamentale Buch nicht einmal kannten! Von diesem Buch aus wire es wohl auch nicht
mdglich gewesen, v. Balthasars Theologic allein von dem Entwurf seiner Theologischen
Asthetik her zu deuten, wie es Doktorarbeiten tun.



Helle und Dunkelheit der Gotteserfahrung 349

Konzil die je-grofiere Unihnlichkeit in aller Ahnlichkeit des Verhaltnis-
ses zwischen Gott und Mensch nannte. Es ist in letzter Konkretheit die
Erfahrung, daf es keine groflere Nahe zu Gott gibt als die der ,Kreuzes-
nachfolge® Jesu Christi. Aber gerade deshalb, weil der Mensch in dieser
Nachfolge Jesus Christus trifft, findet er den nahen Gott, der uns so ahnlich
geworden ist, dafl ihn alle als Menschen erkennen und verstehen konnen.

Im letzten Verstindnis treffen sich beide Aussagen, die von der je-gro-
Reren Unihnlichkeit Gottes zu uns in all seiner Ahnlichkeit, und die um-
gekehrte von der je-groferen Ahnlichkeit Gottes in all seiner Unéhnlich-
keit. Denn beide umschreiben die innere Dynamik der wahren Gotteserfah-
rung. Je dichter und wirklicher sie uns zu sein scheint, desto unbekannter
und weiter entfernt entwichst ihr die Wirklichkeit Gottes. Und je weiter
entfernt, je undhnlicher und dunkler Gott fiir die Erfahrung zu werden
scheint, desto niher ist er dem Menschen. Das Kreuz Jesu Christi, mit den
beiden Balken seiner Demut vor Gott und seiner Liebe zu den Menschen,
ist der perspektivische Punkt, auf den hin sich Ahnlichkeit und Unihnlich-
keit Gottes in der Gotteserfahrung bewegen. Das Kreuz Jesu Christi aber
ist der einzige Weg, der zur Ostererfahrung, zur gelebten und geahnten
und schon erfahrenen Hoffnung des Stehens mit Jesus vor dem Vater hin-
fithrt.

Solange das Gesprich der Weltreligionen iber die Gotteser{ahrung
noch nicht diese christologischen Strukturen jeder Begegnung mit Gott be-
rithrt, bleibt es im Vorfeld der wahren religiésen Erfahrung und kann eher
tiuschen als zum wahren Gott fithren. Erst im vollen Ernstnehmen des
Menschen Jesus und seines Wortes, daf niemand zum Vater komme aufier
durch ihn, findet der Christ den Maflstab dafiir, was nun die Gotteserfah-
rung ist, die Gott seinen Menschen innerhalb und aufierhalb des Christen-
tums schenkt.





