
Gibt es Verständigungsbrücken zwischen christlicher 
und buddhistischer Spiritualität? 
Heinrich Dumoulin SJ, Tokio (Japan)* 

Einführung 

Die Begegnung des Christentums mit der östlichen, näherhin mit der bud- 
dhistischen Spiritualität, auf die wir uns hier beschränken, hat in der west- 
lichen Welt ein starkes Echo geweckt. Sie wurde von vielen als eine Her- 
ausforderung empfunden. Das Spektrum der Antworten reicht von hellem 
Enthusiasmus über behutsames Abwägen, vorsichtiges Experimentieren, 
unterscheidendes Annehmen bis zu entrüsteter, entschiedener, ja kämpferi- 
scher Ablehnung. Auch die Kirche ließ sich durch die Begegnung herausfor- 
dern und gab eine erste Antwort in der Erklärung des Zweiten Vatikani- 
schen Konzils über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Reli- 
gionen, die bezeichnenderweise mit den Worten •Nostra Aetate", d. h. 
•In unserer Zeit" beginnt. Die Kirche mahnt die Christen zu einer gerade 
heute geforderten •größeren Aufmerksamkeit" gegenüber den nichtchrist- 
lichen Religionen und wünscht in diesen •vor allem das ins Auge zu fassen, 
was den Menschen gemeinsam ist und zur Gemeinschaft miteinander 
führt" (Nr. 1). 

Wenn wir die Herausforderung durch die buddhistische Spiritualität 
im Geist des Konzils annehmen, so sind wir in erster Linie zu tieferem, 
besserem Verständnis aufgerufen, weil wir hoffen dürfen, im Maße des 
Zunehmens unseres Verstehens der nichtchristlichen Religionen mehr von 
dem nicht selten in ihnen angetroffenen •Strahl jener Wahrheit zu erken- 
nen, die alle Menschen erleuchtet" (ebd. Nr. 2). 

Mit der Aufforderung zum Verstehen verbindet sich die Aufgabe zum 
Lernen. Denn wo - ich zitiere nochmals das Zweite Vatikanische Konzil - 
•geistliche und sittliche Güter (sowie) sozial-kulturelle Werte" (Nr. 2) vor- 
handen sind, ist auch Lernen möglich. In diesem Sinn empfiehlt das Mis- 
sionsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils den jungen Missionskir- 
chen, sich besonders um passende Integrierung der spirituellen Werte der 
Völker (Nr. 18, 21, 22) zu bemühen. 

Infolgedessen sollten wir die Herausforderung durch die buddhistische 
Spiritualität auch als eine verantwortungsschwere Forderung an unser 
eigenes Christsein verstehen. Jeder, der ernsten, religiösen, geistlichen 
Männern Asiens begegnen durfte, hat bestimmt aus solcher Begegnung 
einen Ansporn für sein eigenes Christsein empfangen. Diese kurze Vor- 
bemerkung sollte ein Hinweis dafür sein, in welchem Geist wir das Thema 
anzugehen bestrebt sind. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität   351 

I. Die Bedeutung des Zen -Weges für das Christentum 

In der buddhistischen Spiritualität nimmt die Meditation einen heraus- 
ragenden Platz ein; die buddhistische Meditation wiederum hat ihren 
Höhepunkt im Erleuchtungsweg des Zen, der im Westen und auch bei 
westlichen Christen viel Beachtung gefunden hat. Das Zen brachte bei sei- 
ner raschen Ausbreitung nach dem Ende des zweiten Weltkrieges in Ame- 
rika und Europa viele westliche Menschen, auch Christen, erstmalig mit 
den fernöstlichen Meditationswegen und deren Eigenart in Berührung. 

Inzwischen zählt die Meditationsbewegung zu den wichtigen spirituellen 
Ereignissen unseres Jahrhunderts. Der Zen-Weg hat seit langem keine 
Monopolstellung mehr inne, vielmehr charakterisiert die Vielfalt der an- 
gebotenen Meditationsmethoden das bunte Bild der heutigen Szene. Die 
Meditationsbewegung verdankt ihren Erfolg einem echten Bedürfnis vie- 
ler suchender Menschen. Auch muß die schier unübersehbare Vielzahl der 
Meditationsweisen nicht ohne weiteres eine Dekadenzerscheinung sein. Of- 
fensichtlich gibt es tatsächlich mannigfache Wege und Methoden, die, wenn 
auch nicht die letzte befriedigende Antwort, so doch helfende Handrei- 
chung anbieten. Jedenfalls muß die unabdingbare Notwendigkeit der Me- 
ditation für den religiösen Menschen, ja für den Menschen überhaupt, be- 
jaht werden. Darüber hinaus erfüllen, wie es scheint, die fernöstlichen 
Meditationsmethoden eine Aufgabe in unserer hektischen Zeit. Der Mensch 
braucht einfachhin ein Mindestmaß von Sammlung und Stille. 

Allerdings wünscht der Christ mit Recht, daß die ihm gebotene Medita- 
tion seinem Glauben entspricht. Das heißt, wenn er eine nicht in der christ- 
lichen Überlieferung wurzelnde Meditationsweise übt - und das sind die 
fernöstlichen Geisteswege -, so muß es für ihn möglich sein, diese in sein 
christliches Glaubensleben hinein zu integrieren. Aus diesem Bemühen ent- 
stand, was Pater H. M. Enomiya-Lassalle •Zen-Übung für Christen" ge- 
nannt hat. Er ist mit seiner Bemühung nicht allein geblieben. Die zahlrei- 
chen Anpassungen der Zen-Meditation an die christliche Spiritualität • 
ich kenne deren in Japan mindestens sechs - hat die Pluralität der ost-west- 
lichen Meditationsarten noch erheblich vermehrt. Außer der religiösen hat 
hier die psychologische Erwägung eine Rolle gespielt. Der geistige Weg 
wird nie für alle genau gleich sein. Anlagen und Vorliebe ziehen jeden 
in die ihm gemäße Richtung. Vom Religiösen und Psychologischen her 
motiviert, beschloß ich unlängst eine zusammenfassende Studie über den 
•Erleuchtungsweg des Zen im Buddhismus" mit den Sätzen: 

•Es gibt viele Wege hin zu dem vollkommen Seienden. Deshalb sei 
vermerkt, daß jeder gegenüber dem Zen innerlich frei ist. Er kann 
das Zen für sich annehmen und üben, er kann auch einen anderen 



Heinrich Dumoulin 352 

Übungsweg wählen. Ein Weg ist nicht für alle, aber alle wahren 
Wege sind verbunden mit dem Weg, der dem Menschen zu seinem 
Heil geöffnet ist"1. 

Ähnlich plädiert Ursula von Mangoldt in ihrem jüngst erschienenen 
Büchlein •östliche und westliche Meditation. Einführung und Abgren- 
zung" für Freiheit, wenn sie schreibt: 

•Dennoch liegt es in der Freiheit und Entscheidung eines jeden, ob 
und in welchem Maß er den Zen-Buddhismus und andere Formen 
des Buddhismus - wie den Tantrismus in sein Leben hineinnehmen 
will"2. 

Man kann bei aller Vorliebe für bestimmte Meditationsmethoden das 
heute offenkundige Phänomen der Pluralität begrüßen. Bezeugt es doch - 
diese benigna interpretatio sei gestattet - das überaus wache Interesse und 
die aufrichtige Bemühung vieler um die rechte Meditation. 

Indes geht das Verdienst der fernöstlichen Meditation im allgemeinen 
und des Zen-Weges im besonderen über die weckende, anspornende Funk- 
tion hinaus, die sie bei der Entstehung der Meditationsbewegung im We- 
sten ausübten. Der Anstoß aus Asien hob eine vergessene Grundlage aller 
Meditation, nämlich die psycho-somatische Einheit des Menschen, neu ins 
Bewußtsein. Der Zen-Weg ist repräsentativ für uralte, ehrwürdige 
Menschheitsüberlieferungen, die in unseren Tagen den Westen erreich- 
ten. Geschichtlich gesehen steht das Zen in enger Beziehung zum Stifter 
des Buddhismus Shäkyamuni sowie zu den indischen Yoga-Traditionen 
und dem altchinesischen Weg des Tao. Im breiten Strom der asiatischen 
Überlieferung wird die seelisch-körperliche Ganzheit nicht nur als dem 
Menschen von der Natur gegeben, sondern ihm auch als zur Verwirkli- 
chung in der Meditation aufgegeben angesehen. Das Abendland konnte 
bei der Rezeption fernöstlicher Meditationswege diesen Bezug ohne Be- 
denken bejahen. Die christliche Spiritualität integriert hier etwas, was sie 
eigentlich immer schon - leider zeitweise nur latent - besessen hatte. 

In modernen Meditationszentren nennt man die Einübung von Körper- 
haltung, Atmung und Konzentration der sinnlichen und geistigen Tätig- 
keiten gern die •Grundübung". Offensichtlich handelt es sich bei der 
Grundübung um einen allgemeinen menschlichen Vollzug, der allerdings 
im Westen durch die Anregungen aus Asien erst eigentlich wiederum zur 
Geltung gekommen ist3. Man hat diesen Teil der Meditation als •Tech- 
nik" bezeichnet. Zweifellos beinhaltet er technische Elemente, ja man 

1 H. Dumoulin, Der Erleuchtungsweg des Zen im Buddhismus, Frankfurt 1976, S. 177. 
2 Reihe Doppelpunkt, München 1977, S. 35. 
3 Am bekanntesten im Westen sind das Autogene Training von Joh. Heinr. Schultz und 
die Eutonie von Gerda Alexander. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistisdier Spiritualität   353 

kann diese Praktiken wie eine Technik üben. Doch sollte nicht übersehen 

werden, daß die sogenannte Grundübung auf der erfahrenen Überzeu- 

gung der psycho-somatischen Ganzheit des Menschen beruht. Mag der 
Christ diese Ganzheit tiefer begründen, als die asiatischen Geisteswege es 

tun, so ist doch deren Bedeutung für die Meditation durch den fernöst- 

lichen Einstrom neu in die christliche Perspektive eingetreten. Christen 

lernten bei Buddhisten und erfuhren durch den Kontakt mit der buddhisti- 

schen Meditation eine reale geistliche Bereicherung. Die auf der psycho- 

somatischen Einheit des Menschen beruhende Grundübung wurde (dies gilt 

ganz allgemein) zu einem wichtigen Bestandteil der Meditationsbewegung 

im Westen. 

Die fernöstlichen Geisteswege benutzten die ihnen seit eh und je vertraute 
Wechselwirkung zwischen Körper und Geist jahrhundertelang mit schlichter 
Selbstverständlichkeit zur Erlangung meditativer Erfahrungen. Man machte sich 
wenig Gedanken darüber, wie die gegenseitigen Einwirkungen ablaufen und ob 
vielleicht die psycho-somatische Wechselwirkung bestimmten Gesetzen unterliegt. 
Solche Untersuchungen blieben dem technischen Zeitalter vorbehalten. In unseren 
Tagen konnten Psychologen im Labor die Tatsache körperlicher Veränderungen 
während der Zen-Meditation experimentell einwandfrei feststellen, sie taten 
bestimmt der Meditationsbewegung einen wichtigen Dienst, indem sie die Wirk- 
samkeit der Grundübung wissenschaftlich absicherten4. Dank der bereitwilligen 
Mitarbeit von Zen-Mönchen maßen sie die Gehirnreaktionen während der Zazen- 
Meditation und erkannten - über dieses Ergebnis besteht zwischen Medizinern 
und Psychologen Übereinstimmung -, daß während der Meditation von Zen 
wie auch von Yoga der Alpha-Rhythmus der Gehirnwellen eintritt, wenn dieser 
nicht schon vorhanden war. Wenn der Alpha-Rhythmus schon vorher registriert 
worden war, so zeigte sich eine rasche Zunahme seiner Ausprägung, seines Um- 
fanges und seiner Regelmäßigkeit. So ließ sich also die psycho-somatische Be- 
ziehung während der Meditation mit Hilfe eines ursprünglich medizinischen 
Befundes ausdrücken. Denn die Medizin kennt den Alpha-Rhythmus seit etwa 50 
Jahren (er wurde durch den deutschen Gelehrten Hans Berger entdeckt) und 
benutzt die Messung der Gehirnreaktionen bei der Diagnose psycho-somatischer 
Krankheiten. 

Soweit die im Experiment gewonnenen Forschungsergebnisse die aus der 
Ganzheit des Menschen resultierenden psycho-somatischen Wechselwirkungen 
bestätigen, nützen sie dem Verständnis der Meditation, sie verdeutlichen die 
Wichtigkeit der körperlichen Komponente, wie Sitz, Atmung usw. für den 
Meditationserfolg. Doch Psychologen möchten einen Schritt weiter tun. Die Ge- 
hirnreaktionen stellen sich im Labor als Begleiterscheinungen des Meditations- 
vorganges dar. (Sie wurden übrigens ebenso wie bei Zen-Übenden auch bei kon- 
templativen christlichen Mönchen und Nonnen festgestellt.) Problematisch wird 

4 Ober diese Experimente berichtet ausführlich der japanische Psychologe T. Thrai in: 
The Psychophysiology of Zen, Tokyo 1974. 



Heinridi Dumoulin 354 

das Vorgehen, wenn die körperlichen Veränderungen als Erstes angezielt wer- 
den, um dadurch Meditationszustände zu erreichen. Konkret gesagt, wenn durch 
die Produktion von Alpha-Wellen Bewußtseinsveränderungen herbeigeführt 
werden sollen. Bei solchem Vorgehen ist impliziert, daß alle vom Alpha-Rhyth- 
mus begleiteten Bewußtseinszustände die von Psychologen gerühmten, jedoch 
bislang nicht mit Sicherheit nachgewiesenen Eigenschaften wie •luzide Abgeschie- 
denheit", •passive Aufmerksamkeit", •Lockerheit des Geistes" u. a. aufweisen5. 
Mediziner warnen vor Überbewertung des sogenannten Alpha-Zustandes. Jeden- 
falls heißt es den natürlichen Ablauf des psychischen Geschehens umkehren, wenn 
durch ein Training die Produktion von Alpha-Wellen angezielt wird, um so 
meditative Bewußtseinszustände zu erreichen. Solche Art von Training kommt 
bekanntlich dem Gebrauch von Drogen beängstigend nahe, den Zen-Meister 
entschieden ablehnen. Die Berechtigung wissenschaftlicher Untersuchungen der 
körperlichen Begleiterscheinungen während der Meditation soll deswegen nicht 
in Frage gestellt werden. Der experimentelle Erweis des Zusammenhanges zwi- 
schen psychisch-meditativem Bemühen und entsprechendem körperlichem Zu- 
stand bestätigt die Naturgemäßheit der überlieferten fernöstlichen Meditations- 
wege, die das harmonische Miteinander von Körper und Geist anstreben. Ob in 
den Meditationszentren immer das Gleichgewicht in der rechten Weise gewahrt 
wird, kann füglich angezweifelt werden. Eutonie ist noch keine Meditation. Und 
Meditation ist mehr als Technik. Darüber besteht keine Meinungsverschieden- 
heit zwischen Christen und Zen-Buddhisten, die die Methoden ernst nehmen. 

Ein Weiteres: Die Zen-Meditation stellt sich als einen religiösen Weg 
dar. Dieser Umstand führt schließlich zu einer klaren Scheidung zwischen 
dem Zen-Weg und der christlichen Spiritualität. Doch bevor wir 
diesen Punkt durchleuchten, muß die Übereinstimmung zwischen zen- 
buddhistischer und christlicher Sicht bezüglich des religiös-geistigen Cha- 
rakters der Meditation gesehen werden. Bekanntlich werden fernöstliche 
Meditationstechniken heute vielfach ohne Bezugnahme auf ihren geistigen 
Hintergrund und ohne religiöse Motivierung angewandt. Nicht wenige 
moderne Menschen suchen, wenn sie sich einem meditativen Training un- 
terziehen, lediglich Entspannung, Abschaltung, Befreiung vom Alltags- 
streß, Nährung ihrer Konzentrationsfähigkeit. Oder sie suchen ein Gegen- 
mittel gegen überstarken Leistungsdruck und Uberbetonung des Rationa- 
len, manchmal auch gegen innere Langeweile und Überdruß. Wenn die 
Meditation so ihres religiösen Sinnes beraubt wird, ist sie in der Tat nur 
mehr eine psycho-somatische Technik, die sich zwar fernöstlicher Prakti- 
ken bedient, aber von den religiösen Geisteswegen Asiens und der bud- 
dhistischen Spiritualität weit entfernt hat. 

5 Vgl. die Ausführungen des bekannten Mediziners Henri Gastaut im Eröffnungsvortrag 
des VIII. Internationalen Kongresses für Elektroenzephalographie und Klinische Neu- 
rophysiologie: Vom Berger-Rhythmus zum Alpha-Kult und zur Alpha-Kultur, Marseille 
1973 in: Z EEG-EMG 5 (1974) 189-199. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität   355 

Alle echte, lebenserfüllte Meditation zieht ihre besten Kräfte aus dem 
Mutterboden des Religiösen. Diese Tatsache gilt in gleicher Weise für Ost 
und West. Die Meditation ist in den Gesamtzusammenhang der mensch- 
lichen Lebensführung eingebettet. Keine psycho-somatische Technik ver- 
mag einem Menschen ein erfülltes Leben zu schenken, der an den Grund- 
werten seiner Existenz, nämlich am Sinn seines Lebens und an der Liebe 
irre wurde. Diese Grundwerte finden sich, wenn auch weniger klar umris- 
sen als im Christentum, in allen Weltreligionen, auch im Buddhismus. Das 
Zazen, wie es z. B. der große japanische Zen-Meister Dogen lehrt, ist eine 
durch und durch religiöse Übung. Die Buddha-Natur, Kern und Mitte der 
Religion Dögens, wird in der Meditation als heilig und transzendent er- 
fahren. Auf die Zazen-Übung als Grundlage konnte Dogen eine Spiri- 
tualität aufbauen, die jedem religiösen Menschen Hochachtung abzwingt6. 
Wir könnten hier noch viele bedeutende religiöse Persönlichkeiten aus 
dem Buddhismus und den anderen fernöstlichen Religionen anführen. 
Das Modische und Abwegige, das heute in der modernen Meditationsbe- 
wegung vielerorts anzutreffen ist, kann uns nicht in der Überzeugung von 
der Werthaftigkeit fernöstlicher Meditationsweisen, insbesondere des Zen- 
Weges, erschüttern. 

Wenn wir den religiösen Charakter des Zen-Buddhismus bedenken, 
meldet sich notwendig die Frage, ob Christen ohne Gefährdung ihres 
Glaubens sich der Zen-Meditation widmen können. Ist die Zen-Medita- 
tion für Christen - wir begegneten diesem Wort schon - etwa wesentlich 
von der Zen-Meditation des Zen-Buddhisten verschieden? Diese Frage 
kann je nach der Sicht, aus der sie gestellt wird, mit ja oder mit nein be- 
antwortet werden. Diese Zweideutigkeit bedarf der Klärung. Eine Beson- 
derheit der Zen-Meditation liegt darin, daß sie gegenstandslos (unbegriff- 
lich) ist und deshalb als Methode (Methode heißt dem Wortsinn nach Hin- 
führung und darf nicht mit Technik gleichgesetzt werden) vom Inhaltli- 
chen der buddhistischen Religion, wenigstens was den Augenschein angeht, 
kaum affiziert wird. Auch die christliche Spiritualität kennt eine dunkle, 
gegenstandslose Beschauung, bei der die Vereinfachung der psychischen 
Vorgänge bis zur Entleerung des Bewußtseins von allen kategorial ver- 
mittelten, rational greifbaren, begrifflichen Inhalten geht. Der meditative 
Vorgang spielt sich in beiden Fällen im tiefsten Schweigen ab. Deshalb läßt 
sich der Unterschied, der im Westen - so müssen wir annehmen - tatsäch- 
lich besteht, nicht am Phänomen ablesen und nicht in Worten erklären. 

6 Vgl. den Abschnitt •Zazen als Mitte einer buddhistischen Spiritualität", in: Der Er- 
leuchtungsweg des Zen im Buddhismus a.a.O., S. 110-116. 



Heinrich Dumoulin 356 

Aber die verschiedenen Interpretationen, mit denen Zen-Buddhisten 
und Christen die Erleuchtungserfahrung im Nachher beschreibend aus- 
deuten, offenbart deutlich den radikalen Unterschied zwischen den beiden 
Religionen. Eine authentisch christliche Deutung kann nicht auf die Be- 
ziehung der Erfahrung zum persönlichen Schöpfergott verzichten. Dagegen 
bleibt der Zen-Buddhist innerhalb der buddhistischen Mahäyäna-Meta- 
physik, gemäß der das Selbst, der Kosmos und die Buddha-Natur oder 
der Buddha-Leib eins und identisch sind. Hier ist spätestens der Grenz- 
punkt erreicht, an dem sich die Wege von Christen und Zen-Buddhisten 
trennen. Doch wirkt die in der unterschiedlichen Deutung offenkundige 
Kluft zwischen christlicher und Zen-Meditation bis in die Übung hinein, 
wenn auch, wie gesagt, die Unterschiede innerhalb der Übung schwer greif- 
bar sind und sich dem begrifflichen Ausdruck weitgehend entziehen. 

Das merkwürdige Phänomen der Pluralität der Anpassungen des Zen- 
Weges durch christliche Meditationsleiter hat wahrscheinlich einen Haupt- 
grund in dem Umstand, daß diese als Christen den christlichen Glaubens- 
standpunkt schon während der Übung zur Geltung bringen möchten. Vom 
Wert des Zen-Weges überzeugt, gehen sie dabei behutsam voran, aber 
nicht selten bieten die Formen der manchmal weniger glücklich •christliches 
Zen" genannten Meditation kein echtes Zen (wenn diese Bezeichnung 
überhaupt berechtigt ist; vielleicht ist sie es nur historisch). 

Eine Prognose der Weiterentwicklung der christlichen Meditationsbe- 
wegung ist im Augenblick kaum möglich. Ein Prozeß ist in Gang gekom- 
men, dessen Ergebnis weitgehend von den Erfolgen der jeweiligen Me- 
ditationsbemühungen im christlichen Abendland abhängen wird. Bei aller 
Hochachtung und Sympathie für das buddhistische Zen könnte die Zen- 
Meditation für Christen neue Wege gehen und sich schließlich auch im Er- 
scheinungsbild vom Buddhistischen merklich abheben. Und dennoch bliebe 
die christliche Meditation dem Zen-Weg zu Dank verpflichtet. Schon heute 
möchte es so scheinen, als ob die Begegnung mit dem Zen-Buddhismus in 
der Geschichte der christlichen Spiritualität Spuren hinterlassen wird. 

II. Kosmische und dynamische Weltsicht 

Die buddhistische Spiritualität fließt aus der buddhistischen Religion, die 
dem fernöstlichen Denkstil entsprechend von der Erfahrung geprägt ist. 
Die religiöse Erfahrung bestimmt die von der christlich-abendländischen 
verschiedene östliche Weltansicht des Buddhismus. Ein bekanntes Axiom 
lautet: Der Osten denkt kosmisch, der Westen personal. Damit ist ein 
Trennungsstrich zwischen den beiden Hemisphären gezogen. Dennoch 
müssen kosmisches und personales Denken einander nicht ausschließen. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität   357 

Trotz der unverkennbaren theologisch-weltanschaulichen Gegensätzlich- 
keit ist eine gegenseitige Annäherung im verstehenden Gespräch möglich. 

Die vorrangig kosmische Weltansicht Asiens hat während der letzten 
Jahrzehnte einen nachhaltigen Einfluß auf das westliche Geistesleben aus- 
geübt, wobei es im Einzelfall zweifelhaft sein kann, ob die westlichen 
Denker unmittelbar vom Osten her angeregt wurden oder aber durch ihr 
eigenes Suchen die kosmische Dimension neu entdeckten. Dies letztere 
dürfte beispielsweise auf Teilhard de Chardin zutreffen, der wie kaum 
ein anderer moderner europäischer Denker absichtslos östliche Weisheit 
erfuhr. Teilhard lebte als Naturforscher, aber auch als Theologe und Philo- 
soph bewußt im Kosmos. Er zeigt, daß sich eine von Pantheismus freie 
kosmische Haltung sehr wohl mit dem christlichen Gottesglauben verein- 
baren läßt7. Auch Romano Guardini hat sich, besonders in seinen Spät- 
jahren, um das personale Verständnis des Kosmos bemüht8. 

Der asiatische Fromme erfährt die Einheit von Mikrokosmos und Makro- 
kosmos, d. i. seines eigenen Selbst mit dem All, vorzüglich in der Medi- 
tation und deutet sein All-einserlebnis mit Vorliebe als Eingehen in den 
Kosmos. Für den Christen ist eine solche Deutung unannehmbar. Heißt 
dies, daß ihm die kosmische Dimension schlechterdings verschlossen bleibt? 
Keineswegs. Wenn er, durch die Begegnung mit der östlichen Weisheit an- 
geregt, nach kosmischen Bezügen in seiner eigenen Religion sucht, kann er 
mit Erstaunen eine reiche Fülle kosmischer Weisheit in seinem Glaubens- 
gut entdecken. Die neuen theologischen Sichtweisen des Zweiten Vatika- 
nischen Konzils bieten ihm dabei wirksame Hilfe. Der Christus dieser 
Theologie ist vor allem der auferstandene Herr. Er ist, wie Paulus und die 
johanneische Tradition bezeugen, das personale Haupt des Kosmos. Diese 
Wahrheit ist selbstverständlich in der christlichen Überlieferung aller 
Jahrhunderte gegenwärtig. Der lebendige Christus ist - Teilhard schaute 
dies in der Sternstunde seines Lebens - der Herr des Kosmos, allge- 
genwärtig und alldurchdringend. Der Christ wird auch auf den Hochstufen 
der Erfahrung niemals Christus als Person auflösen und sich mit einem 
•kosmischen Prinzip" begnügen. Der kosmische Christus ist, wie er glaubt, 
der gleiche wie der gekreuzigte Jesus von Nazaret. Wenn er sich der öst- 
lichen Weisheit öffnet und fernöstliche Meditationsweisen übt, besitzt er 

7 H. de Lubac hat in seinem Werk •La Pensee religieuse du Pere Teilhard de Chardin, 
1962 (dtsch. 1969), diesen Punkt über allen Zweifel deutlich gemacht; vgl. Der Erleuch- 
tungsweg des Zen im Buddhismus a.a.O., besonders Kap. XII, Abschnitt: Kosmisches Be- 
wußtsein und Nichts, S. 164. 
8 Vgl. besonders: Theologische Briefe an einen Freund, herausgegeben aus dem Nachlaß, 
München-Paderborn-Wien, Schöningh 1976, 6. Brief •Teilhard de Chardin als Symptom", 
S. 46-49. 



Heinrich, Dumoulin 358 

im Innewerden der urchristlichen Wahrheit vom auferstandenen, univer- 
salen Christus das unüberbietbare christliche Gegenstück der adventhaft 
ahnenden buddhistischen Vorstellung von der universalen Buddha-Natur, 
die gemäß einem chinesischen Zen-Text ihrem Wesen nach •weit und so, 
leer und licht" ist. 

Die kosmische Dimension der Christuswahrheit kam in der Mystik der 
Ostkirche stärker als in der abendländischen Mystik zum Ausdruck. Die 
abendländische Mystik entwickelte während des Mittelalters die Formen 
der Kreuzesmystik und der Brautmystik, zwei Aspekte der mystischen Er- 
fahrung, die dem Osten fern liegen. Aber es ist bestimmt kein Zufall, daß 
in unseren Tagen die Wahrheit vom auferstandenen, kosmischen Herrn 
stark in den Vordergrund getreten ist. Das Zentralgeheimnis des Christen- 
tums, das Mysterium Pascale, das Geheimnis vom Samenkorn, das ge- 
storben und begraben wurde und das lebt und Frucht bringt, ist dem Ver- 
ständnis des fernöstlichen Menschen, vorab des meditativ erfahrenen 
Buddhisten, merkwürdig nahe. Er weiß um die Verknüpfung von Leben 
und Tod, daß nämlich der Weg zum wahren Leben durch den •Großen 
Tod" - mit diesem Wort bezeichnen die Zen-Mönche die Erleuchtungs- 
erfahrung - hindurch führen muß. Wenn der Christ in der Auferstehung 
des Herrn nicht nur den Sieg über Tod und Hölle, sondern auch die Mäch- 
tigkeit, sich das All einzuverleiben und alles in allem zu werden, sieht, so 
nimmt er seinen Stand in jenem universalen Lichtkegel, zu dem hin für 
den fernöstlichen Menschen eine Verständnisbrücke führt. Das religiöse 
Vorstellungsfeld, das hier aufscheint, kann im buddhistisch-christlichen 
Gespräch an Weite und Deutlichkeit gewinnen. 

Anderseits - wir fassen nun den personalen Aspekt ins Auge - begegnen 
die Buddhisten im Gespräch mit gläubigen Christen oft zum erstenmal 
einer lebendigen persönlichen Frömmigkeit und gewahren verwundert, 
daß diese weder abergläubisch ist noch primitiven Anthropomorphismus 
beinhaltet. Freilich kann es eine Weile dauern, bis diese Einsicht ihnen 
reflex deutlich wird. Wo sich mit dem Gespräch ernstes Studium der 
abendländischen Geistesgeschichte oder gar der christlichen Theologie 
verbindet, tritt die Werthaftigkeit der Personvorstellung in den Blick- 
kreis. Es kann dann vorkommen, daß prominente Buddhisten, wie z. B. der 
bedeutende Philosoph Japans Keiji Nishitani der personalen Ausrichtung 
der christlichen Spiritualität offen ihre Anerkennung aussprechen0. Perso- 
nale Liebe, Du- und Ich-Beziehung, persönliche Würde und Verantwor- 
tung, diese und andere um die Person kreisende Vorstellungen erweisen 
9 Z. B. in: The Personal und Impersonal in Religion, in: The Eastern Buddhist, New 
Series, Kyoto 1970, IH/1, 1-1S; III/2, 71-88. - Vgl. das Buch von Hans Waldenfels: 
Absolutes Nichts, Freiburg 1976. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität   359 

sich als so wirkmächtig und anziehend, daß ein religiös gestimmter, vom 
Geist bewegter Mensch ihnen seine Bewunderung nicht versagen kann. 

Ein tiefer eindringendes Studium des Buddhismus ergibt, daß personale 
Haltungen in der buddhistischen Spiritualität häufig vorkommen, wenn 
auch der Personbegriff in der buddhistischen Lehre und Weltanschauung 
keinen Platz hat. Und zwar begegnen wir persönlichen Gebetshaltungen 
des Vertrauens, der Hingabe, der Bitte, auch der Reue nicht nur in den 
buddhistischen Schulen des Amida-Glaubens, die durch ihre Devotions- 
übung dem Christentum besonders nahe kommen, sondern auch im betont 
unpersönlichen Zen-Buddhismus lassen sich spontane Äußerungen perso- 
naler Haltung nachweisen. Man darf wohl annehmen, daß personale Hal- 
tungen sich in allen Formen des Buddhismus finden, vielleicht ein Be- 
weis dafür, daß die Menschennatur den zutiefst in ihr angelegten perso- 
nalen Bezug niemals völlig verleugnen kann. Es kann nicht ausbleiben, 
daß dem wachen Buddhisten hier im Gespräch mit Christen Fragen kom- 
men, die seine buddhistische Religiosität bereichern können. 

Die kosmische Weltsicht ist in den am höchsten entwickelten Formen des 
Mahäyäna-Buddhismus dynamisch, sie verbindet sich mit einer Philoso- 
phie des Werdens. Das kosmische Universum befindet sich in ständigem 
Wandel. Der japanische Zen-Meister Dogen hat diese Weltsicht in sei- 
nem großen Werk Shöbo genzö von verschiedenen Gesichtspunkten aus 
dargestellt. Wie er sie sieht, ist die Buddha-Natur das Beständige und das 
Unbeständige. Sie ist lauteres Sein, aber sie ist die sich unablässig ver- 
ändernde Werdewelt. Sie ist der physische Kosmos mit seinen wechseln- 
den Naturerscheinungen und zugleich der Fluß der menschlichen Bewußt- 
seinstätigkeiten. Der Mensch ist bei Dogen in die kosmisch-dynamische 
Sicht hineingenommen, wenn er im •Buch von Leben und Tod", einem 
Kapitel seines Hauptwerkes, schreibt: 

•Dieses Leben und dieser Tod ist das erhabene Leben {on. inochi) des 
Buddhas. Wer es widerwillig wegzuwerfen trachtete, würde das er- 
habene Leben des Buddhas verlieren." 

Aus diesen Worten spricht unüberhörbar eine religiöse Ehrfurcht, die im 
ganzen Werk des großen japanischen Meisters lebendig ist. Die Gesamt- 
wirklichkeit mit Einschluß des Menschen ist, wie er sie erfährt, der hei- 
lige und erhabene Buddha, aber der Buddha ist Buddha-werden. 

Im indischen Raum hat Aurobindo eine dynamische Philosophie entwik- 
kelt, die dem Yoga zugehörig durch und durch östlichen Charakter trägt, 
aber einen Entwicklungsbegriff einschließt, der dem westlichen Denken 
nahe kommt. Während Dogen von japanischen Gelehrten, besonders von 
Vertretern der original japanischen Kyoto-Schule, mit Heidegger vergli- 



Heinrich Dumoulin 360 

dien wurde - seine Schriften wurden öfters in Heideggerscher Terminologie 
übersetzt und demgemäß gedeutet -, erinnerte Aurobindos Entwicklungs- 
gedanke westliche Interpreten an Teilhard de Chardin. In beiden Fällen 
bemühte man sich darum, eine westliche Parallele zum asiatischen Gedan- 
kengut aufzuzeigen. Jedenfalls liegt die dynamische Denkweise dem west- 
lichen Denken nicht fern, was auch ein Blick in die europäische Philosophie 
der Neuzeit, besonders des 19. Jahrhunderts, bestätigt. Wer die kosmisch- 
dynamische Weltsicht Asiens in christlicher Perspektive zu sehen vermag, 
wird auch die Werte in der kosmisch geprägten buddhistischen Spirituali- 
tät erkennen. Dies heißt bestimmt nicht, daß die Unterschiede geringfügig 
sind, sie reichen tief und dürfen nicht leichthin hinweggewischt werden. 
Doch hat die Weisheit Asiens mit ihren tiefen Einsichten in die Einheit des 
Universums, die Entsprechung von Makrokosmos und Mikrokosmos, die 
vom Ewigen getragene und durchpulste Werdewelt auch dem Christen 
etwas zu sagen. Um diese Weisheit richtig sehen zu können, tut der Christ 
gut daran, sich der in seiner eigenen Tradition aufbewahrten kosmisch- 
dynamischen Inhalte zu erinnern. 

III. Der Weg der Negation und die Transzendenz 

Wir kommen zu einem weiteren Zug der buddhistischen Spiritualität, 
nämlich zum Weg der Negation. Es hat Jahrhunderte gedauert, bis der 
Westen diese Eigenart des fernöstlichen Denkens begriffen hat. Rudolf 
Otto ist hier einer der westlichen Pioniere. Der intuitiv begabte große 
deutsche Religionsforscher, der in allen Religionen das transzendente Nu- 
minose, von ihm das Heilige genannt, witterte, erkannte dieses auch in der 
Leere (sünyatä) der Mahäyäna-Metaphysik und im •Nichts" (jap. mu) des 
Zen-Buddhismus10. Beim Dialog, der während der letzten Jahre in Japan 
zwischen Zen-Buddhisten aus den Schulen von Rinzai und Soto und einer 
Gruppe katholischer und evangelischer Christen geführt wurde und noch 
weitergeht, erkannten die christlichen Gesprächsteilnehmer mehr und 
mehr die numinose Bedeutung des zen-buddhistischen Nichts, von dem ihre 
Partner mit so viel Begeisterung sprachen. Sie besannen sich auf die im 
Christentum schon früh formulierte •negative Theologie", die angesichts 
der Unaussprechlichkeit der höchsten Wirklichkeit positive Aussagen über 
das göttliche Wesen meidet. Die negative Theologie ist seit den Tagen des 
Zweiten Vatikanischen Konzils von den modernen christlichen Theologen 
immerfort beschworen worden. Wir können heute als etablierte Erkennt- 
nis buchen, daß der Buddhismus in seinen Hauptströmen nicht dem Nihi- 

10 Das Gefühl des Überweltlichen, München 1932, S. 242. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität   361 

lismus verfallen ist, sondern im Sinne der negativen Theologie verstanden 
werden muß. Der Buddhismus leugnet die Transzendenz nicht. 

Diese wichtige Tatsache läßt sich auf verschiedenen Ebenen aufweisen. 
Die philosophische Untersuchung kann in der Philosophie von der Leere 
des Inders Nägärjuna, die am Anfang des Mahäyäna steht, aber auch im 
philosophischen Gedankengut des Zen bis zu unseren Tagen hin die trans- 
zendente Dimension feststellen. Der schon genannte japanische Zen-Phi- 
losoph Keiji Nishitani grenzt die buddhistische Leere von der nihilistischen 
ab und verwirft den Nihilismus11. Ebenso wenig wie die Zen-Philosophie 
ist die Zen-Meditation nihilistisch. Die Selbsterfahrung des Übenden ist 
ein Wirklichkeitserlebnis, an dessen Echtheit er nicht zweifelt. Auch die 
Verhaltensweisen der Buddhisten im Alltag zeigen, daß nicht nihilistische 
Resignation, sondern positives Heilssuchen die Triebkraft der Buddha- 
Religion ausmacht. 

Der Buddhismus kam wegen des vorwiegend negativen Charakters sei- 
ner Aussagen im Westen früh in den Verdacht des Nihilismus. Die Ein- 
sicht, daß die buddhistische Vorliebe für die Negation in der Perspektive 
der negativen Theologie in der abendländischen Mystik gesehen werden 
kann, brachte in unserem Jahrhundert eine Wende des westlichen Buddhis- 
musverständnisses. Das nihilistische Mißverständnis konnte ausgeräumt 
werden. Im Gespräch mit dem buddhistischen Partner können wir uns 
heute mühelos darüber einigen, daß die letzte absolute Wirklichkeit, in 
der alles gründet, über menschliche Begriffe und Denkkategorien hinaus- 
liegt und schlechthin unaussprechlich ist. 

Wir möchten die positiven Implikationen dieses Verständnisgewinnes 
für beide Partner noch ein wenig verdeutlichen. Für den Christen verän- 
dert sich der Gefühlsklang, den er mit dem Wort •Buddha" verbindet, wenn 
wenn er bedenkt, daß einsichtige fromme Buddhisten mit diesem Wort die 
absolute höchste Wirklichkeit meinen, zu der hin ihnen die geschichtliche 
Persönlichkeit Shäkyamunis gemäß der buddhistischen Tradition den Weg 
weist. Dem Buddhisten offenbart das Buddha-Bild im Symbol die Weisheit 
und das sympathetische Mit-leiden. Er sieht darin ein Hoffnungslicht für 
die Lebewesen während dieser irdischen Leidensexistenz. In den vielfa- 
chen Formen des Buddhismus ist der Buddha die Chiffre des Bleibenden, 
des Ewigen, der letzten gültigen Wirklichkeit. Anderseits befreit das im 
Gespräch ausgetauschte Einverständnis bezüglich der Unzulänglichkeit 
aller Bilder und Formen, Worte und Begriffe, Kategorien und Definitionen 
zur Aussage des Unaussagbaren Buddhisten von dem Alptraum, die Chri- 
sten verehrten einen bärtigen alten Herren als ihren Gott und glaubten, 

11 Ausführlich in der japanischen Religionsphilosophie. Vgl. H. Waldenfels, a.a.O. 



Heinrich Dumoulin 362 

dieser habe vor einigen tausend Jahren mit seinen Händen Welt und 
Menschen geformt. 

In Japan bestärkte der Einbruch des westlichen Atheismus von der Art 
Feuerbachs die Buddhisten in dem Vorurteil, die Christen seien einem 
hoffnungslosen Anthropomorphismus verfallen und hätten sich eine Got- 
tesvorstellung nach dem Bilde des Menschen gemacht. Im Kontakt mit 
gläubigen Christen können sie sich von ihren Vorurteilen bezüglich des 
christlichen Gottesbegriffs freimachen. Wenn sie erfahren, daß das höch- 
ste Wesen oder die letzte Wirklichkeit auch nach christlicher Anschauung- 
alles Menschenbegreifen übersteigt und nicht in Worte eingegrenzt wer- 
den kann, öffnen sich für Buddhisten gleichsam Tore des Verstehens. Er- 
staunlich ist, mit welch tiefem Verständnis sie nun die Bibel zu lesen ver- 
mögen. Die tiefsinnigen Symbole und Mythen, mit denen die heiligen 
Schriften angefüllt sind, bieten ihnen Hilfen, in die übersinnliche Welt 
tiefer einzudringen. Zugleich wächst ihre Hochachtung vor den Christen, 
insofern diese mit religiösem Ernst gemäß dem Geist der ihnen in der 
Schrift geschenkten Offenbarung leben. So bietet die negative Theologie 
Christen wie Buddhisten Verständnishilfen. Es ist wichtig, diese Doppel- 
seitigkeit zu sehen. Hier scheint der gemeinsame verbindende Grund auf, 
von dem Johannes XXIII. bei der ersten Begegnung eines römischen 
Papstes mit Buddhisten gesprochen hat. Für diesen weitherzigen, allen 
guten Menschen zugewandten Papst war es eine Selbstverständlichkeit, daß 
die japanischen Buddhisten, deren Gesandtschaft er empfing, als religiöse 
Männer vom gründenden Geheimnis des göttlichen Wesens wußten. Des- 
halb konnte er von einem gemeinsamen Grund sprechen. Und er hat sich 
nicht getäuscht. Die Buddhisten empfingen, wie mir der Leiter der Gruppe 
später versicherte, einen unauslöschlichen Eindruck von der Gestalt des 
Papstes und bewahrten die große Freude jener Stunde in ihren Herzen. 

Die buddhistische Spiritualität erreicht im negierenden Transzendieren 
ihren Höhepunkt. Auch Buddhisten wissen um das unsagbare Geheimnis 
der letzten Wirklichkeit. Christen können hier noch einen Schritt voran- 
tun, da Gott durch und in Christus seine Persönlichkeit, sein dreipersön- 
liches Wesen geoffenbart hat. Uns ist auch eine positive Theologie ge- 
schenkt, eine Theologie der Kommunikation zwischen Gott und Mensch. 
Es liegt nicht in der Thematik dieses Beitrages, ausführlicher über christ- 
liche Theologie zu sprechen. Die letzten Sätze mußten indes gesagt wer- 
den, damit kein Mißverständnis darüber verbleiben kann, daß die bud- 
dhistische Spiritualität, in christlicher Perspektive gesehen, den als per- 
sonales Wesen geschaffenen Menschen nicht befriedigen kann. Der Grund 
dafür liegt, wie wiederholt gesagt wurde, im Fehlen des Glaubens an den 
persönlichen Gott. 



Verständigungsbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität 363 

IV. Der gemeinsame Weg zum Menschen 

Spiritualität darf sich nicht in einer in sich ruhenden Meditation erschöp- 
fen und den Urgrund alles Seienden (Gott) nicht von der Welt und den 
Menschen trennen. Den Religionen ist aufgegeben, aus ihrem Glauben 
und ihrer religiösen Erfahrung heraus gemeinsam den Weg zum Menschen 
zu suchen und den Notleidenden zu helfen. Die buddhistische Spiritualität 
findet diesen Weg, indem sie sich auf ihre Grundtugend des sympatheti- 
schen Mit-leidens (Sanskr. Maitrl-Kaninä, chin.-jap. jihi) besinnt und 
diese in die Praxis umsetzt. Im Mahäyäna-Buddhismus ist der Altruismus 
durch das Bodhisattva-Ideal, das am Anfang des religiösen Aufbruchs 
dieses buddhistischen Hauptzweiges steht, kanonisiert. Der Bodhisattva, 
der im Besitz der Erleuchtung auf den Eingang ins Nirwana verzichtet, um 
irrende Lebewesen zu retten, bezeichnet einen religiösen Höchstwert. Kein 
Wunder, daß fromme Buddhisten, wenn sie das Neue Testament oder die 
Geschichte des Armen von Assisi lesen, an die ihnen vertraute Gestalt des 
Bodhisattva denken. Der wohl bedeutendste lebende japanische Zen-Mei- 
ster Yamada Mumon sprach bei der ersten buddhistisch-christlichen Zu- 
sammenkunft kurz nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil in einer unver- 
geßlichen Stunde von der Verkörperung dessen, was der Bodhisattva 
meint, in Christus. 

Von buddhistischer Seite her bestehen also durchaus die Voraussetzun- 
gen zur Zusammenarbeit mit Christen im Sinn der sozialen Verantwor- 
tung. Die Buddhisten haben ihre Bereitschaft zum gemeinsamen Dienst im 
letzten Jahrzehnt auch unter Beweis gestellt. Es entstand mit bedeutender 
buddhistischer Hilfe eine weltweite Organisation für gesellschaftliche und 
soziale Zusammenarbeit, deren erstes Anliegen die Sorge um die Erhal- 
tung des Weltfriedens ist, die sich aber in weitem Umfang um Sozialhilfe 
bemüht. Exemplarisch sind die Verdienste dieser Vereinigung um die 
Flüchtlinge aus Vietnam. Ich kann hier nicht auf weitere Einzelheiten ein- 
gehen. Das Werk begann im großen Stil auf der Weltkonferenz aller 
Religionen in Kyoto 1970 und wird seitdem sowohl auf Weltebene als 
auch auf regionaler Ebene - wir haben eine Sektion in Asien und in klei- 
nerem Maßstab in Japan - fortgesetzt12. Man darf die Zielsetzungen und 
Ergebnisse dieses Werkes nicht auf den säkularen, humanitären Bereich 
verkürzen. Ich nannte schon die religiöse Motivierung der Buddhisten und 
möchte ausdrücklich bemerken, daß die meditativen buddhistischen Schu- 
len, sowohl der Theraväda-Buddhismus der verschiedenen Länder als 
auch der japanische Zen-Buddhismus sich für die soziale Zusammenarbeit 
voll engagieren. 

12 Über die Kyoto-Konferenz berichtet Maria Lücker, Bonn-Bad Godesberg. 



Heinrich Dumoulin 364 

Wenn wir von buddhistischer Spiritualität sprechen, denken wir gewöhn- 
lich und wohl mit Recht zuerst an Meditation und unmittelbare religiöse 
Vollzüge. Doch sollten wir gerade in unseren Tagen die erheblichen Aus- 
wirkungen zugunsten der menschlichen Gesellschaft nicht übersehen. Dabei 
zeigt sich von Jahr zu Jahr deutlicher eine Entwicklung hin zu stärkerer 
Verbindung des humanitären Tuns mit der religiösen Motivierung. Auch 
die dem Sozialdienst gewidmeten Konferenzen beginnen - was wir im 
engen Kreis des geistlichen Zwiegesprächs immer taten - heute ebenfalls 
mit einem Gebet oder einer Gebetsbesinnung, bei längeren Tagungen sind 
Gottesdienste der verschiedenen Religionen ins Programm eingeplant, an 
denen fast alle Vertreter teilnehmen. Religiöse Menschen können eben 
ihre Spiritualität nicht vom Dienst am Menschen trennen. 

Wir haben in unserem Überblick über die buddhistische Spiritualität ver- 
schiedene Bedeutungsfelder abgeleuchtet: Meditation, Weltsicht, Theo- 
logie und schließlich aus geistlichen Quellen gespeiste Zusammenarbeit 
für den Menschen. Es schien gut, die Fragestellung im breiten Spektrum 
in den Blick zu nehmen, wenn dabei auch leider manche Details zu kurz 
kamen. In unserer heutigen Weltsituation können wir uns nicht damit be- 
gnügen, uns an noch so reizvollen Phänomenen Asiens zu ergötzen. Es gibt 
heute schon nicht mehr eine isolierte Weisheit Asiens, um die sich eine 
kleine Zahl elitärer Enthusiasten sammelt. Auch die Meditation muß Eng- 
führungen zu überwinden suchen. Wir stehen in vielem am Anfang. Un- 
möglich läßt sich in irgendeiner Richtung eine Zukunftsprognose geben. Je 
weiter wir Herz und Geist öffnen, dem Neuen, das auf uns zukommt, und 
dem Alten, das wir neu zu sehen lernen, um so mehr dürfen wir hoffen, 
vom Geist Gottes geführt, tiefer in die Reichtümer einzudringen, die seine 
Güte der Menschheit bereithält. 




