Gibt es Verstindigungsbriicken zwischen christlicher
und buddhistischer Spiritualitit:

Heinrich Dumoulin SJ, Tokio (Japan)*

Einfihrung

Die Begegnung des Christentums mit der 6stlichen, niherhin mit der bud-
dhistischen Spiritualitét, auf die wir uns hier beschranken, hat in der west-
lichen Welt ein starkes Echo geweckt. Sie wurde von vielen als eine Her-
ausforderung empfunden. Das Spektrum der Antworten reicht von hellem
Enthusiasmus tiber behutsames Abwégen, vorsichtiges Experimentieren,
unterscheidendes Annehmen bis zu entriisteter, entschiedener, ja kimpferi-
scher Ablehnung. Auch die Kirche lief sich durch die Begegnung herausfor-
dern und gab eine erste Antwort in der Erkliarung des Zweiten Vatikani-
schen Konzils tiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Reli-
gionen, die bezeichnenderweise mit den Worten ,Nostra Aetate®, d. h.
»In unserer Zeit“ beginnt. Die Kirche mahnt die Christen zu einer gerade
heute geforderten , grofleren Aufmerksamkeit* gegeniiber den nichtchrist-
lichen Religionen und wiinscht in diesen , vor allem das ins Auge zu fassen,
was den Menschen gemeinsam ist und zur Gemeinschaft miteinander
fahrt* (Nr. 1).

Wenn wir die Herausforderung durch die buddhistische Spiritualitit
im Geist des Konzils annehmen, so sind wir in erster Linie zu tieferem,
besserem Verstindnis aufgerufen, weil wir hoffen diirfen, im Mafle des
Zunehmens unseres Verstehens der nichtchristlichen Religionen mehr von
dem nicht selten in ihnen angetroffenen ,Strahl jener Wahrheit zu erken-
nen, die alle Menschen erleuchtet® (ebd. Nr. 2).

Mit der Aufforderung zum Verstehen verbindet sich die Aufgabe zum
Lernen. Denn wo - ich zitiere nochmals das Zweite Vatikanische Konzil —
»geistliche und sittliche Giiter (sowie) sozial-kulturelle Werte“ (Nr. 2) vor-
handen sind, ist auch Lernen méglich. In diesem Sinn empfiehlt das Mis-
sionsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils den jungen Missionskir-
chen, sich besonders um passende Integrierung der spirituellen Werte der
Vélker (Nr. 18, 21, 22) zu bemiihen.

Infolgedessen sollten wir die Herausforderung durch die buddhistische
Spiritualitit auch als eine verantwortungsschwere Forderung an unser
eigenes Christsein verstehen. Jeder, der ernsten, religiésen, geistlichen
Minnern Asiens begegnen durfte, hat bestimmt aus solcher Begegnung
einen Ansporn fiir sein eigenes Christsein empfangen. Diese kurze Vor-
bemerkung sollte ein Hinweis dafiir sein, in welchem Geist wir das Thema
anzugehen bestrebt sind.



Verstandigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit 351
I. Die Bedeutung des Zen-Weges fiir das Christentum

In der buddhistischen Spiritualitdt nimmt die Meditation einen heraus-
ragenden Platz ein; die buddhistische Meditation wiederum hat ihren
Héhepunkt im Erlenchtungsweg des Zen, der im Westen und auch bei
westlichen Christen viel Beachtung gefunden hat. Das Zen brachte bei sei-
ner raschen Ausbreitung nach dem Ende des zweiten Weltkrieges in Ame-
rika und Europa viele westliche Menschen, auch Christen, erstmalig mit
den fernostlichen Meditationswegen und deren Eigenart in Berithrung.

Inzwischen zahlt die Meditationsbewegung zu den wichtigen spirituellen
Ereignissen unseres Jahrhunderts. Der Zen-Weg hat seit langem keine
Monopolstellung mehr inne, vielmehr charakterisiert die Vielfalt der an-
gebotenen Meditationsmethoden das bunte Bild der heutigen Szene. Die
Meditationsbewegung verdankt ihren Erfolg einem echten Bedirfnis vie-
ler suchender Menschen. Auch mufl die schier uniibersehbare Vielzahl der
Meditationsweisen nicht ohne weiteres eine Dekadenzerscheinung sein. Of-
fensichtlich gibt es tatsdchlich mannigfache Wege und Methoden, die, wenn
auch nicht die letzte befriedigende Antwort, so doch helfende Handrei-
chung anbieten. Jedenfalls muf} die unabdingbare Notwendigkeit der Me-
ditation fiir den religiésen Menschen, ja fur den Menschen iiberhaupt, be-
jaht werden. Dariiber hinaus erfiillen, wie es scheint, die ferndstlichen
Meditationsmethoden eine Aufgabe in unserer hektischen Zeit. Der Mensch
braucht einfachhin ein Mindestmaf} von Sammlung und Stille.

Allerdings wiinscht der Christ mit Recht, dafl die ihm gebotene Medita-
tion seinem Glauben entspricht. Das heif}t, wenn er eine nicht in der christ-
lichen Uberlieferung wurzelnde Meditationsweise iibt — und das sind die
fernostlichen Geisteswege —, so mufd es fiir ihn moglich sein, diese in sein
christliches Glaubensleben hinein zu integrieren. Aus diesem Bemithen ent-
stand, was Pater H. M. Enomiya-Lassalle ,Zen-Ubung fiir Christen“ ge-
nannt hat. Er ist mit seiner Bemiithung nicht allein geblieben. Die zahlrei-
chen Anpassungen der Zen-Meditation an die christliche Spiritualitat —
ich kenne deren in Japan mindestens sechs — hat die Pluralitat der ost-west-
lichen Meditationsarten noch erheblich vermehrt. Aufler der religiésen hat
hier die psychologische Erwagung eine Rolle gespielt. Der geistige Weg
wird nie fir alle genau gleich sein. Anlagen und Vorliebe ziehen jeden
in die ihm gemifle Richtung. Vom Religiésen und Psychologischen her
motiviert, beschlofl ich unldngst eine zusammenfassende Studie iber den
»Erleuchtungsweg des Zen im Buddhismus“ mit den Satzen:

»Es gibt viele Wege hin zu dem vollkommen Seienden. Deshalb sei
vermerkt, dafl jeder gegentiber dem Zen innerlich frei ist. Er kann
das Zen fiir sich annehmen und tben, er kann auch einen anderen



Heinrich Dumoulin 352

Ubungsweg wiahlen. Ein Weg ist nicht fir alle, aber alle wahren
Wege sind verbunden mit dem Weg, der dem Menschen zu seinem
Heil geoffnet ist“!.

Ahnlich pladiert Ursula von Mangoldt in ihrem jiingst erschienenen
Biichlein ,,Ostliche und westliche Meditation. Einfiihrung und Abgren-
zung*“ fur Freiheit, wenn sie schreibt:

»Dennoch liegt es in der Freiheit und Entscheidung eines jeden, ob
und in welchem Mafl er den Zen-Buddhismus und andere Formen
des Buddhismus — wie den Tantrismus in sein Leben hineinnehmen
will“z.

Man kann bei aller Vorliebe firr bestimmte Meditationsmethoden das
beute offenkundige Phdnomen der Pluralitit begriifen. Bezeugt es doch -
diese benigna interpretatio sei gestattet — das iberaus wache Interesse und
die aufrichtige Bemiihung vieler um die rechte Meditation.

Indes geht das Verdienst der fernostlichen Meditation im allgemeinen
und des Zen-Weges im besonderen iiber die weckende, anspornende Funk-
tion hinaus, die sie bei der Entstehung der Meditationsbewegung im We-
sten austibten. Der Anstof§ aus Asien hob eine vergessene Grundlage aller
Meditation, namlich die psycho-somatische Einheit des Menschen, neu ins
Bewufltsein. Der Zen-Weg ist reprisentativ fir uralte, ehrwiirdige
Menschheitsiiberlieferungen, die in unseren Tagen den Westen erreich-
ten. Geschichtlich gesehen steht das Zen in enger Beziehung zum Stifter
des Buddhismus Shakyamuni sowie zu den indischen Yoga-Traditionen
und dem altchinesischen Weg des Tao. Im breiten Strom der asiatischen
Uberlieferung wird die seelisch-kérperliche Ganzheit nicht nur als dem
Menschen von der Natur gegeben, sondern ihm auch als zur Verwirkli-
chung in der Meditation aufgegeben angesehen. Das Abendland konnte
bei der Rezeption fernostlicher Meditationswege diesen Bezug ohne Be-
denken bejahen. Die christliche Spiritualitdt integriert hier etwas, was sie
eigentlich immer schon — leider zeitweise nur latent — besessen hatte.

In modernen Meditationszentren nennt man die Einlibung von Kérper-
haltung, Atmung und Konzentration der sinnlichen und geistigen Tatig-
keiten gern die ,Grundibung“. Offensichtlich handelt es sich bei der
Grundiibung um einen allgemeinen menschlichen Vollzug, der allerdings
im Westen durch die Anregungen aus Asien erst eigentlich wiederum zur
Geltung gekommen ist®. Man hat diesen Teil der Meditation als , Tech-
nik® bezeichnet. Zweifellos beinhaltet er technische Elemente, ja man

1 H. Dumoulin, Der Erleuchtungsweg des Zen im Buddhismus, Frankfurt 1976, S. 177.

2 Reihe Doppelpunkt, Miinchen 1977, S. 35.

3 Am bekanntesten im Westen sind das Autogene Training von Joh. Heinr. Schultz und
die Eutonie von Gerda Alexander.



Verstindigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit 353

kann diese Praktiken wie eine Technik iiben. Doch sollte nicht tiberschen
werden, dafl die sogenannte Grundiibung auf der erfahrenen Uberzeu-
gung der psycho-somatischen Ganzheit des Menschen beruht. Mag der
Christ diese Ganzheit tiefer begriinden, als die asiatischen Geisteswege es
tun, so ist doch deren Bedeutung fiir die Meditation durch den ferndst-
lichen Einstrom neu in die christliche Perspektive eingetreten. Christen
lernten bei Buddhisten und erfuhren durch den Kontakt mit der buddhisti-
schen Meditation eine reale geistliche Bereicherung. Die auf der psycho-
somatischen Einheit des Menschen beruhende Grundiibung wurde (dies gilt
ganz allgemein) zu einem wichtigen Bestandteil der Meditationsbewegung
im Westen.

Die ferndstlichen Geisteswege benutzten die ihnen seit eh und je vertraute
Wechselwirkung zwischen Korper und Geist jahrhundertelang mit schlichter
Selbstverstindlichkeit zur Erlangung meditativer Erfahrungen. Man machte sich
wenig Gedanken dariiber, wie die gegenseitigen Einwirkungen ablaufen und ob
vielleicht die psycho-somatische Wechselwirkung bestimmten Gesetzen unterliegt.
Solche Untersuchungen blieben dem technischen Zeitalter vorbehalten. In unseren
Tagen konnten Psychologen im Labor die Tatsache korperlicher Verdnderungen
wihrend der Zen-Meditation experimentell einwandfrei feststellen, sie taten
bestimmt der Meditationsbewegung einen wichtigen Dienst, indem sie die Wirk-
samkeit der Grundiibung wissenschaftlich absicherten?, Dank der bereitwilligen
Mitarbeit von Zen-Monchen maflen sie die Gehirnreaktionen wihrend der Zazen-
Meditation und erkannten — iiber dieses Ergebnis besteht zwischen Medizinern
und Psychologen Ubereinstimmung -, dafl wihrend der Meditation von Zen
wie auch von Yoga der Alpha-Rhythmus der Gehirnwellen eintritt, wenn dieser
nicht schon vorhanden war. Wenn der Alpha-Rhythmus schon vorher registriert
worden war, so zeigte sich eine rasche Zunahme seiner Auspriagung, seines Um-
fanges und seiner Regelmifigkeit. So lief sich also die psycho-somatische Be-
zichung wihrend der Meditation mit Hilfe eines urspriinglich medizinischen
Befundes ausdriicken. Denn die Medizin kennt den Alpha-Rhythmus seit etwa 50
Jahren (er wurde durch den deutschen Gelehrten Hans Berger entdeckt) und
benutzt die Messung der Gehirnreaktionen bei der Diagnose psycho-somatischer
Krankheiten.

Soweit die im Experiment gewonnenen Forschungsergebnisse die aus der
Ganzheit des Menschen resultierenden psycho-somatischen Wedhselwirkungen
bestitigen, niitzen sie dem Verstindnis der Meditation, sie verdeutlichen die
Widhtigkeit der koérperlichen Komponente, wie Sitz, Atmung usw. fir den
Meditationserfolg. Doch Psychologen mochten einen Schritt weiter tun. Die Ge-
hirnreaktionen stellen sich im Labor als Begleiterscheinungen des Meditations-
vorganges dar. (Sie wurden iibrigens ebenso wie bei Zen-Ubenden auch bei kon-
templativen christlichen Monchen und Nonnen festgestellt.) Problematisch wird

4 Uber diese Experimente berichtet ausfiihrlich der japanische Psychologe T. Thrai in:
The Psychophysiology of Zen, Tokyo 1974.



Heinridh Dumoulin 354

das Vorgehen, wenn die kérperlichen Verdnderungen als Erstes angezielt wer-
den, um dadurch Meditationszustdnde zu erreichen. Konkret gesagt, wenn durch
die Produktion von Alpha-Wellen Bewufitseinsverinderungen herbeigefihrt
werden sollen, Bei solchem Vorgehen ist impliziert, daf alle vom Alpha-Rhyth-
mus begleiteten Bewuftseinszustinde die von Psychologen geriihmten, jedoch
bislang nicht mit Sicherheit nachgewiesenen Eigenschaften wie ,luzide Abgeschie-
denheit”, ,passive Aufmerksamkeit®, ,Lockerheit des Geistes® u. a. aufweisens.
Mediziner warnen vor Uberbewertung des sogenannten Alpha-Zustandes. Jeden-
falls heifdt es den natiirlichen Ablauf des psychischen Geschehens umkehren, wenn
durch ein Training die Produktion von Alpha-Wellen angezielt wird, um so
meditative Bewnftseinszustinde zu erreichen. Solche Art von Training kommt
bekanntlich dem Gebrauch von Drogen bedngstigend nahe, den Zen-Meister
entschieden ablehnen. Die Berechtigung wissenschaftlicher Untersuchungen der
korperlichen Begleiterscheinungen wihrend der Meditation soll deswegen nicht
in Frage gestellt werden. Der experimentelle Erweis des Zusammenhanges zwi-
schen psychisch-meditativem Bemithen und entsprechendem korperlichem Zu-
stand bestatigt die Naturgemafheit der tberlieferten ferndstlichen Meditations-
wege, die das harmonische Miteinander von Kérper und Geist anstreben. Ob in
den Meditationszentren immer das Gleichgewicht in der rechten Weise gewahrt
wird, kann figlich angezweifelt werden. Eutonie ist noch keine Meditation. Und
Meditation ist mehr als Technik. Dariiber besteht keine Meinungsverschieden-
heit zwischen Christen und Zen-Buddhisten, die die Methoden ernst nehmen.

Ein Weiteres: Die Zen-Meditation stellt sich als einen religiosen Weg
dar. Dieser Umstand fiihrt schlieflich zu einer klaren Scheidung zwischen
dem Zen-Weg und der christlichen Spiritualitit. Doch bevor wir
diesen Punkt durchleuchten, mufl die Ubereinstimmung zwischen zen-
buddhistischer und christlicher Sicht beziiglich des religios-geistigen Cha-
rakters der Meditation gesehen werden. Bekanntlich werden fernostliche
Meditationstechniken heute vielfach ohne Bezugnahme auf ihren geistigen
Hintergrund und ohne religiose Motivierung angewandt. Nicht wenige
moderne Menschen suchen, wenn sie sich einem meditativen Training un-
terziehen, lediglich Entspannung, Abschaltung, Befrciung vom Alltags-
stref}, Nahrung ihrer Konzentrationsfahigkeit. Oder sie suchen ein Gegen-
mitte]l gegen tiberstarken Leistungsdruck und Uberbetonung des Rationa-
len, manchmal auch gegen innere Langeweile und Uberdrufl. Wenn die
Meditation so ihres religiosen Sinnes beraubt wird, ist sie in der Tat nur
mehr eine psycho-somatische Technik, die sich zwar fernostlicher Prakti-
ken bedient, aber von den religiosen Geisteswegen Asiens und der bud-
dhistischen Spiritualitdt weit entfernt hat.

5 Vgl. die Ausfithrungen des bekannten Mediziners Henri Gastaut im Eréffnungsvortrag
des VIII. Internationalen Kongresses fiir Elektroenzephalographie und Klinische Neu-
rophysiologie: Vom Berger-Rhythmus zum Alpha-Kult und zur Alpha-Kultur, Marseille
1978 in: Z EEG-EMG 5 (1974) 189-199.



Verstindigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit 355

Alle echte, lebenserfiillte Meditation zieht ihre besten Krafte aus dem
Mutterboden des Religiosen. Diese Tatsache gilt in gleicher Weise fiir Ost
und West. Die Meditation ist in den Gesamtzusammenhang der mensch-
lichen Lebensfithrung eingebettet. Keine psycho-somatische Technik ver-
mag einem Menschen ein erflltes Leben zu schenken, der an den Grund-
werten seiner Existenz, namlich am Sinn seines Lebens und an der Liebe
irre wurde. Diese Grundwerte finden sich, wenn auch weniger klar umris-
sen als im Christentum, in allen Weltreligionen, auch im Buddhismus. Das
Zazen, wie es z. B. der grofle japanische Zen-Meister Dogen lehrt, ist eine
durch und durch religiése Ubung. Die Buddha-Natur, Kern und Mitte der
Religion Dogens, wird in der Meditation als heilig und transzendent er-
fahren. Auf die Zazen-Ubung als Grundlage konnte DGgen eine Spiri-
tualitat aufbauen, die jedem religiésen Menschen Hochachtung abzwingt®.
Wir konnten hier noch viele bedeutende religiose Personlichkeiten aus
dem Buddhismus und den anderen fernéstlichen Religionen anfiihren.
Das Modische und Abwegige, das heute in der modernen Meditationsbe-
wegung vielerorts anzutreffen ist, kann uns nicht in der Uberzeugung von
der Werthaftigkeit ferndstlicher Meditationsweisen, insbesondere des Zen-
Weges, erschiittern.

Wenn wir den religiosen Charakter des Zen-Buddhismus bedenken,
meldet sich notwendig die Frage, ob Christen ohne Gefdhrdung ihres
Glaubens sich der Zen-Meditation widmen konnen. Ist die Zen-Medita-
tion fir Christen — wir begegneten diesem Wort schon — etwa wesentlich
von der Zen-Meditation des Zen-Buddhisten verschieden? Diese Frage
kann je nach der Sicht, aus der sie gestellt wird, mit ja oder mit nein be-
antwortet werden. Diese Zweideutigkeit bedarf der Kldrung. Eine Beson-
derheit der Zen-Meditation liegt darin, dafB sie gegenstandslos (unbegriff-
lich) ist und deshalb als Methode (Methode heifit dem Wortsinn nach Hin-
fihrung und darf nicht mit Technik gleichgesetzt werden) vom Inhaltli-
chen der buddhistischen Religion, wenigstens was den Augenschein angeht,
kaum affiziert wird. Auch die christliche Spiritualitit kennt eine dunkle,
gegenstandslose Beschauung, bei der die Vereinfachung der psychischen
Vorginge bis zur Entleerung des Bewufltseins von allen kategorial ver-
mittelten, rational greifbaren, begrifflichen Inhalten geht. Der meditative
Vorgang spielt sich in beiden Fallen im tiefsten Schweigen ab. Deshalb 158t
sich der Unterschied, der im Westen — so miissen wir annehmen — tatsich-
lich besteht, nicht am Phidnomen ablesen und nicht in Worten erkliren.

8 Vgl. den Abschnitt ,Zazen als Mitte einer buddhistischen Spiritualitit®, in: Der Er-
leuchtungsweg des Zen im Buddhismus a.a.0., S. 110-116.



Heinrich Dumoulin 356

Aber die verschiedenen Interpretationen, mit denen Zen-Buddhisten
und Christen die Erleuchtungserfahrung im Nachher beschreibend aus-
deuten, offenbart deutlich den radikalen Unterschied zwischen den beiden
Religionen. Eine authentisch christliche Deutung kann nicht auf die Be-
ziehung der Erfahrung zum personlichen Schépfergott verzichten. Dagegen
bleibt der Zen-Buddhist innerhalb der buddhistischen Mahiyana-Meta-
physik, gemafl der das Selbst, der Kosmos und die Buddha-Natur oder
der Buddha-Leib eins und identisch sind. Hier ist spitestens der Grenz-
punkt erreicht, an dem sich die Wege von Christen und Zen-Buddhisten
trennen. Doch wirkt die in der unterschiedlichen Deutung offenkundige
Kluft zwischen christlicher und Zen-Meditation bis in die Ubung hinein,
wenn auch, wie gesagt, die Unterschiede innerhalb der Ubung schwer greif-
bar sind und sich dem begrifflichen Ausdruck weitgehend entziehen.

Das merkwiirdige Phinomen der Pluralitit der Anpassungen des Zen-
Weges durch christliche Meditationsleiter hat wahrscheinlich einen Haupt-
grund in dem Umstand, daf} diese als Christen den christlichen Glaubens-
standpunkt schon wihrend der Ubung zur Geltung bringen méchten. Vom
Wert des Zen-Weges tiberzeugt, gehen sie dabei behutsam voran, aber
nicht selten bieten die Formen der manchmal weniger gliicklich ,, christliches
Zen® genannten Meditation kein echtes Zen (wenn diese Bezeichnung
iiberhaupt berechtigt ist; vielleicht ist sie es nur historisch).

Eine Prognose der Weiterentwicklung der christlichen Meditatiensbe-
wegung ist im Augenblick kaum méglich. Ein Prozef ist in Gang gekom-
men, dessen Ergebnis weitgehend von den Erfolgen der jeweiligen Me-
ditationsbemithungen im christlichen Abendland abhingen wird. Bei aller
Hochachtung und Sympathie fiir das buddhistische Zen kénnte die Zen-
Meditation fiir Christen neue Wege gehen und sich schlieflich auch im Er-
scheinungsbild vom Buddhistischen merklich abheben. Und dennoch bliebe
die christliche Meditation dem Zen-Weg zu Dank verpflichtet. Schon heute
mochte es so scheinen, als ob die Begegnung mit dem Zen-Buddhismus in
der Geschichte der christlichen Spiritualitit Spuren hinterlassen wird.

II. Kosmische und dynamische Weltsicht

Die buddhistische Spiritualitdt flieft aus der buddhistischen Religion, die
dem fernéstlichen Denkstil entsprechend von der Erfahrung geprigt ist.
Die religiose Erfahrung bestimmt die von der christlich-abendldndischen
verschiedene 6stliche Weltansicht des Buddhismus. Ein bekanntes Axiom
lautet: Der Osten denkt kosmisch, der Westen personal. Damit ist ein
Trennungsstrich zwischen den beiden Hemisphdren gezogen. Dennoch
miissen kosmisches und personales Denken einander nicht ausschliefen.



Verstindigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitdt 357

Trotz der unverkennbaren theologisch-weltanschaulichen Gegensitzlich-
keit ist eine gegenseitige Anniherung im verstehenden Gesprich méglich.

Die vorrangig kosmische Weltansicht Asiens hat wihrend der letzten
Jahrzehnte einen nachhaltigen Einflufl auf das westliche Geistesleben aus-
geiibt, wobei es im Einzelfall zweifelhaft sein kann, ob die westlichen
Denker unmittelbar vom Osten her angeregt wurden oder aber durch ibr
eigenes Suchen die kosmische Dimension neu entdeckten. Dies letztere
diirfte beispielsweise auf Teilhard de Chardin zutreffen, der wie kaum
ein anderer moderner europdischer Denker absichtslos 6stliche Weisheit
erfuhr. Teilhard lebte als Naturforscher, aber auch als Theologe und Philo-
soph bewuBt im Kosmos. Er zeigt, dafl sich eine von Pantheismus freie
kosmische Haltung sehr wohl mit dem christlichen Gottesglauben verein-
baren 1af8t7. Auch Romano Guardini hat sich, besonders in seinen Spat-
jahren, um das personale Verstindnis des Kosmos bemiiht®.

Der asiatische Fromme erfahrt die Einheit von Mikrokosmos und Makro-
kosmos, d. i. seines eigenen Selbst mit dem All, vorziiglich in der Medi-
tation und deutet sein All-einserlebnis mit Vorliebe als Eingehen in den
Kosmos. Fiir den Christen ist eine solche Deutung unannehmbar. Heiflt
dies, daB ihm die kosmische Dimension schlechterdings verschlossen bleibt?
Keineswegs. Wenn er, durch die Begegnung mit der ostlichen Weisheit an-
geregt, nach kosmischen Beziigen in seiner eigenen Religion sucht, kann er
mit Erstaunen eine reiche Fiille kosmischer Weisheit in seinem Glaubens-
gut entdecken. Die neuen theologischen Sichtweisen des Zweiten Vatika-
nischen Konzils bieten ihm dabei wirksame Hilfe. Der Christus dieser
Theologie ist vor allem der auferstandene Herr. Er ist, wie Paulus und die
johanneische Tradition bezeugen, das personale Haupt des Kosmos. Diese
Wabhrheit ist selbstverstindlich in der christlichen Uberlieferung aller
Jahrhunderte gegenwartig. Der lebendige Christus ist — Teilhard schaute
dies in der Sternstunde seines Lebens — der Herr des Kosmos, allge-
genwirtig und alldurchdringend. Der Christ wird auch auf den Hochstufen
der Erfahrung niemals Christus als Person auflésen und sich mit einem
,kosmischen Prinzip“ begniigen. Der kosmische Christus ist, wie er glaubt,
der gleiche wie der gekreuzigte Jesus von Nazaret. Wenn er sich der ost-
lichen Weisheit 6ffnet und fernostliche Meditationsweisen 1bt, besitzt er

7 H. de Lubac hat in seinem Werk ,La Pensée religieuse du Pére Teilkard de Chardin,

1962 (dtsch. 1969), diesen Punkt iiber allen Zweifel deutlich gemacht; vgl. Der Erleuch-

tungsweg des Zen im Buddhismus a.a.0., besonders Kap. XII, Abschnitt: Kosmisches Be-

wuflitsein und Nidhts, S. 164.

8 Vgl. besonders: Theologische Briefe an einen Freund, herausgegeben aus dem Nachlal,

g/[ﬁnchen—Paderborn—Wien, Schéningh 1976, 6. Brief ,Teilhard de Chardin als Symptom®,
. 46—49.



Heinrich Dumoulin 358

im Innewerden der urchristlichen Wahrheit vom auferstandenen, univer-
salen Christus das uniiberbietbare christliche Gegenstiick der adventhaft
ahnenden buddhistischen Vorstellung von der universalen Buddha-Natur,
die geméf einem chinesischen Zen-Text ihrem Wesen nach ,weit und $0,
leer und licht® ist.

Die kosmische Dimension der Christuswahrheit kam in der Mystik der
Ostkirche stirker als in der abendldndischen Mystik zum Ausdruck. Die
abendldndische Mystik entwickelte wahrend des Mittelalters die Formen
der Kreuzesmystik und der Brautmystik, zwei Aspekte der mystischen Er-
fahrung, die dem Osten fern liegen. Aber es ist bestimmt kein Zufall, daf
in unseren Tagen die Wahrheit vom auferstandenen, kosmischen Herrn
stark in den Vordergrund getreten ist. Das Zentralgeheimnis des Christen-
tums, das Mysterium Pascale, das Geheimnis vom Samenkorn, das ge-
storben und begraben wurde und das lebt und Frucht bringt, ist dem Ver-
stindnis des fernéstlichen Menschen, vorab des meditativ erfahrenen
Buddhisten, merkwiirdig nahe. Er weiff um die Verkniipfung von Leben
und Tod, dafl ndmlich der Weg zum wahren Leben durch den ,Groflen
Tod® — mit diesem Wort bezeichnen die Zen-Ménche die Erleuchtungs-
erfahrung — hindurch fithren mufl. Wenn der Christ in der Auferstehung
des Herrn nicht nur den Sieg iber Tod und Hélle, sondern auch die Mich-
tigkeit, sich das All einzuverleiben und alles in allem zu werden, sieht, so
nimmt er seinen Stand in jenem universalen Lichtkegel, zu dem hin fir
den fernéstlichen Menschen eine Verstdndnisbriicke fithrt. Das religidse
Vorstellungsfeld, das hier aufscheint, kann im buddhistisch-christlichen
Gesprich an Weite und Deutlichkeit gewinnen.

Anderseits — wir fassen nun den personalen Aspekt ins Auge — begegnen
die Buddhisten im Gesprich mit glidubigen Christen oft zum erstenmal
einer lebendigen personlichen Frommigkeit und gewahren verwundert,
dafl diese weder abergldubisch ist noch primitiven Anthropomorphismus
beinhaltet. Freilich kann es eine Weile dauern, bis diese Einsicht ihnen
reflex deutlich wird. Wo sich mit dem Gesprich ernstes Studium der
abendlandischen Geistesgeschichte oder gar der christlichen Theologie
verbindet, tritt die Werthaftigkeit der Personvorstellung in den Blick-
kreis. Es kann dann vorkommen, daf prominente Buddhisten, wie z. B. der
bedeutende Philosoph Japans Keiji Nishitani der personalen Ausrichtung
der christlichen Spiritualitit offen ihre Anerkennung aussprechen®. Perso-
nale Liebe, Du- und Ich-Beziehung, personliche Wiirde und Verantwor-
tung, diese und andere um die Person kreisende Vorstellungen erweisen
9——Z-._F.FI."M Personal und Impersonal in Religion, in: The Eastern Buddhist, New

Series, Kyoto 1970, III/1, 1-18; I11/2, 71-88. — Vgl. das Buch von Hans Waldenfels:
Absolutes Nichts, Freiburg 1976.



Verstindigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit 359

sich als so wirkméchtig und anziehend, daf ein religids gestimmter, vom
Geist bewegter Mensch ihnen seine Bewunderung nicht versagen kann.

Ein tiefer eindringendes Studium des Buddhismus ergibt, dafl personale
Haltungen in der buddhistischen Spiritualitit hdufig vorkommen, wenn
auch der Personbegriff in der buddhistischen Lehre und Weltanschauung
keinen Platz hat. Und zwar begegnen wir personlichen Gebetshaltungen
des Vertrauens, der Hingabe, der Bitte, auch der Reue nicht nur in den
buddhistischen Schulen des Amida-Glaubens, die durch ihre Devotions-
{ibung dem Christentum besonders nahe kommen, sondern auch im betont
unpersonlichen Zen-Buddhismus lassen sich spontane Auferungen perso-
naler Haltung nachweisen. Man darf wohl annehmen, daf} personale Hal-
tungen sich in allen Formen des Buddhismus finden, vielleicht ein Be-
weis dafiir, dafl die Menschennatur den zutiefst in ihr angelegten perso-
nalen Bezug niemals véllig verleugnen kann. Es kann nicht ausbleiben,
daf dem wachen Buddhisten hier im Gesprach mit Christen Fragen kom-
men, die seine buddhistische Religiositdt bereichern kénnen.

Die kosmische Weltsicht ist in den am hochsten entwickelten Formen des
Mahayana-Buddhismus dynamisch, sie verbindet sich mit einer Philoso-
phie des Werdens. Das kosmische Universum befindet sich in stindigem
Wandel. Der japanische Zen-Meister Dogen hat diese Weltsicht in sei-
nem groflen Werk Skobo genzo von verschiedenen Gesichtspunkten aus
dargestellt. Wie er sie sicht, ist die Buddha-Natur das Besténdige und das
Unbesténdige. Sie ist lauteres Sein, aber sie ist die sich unablissig ver-
andernde Werdewelt. Sie ist der physische Kosmos mit seinen wechseln-
den Naturerscheinungen und zugleich der Flufl der menschlichen Bewuft-
seinstitigkeiten. Der Mensch ist bei Dogen in die kosmisch-dynamische
Sicht hineingenommen, wenn er im ,Buch von Leben und Tod®, einem
Kapitel seines Hauptwerkes, schreibt: '

,Dieses Leben und dieser Tod ist das erhabene Leben (on. inodhi) des

Buddhas. Wer es widerwillig wegzuwerfen trachtete, wiirde das er-
habene Leben des Buddhas verlieren.®

Aus diesen Worten spricht uniiberhérbar eine religiose Ehrfurcht, die im
ganzen Werk des grofien japanischen Meisters lebendig ist. Die Gesamt-
wirklichkeit mit Einschlufl des Menschen ist, wie er sie erfahrt, der hei-
lige und erhabene Buddha, aber der Buddha ist Buddha-werden.

Im indischen Raum hat Aurobindo eine dynamische Philosophie entwik-
kelt, die dem Yoga zugehorig durch und durch Sstlichen Charakter trégt,
aber einen Entwicklungsbegriff einschliefit, der dem westlichen Denken
nahe kommt. Wihrend DGgen von japanischen Gelehrten, besonders von
Vertretern der original japanischen Kyoto-Schule, mit Heidegger vergli-



Heinrich Dumoulin 360

chen wurde - seine Schriften wurden 6fters in Heideggerscher Terminologie
tibersetzt und demgemif gedeutet —, erinnerte Aurobindos Entwicklungs-
gedanke westliche Interpreten an Teilhard de Chardin. In beiden Fillen
bemiihte man sich darum, eine westliche Parallele zum asiatischen Gedan-
kengut aufzuzeigen. Jedenfalls liegt die dynamische Denkweise dem west-
lichen Denken nicht fern, was auch ein Blick in die europaische Philosophie
der Neuzeit, besonders des 19. Jahrhunderts, bestitigt. Wer die kosmisch-
dynamische Weltsicht Asiens in christlicher Perspektive zu sehen vermag,
wird auch die Werte in der kosmisch geprigten buddhistischen Spirituali-
tat erkennen. Dies heifit bestimmt nicht, dafl die Unterschiede geringfiigig
sind, sie reichen tief und diirfen nicht leichthin hinweggewischt werden.
Doch hat die Weisheit Asiens mit ihren tiefen Einsichten in die Einheit des
Universums, die Entsprechung von Makrokosmos und Mikrokosmos, die
vom Ewigen getragene und durchpulste Werdewelt auch dem Christen
etwas zu sagen. Um diese Weisheit richtig sehen zu konnen, tut der Christ
gut daran, sich der in seiner eigenen Tradition aufbewahrten kosmisch-
dynamischen Inhalte zu erinnern.

III. Der Weg der Negation und die Transzendenz

Wir kommen zu einem weiteren Zug der buddhistischen Spiritualitit,
namlich zum Weg der Negation. Es hat Jahrhunderte gedauert, bis der
Westen diese Eigenart des fernostlichen Denkens begriffen hat. Rudolf
Otto ist hier einer der westlichen Pioniere. Der intuitiv begabte grofie
deutsche Religionsforscher, der in allen Religionen das transzendente Nu-
minose, von ihm das Heilige genannt, witterte, erkannte dieses auch in der
Leere (sunyata) der Mahayana-Metaphysik und im ,Nichts* (jap. mu) des
Zen-Buddhismus'®. Beim Dialog, der wihrend der letzten Jahre in Japan
zwischen Zen-Buddhisten aus den Schulen von Rinzai und Soto und einer
Gruppe katholischer und evangelischer Christen gefiihrt wurde und noch
weitergeht, erkannten die christlichen Gesprichsteilnehmer mehr und
mehr die numinose Bedeutung des zen-buddhistischen Nichts, von dem ihre
Partner mit so viel Begeisterung sprachen. Sie besannen sich auf die im
Christentum schon frith formulierte ,,negative Theologie®, die angesichts
der Unaussprechlichkeit der hochsten Wirklichkeit positive Aussagen iiber
das gottliche Wesen meidet. Die negative Theologie ist seit den Tagen des
Zweiten Vatikanischen Konzils von den modernen christlichen Theologen
immerfort beschworen worden. Wir kénnen heute als etablierte Erkennt-
nis buchen, dafl der Buddhismus in seinen Hauptstrémen nicht dem Nihi-

0 Das Gefiikl des Uberweltlichen, Miinchen 1932, S. 242.



Verstindigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit 361

lismus verfallen ist, sondern im Sinne der negativen Theologie verstanden
werden mufl. Der Buddhismus leugnet die Transzendenz nicht.

Diese wichtige Tatsache 148t sich auf verschiedenen Ebenen aufweisen.
Die philosophische Untersuchung kann in der Philosophie von der Leere
des Inders Nagarjuna, die am Anfang des Mahayana steht, aber auch im
philosophischen Gedankengut des Zen bis zu unseren Tagen hin die trans-
zendente Dimension feststellen. Der schon genannte japanische Zen-Phi-
losoph Keiji Nishitani grenzt die buddhistische Leere von der nihilistischen
ab und verwirft den Nihilismus'. Ebenso wenig wie die Zen-Philosophie
ist die Zen-Meditation nihilistisch. Die Selbsterfahrung des Ubenden ist
ein Wirklichkeitserlebnis, an dessen Echtheit er nicht zweifelt. Auch die
Verhaltensweisen der Buddhisten im Alltag zeigen, dafl nicht nihilistische
Resignation, sondern positives Heilssuchen die Triebkraft der Buddha-
Religion ausmacht.

Der Buddhismus kam wegen des vorwiegend negativen Charakters sei-
ner Aussagen im Westen frith in den Verdacht des Nihilismus. Die Ein-
sicht, dafl die buddhistische Vorliebe fiir die Negation in der Perspektive
der negativen Theologie in der abendldndischen Mystik gesehen werden
kann, brachte in unserem Jahrhundert eine Wende des westlichen Buddhis-
musverstindnisses. Das nihilistische Mifiverstindnis konnte ausgeraumt
werden. Im Gesprach mit dem buddhistischen Partner kénnen wir uns
heute miihelos dariiber einigen, dafl die letzte absolute Wirklichkeit, in
der alles griindet, tiber menschliche Begriffe und Denkkategorien hinaus-
liegt und schlechthin unaussprechlich ist.

Wir mochten die positiven Implikationen dieses Verstindnisgewinnes
fiir beide Partner noch ein wenig verdeutlichen. Fir den Christen veran-
dert sich der Gefiihlsklang, den er mitdem Wort , Buddha“ verbindet, wenn
wenn er bedenkt, dafl einsichtige fromme Buddhisten mit diesem Wort die
absolute hochste Wirklichkeit meinen, zu der hin ihnen die geschichtliche
Personlichkeit Shakyamunis gemif der buddhistischen Tradition den Weg
weist. Dem Buddhisten offenbart das Buddha-Bild im Symbol die Weisheit
und das sympathetische Mit-leiden. Er sieht darin ein Hoffnungslicht fiir
die Lebewesen wihrend dieser irdischen Leidensexistenz. In den vielfa-
chen Formen des Buddhismus ist der Buddha die Chiffre des Bleibenden,
des Ewigen, der letzten giiltigen Wirklichkeit. Anderseits befreit das im
Gesprach ausgetauschte Einverstidndnis beziiglich der Unzulanglichkeit
aller Bilder und Formen, Worte und Begriffe, Kategorien und Definitionen
zur Aussage des Unaussagbaren Buddhisten von dem Alptraum, die Chri-
sten verehrten einen bartigen alten Herren als ihren Gott und glaubten,

11 Ausfiihrlich in der japanischen Religionsphilosophie. Vgl. H. Waldenfels, a.a2.0.



Heinrich Dumoulin 362

dieser habe vor einigen tausend Jahren mit seinen Hinden Welt und
Menschen geformt.

In Japan bestirkte der Einbruch des westlichen Atheismus von der Art
Feuerbachs die Buddhisten in dem Vorurteil, die Christen seien einem
hoffnungslosen Anthropomorphismus verfallen und hitten sich eine Got-
tesvorstellung nach dem Bilde des Menschen gemacht. Im Kontakt mit
glaubigen Christen konnen sie sich von ihren Vorurteilen beziiglich des
christlichen Gottesbegriffs freimachen. Wenn sie erfahren, dafl das hoch-
ste Wesen oder die letzte Wirklichkeit auch nach christlicher Anschauung
alles Menschenbegreifen iibersteigt und nicht in Worte eingegrenzt wer-
den kann, 6ffnen sich fiir Buddhisten gleichsam Tore des Verstehens. Er-
staunlich ist, mit welch tiefem Verstindnis sie nun die Bibel zu lesen ver-
moégen. Die tiefsinnigen Symbole und Mythen, mit denen die heiligen
Schriften angefillt sind, bieten ihnen Hilfen, in die iibersinnliche Welt
tiefer einzudringen. Zugleich wichst ihre Hochachtung vor den Christen,
insofern diese mit religiosem Ernst gemif dem Geist der ihnen in der
Schrift geschenkten Offenbarung leben. So bietet die negative Theologic
Christen wie Buddhisten Verstindnishilfen. Es ist wichtig, diese Doppel-
seitigkeit zu sehen. Hier scheint der gemeinsame verbindende Grund auf,
von dem Johannes XXIII. bei der ersten Begegnung eines rémischen
Papstes mit Buddhisten gesprochen hat. Fiir diesen weitherzigen, allen
guten Menschen zugewandten Papst war es eine Selbstverstandlichkeit, daf
die japanischen Buddhisten, deren Gesandtschaft er empfing, als religidse
Minner vom griindenden Geheimnis des gottlichen Wesens wufiten. Des-
halb konnte er von einem gemeinsamen Grund sprechen. Und er hat sich
nicht getduscht. Die Buddhisten empfingen, wie mir der Leiter der Gruppe
spater versicherte, einen unausloschlichen Eindruck von der Gestalt des
Papstes und bewahrten die grofle Freude jener Stunde in ihren Herzen.

Die buddhistische Spiritualitit erreicht im negierenden Transzendieren
thren Hohepunkt. Auch Buddhisten wissen um das unsagbare Geheimnis
der letzten Wirklichkeit. Christen konnen hier noch einen Schritt voran-
tun, da Gott durch und in Christus seine Personlichkeit, sein dreipersén-
liches Wesen geoffenbart hat. Uns ist auch eine positive Theologie ge-
schenkt, eine Theologie der Kommunikation zwischen Gott und Mensdh.
Es liegt nicht in der Thematik dieses Beitrages, ausfithrlicher iiber christ-
liche Theologie zu sprechen. Die letzten Sitze mufiten indes gesagt wer-
den, damit kein Mifiverstindnis dariiber verbleiben kann, dafl die bud-
dhistische Spiritualitit, in christlicher Perspektive gesehen, den als per-
sonales Wesen geschaffenen Menschen nicht befriedigen kann. Der Grund
dafiir liegt, wie wiederholt gesagt wurde, im Fehlen des Glaubens an den
personlichen Gott.



Verstindigungsbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit 363
IV. Der gemeinsame Weg zum Menschen

Spiritualitdt darf sich nicht in einer in sich rubenden Meditation erschop-
fen und den Urgrund alles Seienden (Gott) nicht von der Welt und den
Menschen trennen. Den Religionen ist aufgegeben, aus ihrem Glauben
und ihrer religiésen Erfahrung heraus gemeinsam den Weg zum Menschen
zu suchen und den Notleidenden zu helfen. Die buddhistische Spiritualitat
findet diesen Weg, indem sie sich auf ihre Grundtugend des sympatheti-
schen Mit-leidens (Sanskr. Maitri-Karuna, chin.-jap. jihi) besinnt und
diese in die Praxis umsetzt. Im Mahayana-Buddhismus ist der Altruismus
durch das Bodhisattva-Ideal, das am Anfang des religiosen Aufbruchs
dieses buddhistischen Hauptzweiges steht, kanonisiert. Der Bodhisattva,
der im Besitz der Erleuchtung auf den Eingang ins Nirwana verzichtet, um
irrende Lebewesen zu retten, bezeichnet einen religiésen Hiochstwert. Kein
Waunder, dafl fromme Buddhisten, wenn sie das Neue Testament oder die
Geschichte des Armen von Assisi lesen, an die ihnen vertraute Gestalt des
Bodhisattva denken. Der wohl bedeutendste lebende japanische Zen-Mei-
ster Yamada Mumon sprach bei der ersten buddhistisch-christlichen Zu-
sammenkunft kurz nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil in einer unver-
gefllichen Stunde von der Verkérperung dessen, was der Bodhisattva
meint, in Christus.

Von buddhistischer Seite her bestehen also durchaus die Voraussetzun-
gen zur Zusammenarbeit mit Christen im Sinn der sozialen Verantwor-
tung. Die Buddhisten haben ihre Bereitschaft zum gemeinsamen Dienst im
letzten Jahrzehnt auch unter Beweis gestellt. Es entstand mit bedeutender
buddhistischer Hilfe eine weltweite Organisation fur gesellschaftliche und
soziale Zusammenarbeit, deren erstes Anliegen die Sorge um die Erhal-
tung des Weltfriedens ist, die sich aber in weitem Umfang um Sozialhilfe
bemiiht. Exemplarisch sind die Verdienste dieser Vereinigung um die
Flichtlinge aus Vietnam. Ich kann hier nicht auf weitere Einzelheiten ein-
gehen. Das Werk begann im groflen Stil auf der Weltkonferenz aller
Religionen in Kyoto 1970 und wird seitdem sowohl auf Weltebene als
auch auf regionaler Ebene — wir haben eine Sektion in Asien und in klei-
nerem Maflstab in Japan — fortgesetzt®. Man darf die Zielsetzungen und
Ergebnisse dieses Werkes nicht auf den sdkularen, humanitdren Bereich
verkiirzen. Ich nannte schon die religiose Motivierung der Buddhisten und
mochte ausdriicklich bemerken, dafl die meditativen buddhistischen Schu-
len, sowohl der Theravada-Buddhismus der verschiedenen Liander als
auch der japanische Zen-Buddhismus sich fiir die soziale Zusammenarbeit
voll engagieren.

12 Uber die Kyoto-Konferenz berichtet Maria Liicker, Bonn-Bad Godesberg.



Heinrich Dumoulin 364

Wenn wir von buddhistischer Spiritualitat sprechen, denken wir gewéhn-
lich und wohl mit Recht zuerst an Meditation und unmittelbare religiése
Vollziige. Doch sollten wir gerade in unseren Tagen die erheblichen Aus-
wirkungen zugunsten der menschlichen Gesellschaft nicht iibersehen. Dabei
zeigt sich von Jahr zu Jahr deutlicher eine Entwicklung hin zu stirkerer
Verbindung des humanitiren Tuns mit der religiosen Motivierung. Auch
die dem Sozialdienst gewidmeten Konferenzen beginnen — was wir im
engen Kreis des geistlichen Zwiegesprichs immer taten — heute ebenfalls
mit einem Gebet oder einer Gebetsbesinnung, bei langeren Tagungen sind
Gottesdienste der verschiedenen Religionen ins Programm eingeplant, an
denen fast alle Vertreter teilnehmen. Religidse Menschen kénnen eben
ihre Spiritualitat nicht vom Dienst am Menschen trennen.

stk

Wir haben in unserem Uberblick tiber die buddhistische Spiritualitit ver-
schiedene Bedeutungsfelder abgeleuchtet: Meditation, Weltsicht, Theo-
logie und schliefllich aus geistlichen Quellen gespeiste Zusammenarbeit
fiir den Menschen. Es schien gut, die Fragestellung im breiten Spektrum
in den Blick zu nehmen, wenn dabei auch leider manche Details zu kurz
kamen. In unserer heutigen Weltsituation kénnen wir uns nicht damit be-
gnugen, uns an noch so reizvollen Phanomenen Asiens zu ergotzen. Es gibt
heute schon nicht mehr eine isolierte Weisheit Asiens, um die sich eine
kleine Zahl elitdrer Enthusiasten sammelt. Auch die Meditation muff Eng-
fihrungen zu iiberwinden suchen. Wir stehen in vielem am Anfang. Un-
moglich 1Bt sich in irgendeiner Richtung eine Zukunftsprognose geben. Je
weiter wir Herz und Geist 6ffnen, dem Neuen, das auf uns zukommt, und
dem Alten, das wir neu zu sehen lernen, um so mehr diirfen wir hoffen,
vom Geist Gottes gefiihrt, tiefer in die Reichtiimer einzudringen, die seine
Giite der Menschheit bereithilt.





