Der Grundauftrag der Orden und anderer geistlicher

Gemeinschaften aus der Sicht eines Laien
Walter Bayerlein, Vaterstetten bei Miinchen®

Auf den ersten Blick scheint der Synodenbeschluf zu Auftrag und pastora-
lem Dienst der Orden und anderer geistlicher Gemeinschaften ein typisches
,Gruppenpapier zu sein: Sorgen und Note, aber auch Chancen der geist-
lichen Gemeinschaften werden dort erortert, eine Neubesinnung wird an-
gestofen auf das Wesentliche der Berufung, den ,harten Kern® aller
geistlichen Gemeinschaften gewissermafien. AnschlieBend werden eine
Reihe praktischer Probleme der Orden behandelt. Es liegt nahe, dieses
Synodendokument zur Umsetzung ausschlieBlich den Ordensleuten zu
iiberlassen. Und doch wire dies ein arger FehlschluB. In diesem Dokument
finden sich nimlich grundlegende Aussagen, deren Impulse fiir das per-
sonliche Leben jedes Christen fruchtbar werden konnten.

Wer als Laie, als ,normales® Mitglied einer Gemeinde beginnt, dieses
Dokument zu lesen, wird schon auf den ersten Seiten nicht ohne Uberra-
schung feststellen, dafl die Situationsbeschreibung in 1. 1. bis 1. 3. auch fur
ihn und seine Gemeinde zutrifft, obwohl sie doch auf geistliche Gemein-
schaften und ihre Glieder bezogen ist.

Auch ihm, dem Getauften und Gefirmten zwischen Glauben und Un-
glauben, zwischen Hoffnung und Resignation, zwischen Neubeginn und
Miidigkeit, ist oft ,,der Sinn seiner Berufung ... nicht mehr recht klar®.
,Mangel oder ginzliches Ausbleiben von Nachwuchs, Austritte und Uber-
alterung® (1. 1.) kennzeichnen auch die Situation vieler Pfarrgemeinden
und kirchlicher Verbidnde. Auch im Glauben des Christen in der Welt kam
es zu ,erheblichen Verunsicherungen, sei es durch tberstiirzte Preisgabe
von wertvollen Traditionen, sei es durch zahes Festhalten am Uberkomme-
nen® (1. 2). Die ,gegenwiirtige Glaubenskrise“ ist die gemeinsame Ursache
vieler Schwierigkeiten in geistlichen Gemeinschaften, in Gemeinden und im
Leben des einzelnen Christen in der Welt. Auch fir die Pfarrgemeinden
sind , Intensivierung von Gebet und Gemeinschaftsleben, . . . soziale Initia-
tiven“, nicht zuletzt aber jene Glieder, ,die unbekiimmert um Erfolg oder
Ablehnung zu ihrer Berufung stehen, ermutigende Zeichen (1. 3).

* Vorliegender Beitrag ist der Vorabdruck aus einem grofien Kommentarband zum Be-
schlufl der Gemeinsamen Synode in der Bundesrepublik iiber die Orden und andere geist-
liche Gemeinschaften, der demnichst im Echter Verlag, Wiirzburg, herauskommen wird. -
Der offiziclle Beschlufitext in: Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland. (Offizielle Gesamtausgabe I) Freiburg i. Br., Herder 1976, S. 559-566.



Walter Bayerlein 366

Wenn aber — wie skizzenhaft dargelegt — die Situationsanalyse auch fiir
die kirchliche Wirklichkeit auferhalb der geistlichen Gemeinschaften weit-
hin zutrifft, dann muf es jeden getauften und gefirmten Christen interes-
sieren, was das Synodendokument als Therapie empfiehlt.

Der Kernsatz dazu findet sich in 2. 1. 2 unter Hinweis auf Mattius und
Johannes: , Jeder Getaufte muf als Jiinger Christi zuerst das Reich Gottes
suchen und aus dem Geist der Liebe Jesu leben, die keine Riicksicht auf
sich selbst und kein Maf} kennt*.

Diese Aussage sprengt den Rahmen einer ordensinternen Neubesin-
nung. Jeder miifite sich davon treffen lassen und betroffen sein. Was suchen
wir denn tatséchlich zuerst? Das Reich Gottes? Oder unsere eigene Sicher-
heit, unsere Anerkennung, unseren Besitz, unsere Karriere? Und wie be-
schrankt ist unser Maf an Liebe, zu der wir uns aufraffen! ,Keine Riick-
sicht auf sich selbst® — und wir stehen dauernd uns und anderen durch
unsere Eigensucht im Wege.

Auf die ganze Kirche tibertragen: Wie weit leidet sie unter der Not des
iberwiegenden Teiles der Menschheit wirklich mit? Ist ihre Liebe und
Hilfe wirklich mafilos? Bleiben Ansitze aus Riicksicht auf sich selbst nicht
zu oft in wohlfeilen Resolutionen stecken?

Auch im nichsten Absatz 2. 1. 3 steht ein wichtiges Wort an alle Getauf-
ten: Jede christliche Berufung lebt davon, ,dafl der Mensch um Christi
und seiner Botschaft willen und auf seinen Ruf hin sich von irdischen Siche-
rungen und Erfiillungen losreifit, um sich auf das eine Notwendige (vgl.
Lk 10, 42) einzulassen”. Das Synodendokument nennt dies entsprechend
alter Tradition ,evangelischen Rat“ und erklirt, ,am ausdriicklichsten®
geschehe dies ,im Bekenntnis zu Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam®
(2.1.3).

Die Bezeichnung ,evangelischer Rat“ oder ,evangelische Rite“ errichtet
beim ersten Lesen fiir den Laien eine Mauer, hinter der er die typische
Sonderwelt der Ordensleute vermutet. Diese Terminologie ist im Ver-
standnis geschichtlich vielfach einseitig geprégt. , Armut, Ehelosigkeit, Ge-
horsam® werden verbunden mit der Vorstellung feierlicher Geliibde, als
ein Ausscheiden aus der Welt. Sie kénnen also ~ so meint man weithin —
tiir alle Christen nichts bedeuten, deren Berufung in Ehe, Familie, Beruf
und Gesellschaft liegt.

Manche christlichen Laien kénnen mit den drei ,klassischen® evange-
lischen Raten von Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam auch deshalb so
wenig anfangen, weil sie dahinter eine Abwertung ehelichen Lebens und
eine fiir sie unertragliche Relativierung ihrer Stellung in der Welt zu er-
kennen glauben.



Der Grundauflrag der Orden aus der Sicht des Laien 367

Auf diesem Hintergrund ist es besonders wichtig, dafl die Synode un-
miflverstindlich ausgesprochen hat: ,Der Grundauftrag der geistlichen
Gemeinschaften besagt gegeniiber dem allgemein christlichen Auftrag
nicht von vornherein eine hohere Weise, Christ zu sein. Jedem Christen
ist das ganze Evangelium aufgegeben. Nur innerhalb der fiir alle gleichen
Berufung haben geistliche Gemeinschaften ihren Ort“ (2. 1. 4).

Der Synodenbeschlul bekraftigt dies durch den bedeutsamen Hinweis:
»~Auch fir die Bewiltigung des irdischen Lebens (gemeint ist wohl
des ,weltlichen Lebens“) sind Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam
eine Stimme des Evangeliums, vor allem in den Bereichen von Besitz,
Sexualitit und Machtausiibung® (2. 1. 6). Dieser Beschlufl sieht also in
den geistlichen Gemeinschatten keine elitdre Sonderwelt, und er reserviert
»Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam® nicht nur den Ordensleuten. Viel-
mehr wird das Leben der geistlichen Gemeinschaften als eine charismatisch
bedingte, radikale Ausprégung des einen, einzigen, unteilbaren christlichen
Auitrags verstanden. Hinter den ,evangelischen Réten® steht dann nicht
eine fiir den ,normalen Christen“ nicht nachvollziehbare Dauer-Uberfor-
derung. Sie sind nicht eine fiir ihn unersteigbare Tugendleiter.

Im Verstdndnis der Synode sind vielmehr Armut, Ehelosigkeit und
Gehorsam als ,Quelle der Freude® (2. 1. 5) Schliisselworte christlicher
Lebensweise, die sich zwar im Ordensleben besonders klar und damit zei-
chenhaft akzentuieren, aber keineswegs auf diesen Bereich beschrankt sein
sollen. Ist das realistisch?

Betrachten wir zuerst das Wort vom ,Gehorsam®. Es liegt in ganz be-
sonderer Weise ,quer zu den unmittelbaren Bediirfnissen und Strebun-
gen des Menschen® (2. 1. 5), zumal des ,modernen Menschen®, wie er sich
selbst gerne versteht und bezeichnet.

Totalitire Regime haben den Wert des Gehorsams pervertiert. Wort-
pragungen wie ,blinder Gehorsam® oder ,Kadavergehorsam®“ machen
das besonders deutlich. Leute, die ihre unfafibar scheufilichen Verbrechen
an Millionen jiidischer Menschen heute vor Gericht damit zu rechtfertigen
versuchen, sie hitten nur auf Befehl gehandelt, machen jedem Burger ,Be-
fehl® und ,, Gehorsam® zu freiheitsgefahrdenden, zumindest aber suspek-
ten Begriffen. Gerade aus dieser geschichtlichen Erfahrung heraus ist es
zu verstehen, dafl nicht dem Wort , Gehorsam®, sondern dem von der
»Miindigkeit® dic allgemeine Zustimmung sicher ist.

Zieht man den ,Grauschleier der Geschichte® von dem Begriff des Ge-
horsams zur Seite, so wird dahinter das menschliche Urproblem der Macht-
ausiibung sichtbar.

Nicht nur der Richter, Staatsanwalt, Polizeibeamte, nicht nur der gesetz-
gebende Politiker, der planende und ordnende Verwaltungsbeamte, denen



Walter Bayerlein 368

staatliche Macht anvertraut ist, stehen tdglich vor der Gewissensfrage, wie
sie mit dieser Macht im Rahmen der sie bindenden Gesetze umgehen.

Nicht nur die Arbeitgeber, Gewerkschaftsfunktionére, Bischofe, Pfarrer,
Journalisten und Parteifibrer, die durch ihre Haltung, durch ihr Reden
oder Schweigen in 6ffentlichen Angelegenheiten etwas zu bewahren oder
zu verdndern vermogen, also Macht ausiiben, sind betroffen.

Auch die Lehrer, denen Erziehung junger Menschen anvertraut ist,
vor allem aber alle Eltern, die gegeniiber ihren Kindern die ,elterliche
Gewalt ausiiben® — wie unser Recht sagt —, miissen sich Rechenschaft geben,
wie sie ihre Macht ausiiben.

Alle Genannten, ja jeden Christen an seinem Platz bedringt die Urver-
suchung des Menschen: sein zu wollen wie Gott — sich nicht unterordnen
zu wollen — sich nicht beugen zu wollen — sich nichts sagen zu lassen — nicht
zuzuhoren — autonom zu sein. So entsteht die Urstinde: der Wahn, sich
selbst erldsen, sich selbst befreien zu kénnen; der Rickzug auf sich selbst.
Belegt ist diese Urversuchung des Geschopfes in den biblischen Berichten
vom Sturz Luzifers und vom Siindenfall im Paradies, aber auch in der lan-
gen Geschichte des Alten Testaments Giber die immer wiederkehrende Auf-
lehnung des auserwihlten Volkes gegen Gott und in der Kirchengeschichte
von nahezu zweitausend Jahren.

Der ,Gehorsam® im Neuen Testament, so wie ihn die Synode versteht,
ist das radikale Gegenteil dieser Ursiinde. Gehorchen hat etwas mit horen
zu tun. So beginnt auch bezeichnenderweise die Regel des hl. Benedikt mit
dem Aufruf ,Hore!* Hinter dem Horen steht immer die eigene Uffnung
auf einen anderen hin, ein Verlassen seiner engen Eigenwelt. So ist das
»Horen“ ein Schliisselwort unserer Hoffnung, wenn wir beten: ,Christus
hoére uns, Christus erhore uns® oder wenn wir in der HI. Schrift lesen, daf§
der Glaube vom Horen kommt.

Gehorsam heifit also zunidchst: horen, sich beugen; nicht in sklavischer
Urteilslosigkeit, sondern weil man die Chance einkalkuliert, im anderen
kénne einem Gott begegnen, in seinen Wiinschen und Worten konne der
Wille Gottes offenbar werden.

Im Orden wird in Anordnungen des Oberen in besonderer Weise der
Wille Gottes akzeptiert, weil man auch den Oberen Gott gegeniiber ge-
bunden weif’.

Was bedeutet das fiir den Laien? Er hat oft keinen Vorgesetzten oder
keinen solchen, aus dessen Grundeinstellung heraus er ohne weiteres auf
christlich begriindete Weisungen rechnen darf. Aber auch dem Laien be-
gegnen Menschen, in denen ihm je auf eigene Weise Gott begegnen kann.
Gerade heute wiare das ,Horen“ eine neu zu entdeckende christliche
Grundhaltung. Es wire heilsam, den Willen Gottes auch und gerade in



Der Grundauflrag der Orden aus der Sicht des Laien 369

Situationen zu erkennen und zu tun, in denen man sich aufzulehnen ver-
sucht, wo man dabei ist, andere zu demiitigen, anstatt sich selbst zu beugen.

,Gehorsam* ist, so verstanden, die Haltung, die sich in jeder Kniebeuge
liturgisch ausdriickt, die aber auch im Alltag gelebt werden mufi: ,Du,
Gott, bist groff, Du sollst gelten; ich bin klein, ich will hinhéren auf das,
was Du mir durch andere Menschen zu sagen hast; ich bin Dein Knedht,
nicht mein eigener Herr®. In diesem Sinne ist Gehorsam nicht bequemer
Verzicht auf ein eigenes Urteil und eigene Verantwortung, sondern im Ge-
genteil der richtige Weg zur Mindigkeit, der Schritt in die ,Freiheit der
Kinder Gottes“.

Der gleiche Grundgedanke — sich Gott zuzuwenden — steht auch hinter
dem Rat zur ,Armut“. Nicht ein Absinken auf oder gar unter das Existenz-
minimum ist hier gemeint, sondern eine Relativierung des Besitzes als
Wert an sich. Kein verheirateter Laie mit Kindern wird darauf verzichten
diirfen, die Existenz seiner Familie und die Ausbildung der Kinder zu
sichern sowie fiir das Alter vorzusorgen. Aber darin darf der Christ in
der Welt nicht einseitig sein Leistungsziel sehen. Gerade heute besteht
ohnehin im industrialisierten Europa die grofle Gefahr, die wirtschaftliche
Produktionskraft des Menschen {iberzubewerten zu Lasten des umfassen-
den personalen Wertes jedes Menschen. Lebensqualitdt wird irrtiimlich
mit Lebensstandard gleichgestellt. Leid, Krankheit und Tod werden an
den Rand des gesellschaftlichen Bewufltseins verdringt. Hier mufl sich
jeder Getaufte immer wieder neu darauf besinnen, dafl Lebensqualitét
gerade auch darin besteht, zu Gott ,Du“ sagen zu dirfen — und zwar in
jeder Situation des Lebens. Daran darf ihn sein Besitz nicht hindern. Er
hat nicht Prioritit, sondern Posterioritit. Auch dann, wenn Gott Opfer
materieller Art erwartet. ,Armut” bedeutet daher nicht Besitzlosigkeit,
sondern materielle Bediirfnislosigkeit als Grundhaltung des Christen.

Armut muf} aber gerade vom Laien noch umfassender verstanden wer-
den: Sind wir nicht immer wieder in der Gefahr, unseren Ehegatten, unsere
Kinder als personlichen Besitz zu betrachten? Auch hier ist cine Absage an
jedes Besitzdenken gefordert. Die Bereitschaft, die Personlichkeit des an-
deren zu achten, nicht zu verformen, mufl wachgehalten werden.

Armut mifite auch bedeuten, die eigenen Kinder zunehmend fiir ihren
eigenen Weg freizugeben — auch wenn dies ein schmerzlicher Prozef ist.

Wie beim Gehorsam heifit Armut: dienen, sich beugen, sich hintanstel-
len; und nicht: fiir-sich-haben-wollen, gelten, herrschen.

Ganz eng damit verkniipft ist der Rat des Evangeliums zur Ehelosigkeit.
Fir den verheirateten Christen in der Welt kann dieser Rat nicht wortlich
gelten. Angesichts des hohen Wertes der Ehe, die Gott als Abbild seines
Bundes mit den Menschen, als Gleichnis fiir die Dreifaltigkeit und als



Walter Bayerlein 370

Stitte personaler Liebesgemeinschaft geschaffen hat, kann der Rat zur
»Ehelosigkeit nicht abwertend gegeniiber der Ehe gemeint sein — wie dies
frither gelegentlich manichdisch miflverstanden worden ist.

Auch der Rat zur Ehelosigkeit hat vielmehr mit der Grundhaltung des
Christen zu tun, in allem — also auch in der Ehe — zunichst Gott und dem
Nachsten zu dienen. Der benediktinische Leitspruch ,Daf in allem Gott
verherrlicht werde®, sagt das knapp und prazise.

Auch die eheliche Gemeinschaft bedeutet daher nicht: herrschen, besit-
zen, haben-wollen, sondern: lieben, dienen, héren, sich hingeben.

Dies ist besonders wichtig in einer Zeit entarteter Sexualitit, die in
ihrem Orgasmuswahn den Partner nur zu leicht zum eigenen Lustobjekt
erniedrigt.

Der Rat zur Ehelosigkeit bedeutet fiir den verheirateten Christen dar-
tiber hinaus, sich nicht in der eigenen Ehe- und Familiengemeinschaft abzu-

kapseln, sondern sich zu 6ffnen fiir andere Menschen und fiir Aufgaben in
der kirchlichen Gemeinschaft.

In der Tat, der Synodenbeschlul sagt mit Recht: Armut, Ehelosigkeit und
Gehorsam ,bilden eine Einheit® (2. 1. 3). Sie beziehen sich alle auf die
namliche Grundhaltung des Christen (vgl. Lumen Gentium Nr. 42), die
nicht eigener Kraftanstrengung allein entspringen kann, sondern vom
»Drangen des Geistes” (2. 1. 2) bestimmt ist.

Die Glieder von geistlichen Gemeinschaften versuchen, diese Haltung
radikal als Gemeinschaft zu leben und damit weithin sichtbares Zeichen
zu sein — nicht aus eigenem Gutdiinken, sondern aus ihrer ureigenen Be-
rufung.

Der Christ in der Welt mufl — wenn auch unter anderen Umstédnden und
in anderer Weise — entsprechend seiner Berufung ebenso Zeichen sein,
Zeuge fir Gottes Existenz und Licbe; um es noch einmal knapp zu formu-
lieren: eine gelebte Kniebeuge vor Gott.

Beiden gemeinsam ist die ,, Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit®,
die ihnen ,das Vorldufige und Versuchhafte ihres Lebens zu Bewufitsein
bringen kann®, die ihnen aber auch ,eine stindige Herausforderung blei-
ben mufl“ (2. 1. 8).

Wer immer aufs Neue im Sinne von Gehorsam, Armut und Ehelosig-
keit lebt, darf sich mit echter Freude beschenken lassen: mit der Freude de-
rer, die die frohe Botschaft kennen; mit der frohlichen Gelassenheit derer,
die Hoffnung haben auf ein unverlierbares Leben in Fille; eine Hoffnung,
die nicht auf einer klugen selbstgeschnitzten Heilslehre beruht, sondern
die auf den liebenden Gott vertraut, zu dem wir ehrfurchtsvoll ,Herr® und
zugleich , Vater® sagen diirfen.





