
Der Grundauftrag der Orden und anderer geistlicher 
Gemeinschaften aus der Sicht eines Laien 
Walter Bayerlein, Vaterstetten bei München* 

Auf den ersten Blick scheint der Synodenbeschluß zu Auftrag und pastora- 
lem Dienst der Orden und anderer geistlicher Gemeinschaften ein typisches 
•Gruppenpapier" zu sein: Sorgen und Nöte, aber auch Chancen der geist- 
lichen Gemeinschaften werden dort erörtert, eine Neubesinnung wird an- 
gestoßen auf das Wesentliche der Berufung, den •harten Kern" aller 
geistlichen Gemeinschaften gewissermaßen. Anschließend werden eine 
Reihe praktischer Probleme der Orden behandelt. Es liegt nahe, dieses 
Synodendokument zur Umsetzung ausschließlich den Ordensleuten zu 
überlassen. Und doch wäre dies ein arger Fehlschluß. In diesem Dokument 
finden sich nämlich grundlegende Aussagen, deren Impulse für das per- 
sönliche Leben jedes Christen fruchtbar werden könnten. 

Wer als Laie, als •normales" Mitglied einer Gemeinde beginnt, dieses 
Dokument zu lesen, wird schon auf den ersten Seiten nicht ohne Überra- 
schung feststellen, daß die Situationsbeschreibung in 1. 1. bis 1. 3. auch für 
ihn und seine Gemeinde zutrifft, obwohl sie doch auf geistliche Gemein- 
schaften und ihre Glieder bezogen ist. 

Auch ihm, dem Getauften und Gefirmten zwischen Glauben und Un- 
glauben, zwischen Hoffnung und Resignation, zwischen Neubeginn und 
Müdigkeit, ist oft •der Sinn seiner Berufung . . . nicht mehr recht klar". 
•Mangel oder gänzliches Ausbleiben von Nachwuchs, Austritte und Über- 
alterung" (1. 1.) kennzeichnen auch die Situation vieler Pfarrgemeinden 
und kirchlicher Verbände. Auch im Glauben des Christen in der Welt kam 
es zu •erheblichen Verunsicherungen, sei es durch überstürzte Preisgabe 
von wertvollen Traditionen, sei es durch zähes Festhalten am Überkomme- 
nen" (1. 2). Die •gegenwärtige Glaubenskrise" ist die gemeinsame Ursache 
vieler Schwierigkeiten in geistlichen Gemeinschaften, in Gemeinden und im 
Leben des einzelnen Christen in der Welt. Auch für die Pfarrgemeinden 
sind •Intensivierung von Gebet und Gemeinschaftsleben,.. . soziale Initia- 
tiven", nicht zuletzt aber jene Glieder, •die unbekümmert um Erfolg oder 
Ablehnung zu ihrer Berufung stehen", ermutigende Zeichen (1.3). 

* Vorliegender Beitrag ist der Vorabdruck aus einem großen Kommentarband zum Be- 
schluß der Gemeinsamen Synode in der Bundesrepublik über die Orden und andere geist- 
liche Gemeinschaften, der demnächst im Echter Verlag, Würzburg, herauskommen wird. - 
Der offizielle Beschlußtext in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland. (Offizielle Gesamtausgabe I) Freiburg i. Br., Herder 1976, S. 559-566. 



Walter Bayerlein 366 

Wenn aber - wie skizzenhaft dargelegt - die Situationsanalyse auch für 
die kirchliche Wirklichkeit außerhalb der geistlichen Gemeinschaften weit- 
hin zutrifft, dann muß es jeden getauften und gefirmten Christen interes- 
sieren, was das Synodendokument als Therapie empfiehlt. 

Der Kernsatz dazu findet sich in 2. 1. 2 unter Hinweis auf Mattäus und 
Johannes: •Jeder Getaufte muß als Jünger Christi zuerst das Reich Gottes 
suchen und aus dem Geist der Liebe Jesu leben, die keine Rücksicht auf 
sich selbst und kein Maß kennt". 

Diese Aussage sprengt den Rahmen einer ordensinternen Neubesin- 
nung. Jeder müßte sich davon treffen lassen und betroffen sein. Was suchen 
wir denn tatsächlich zuerst? Das Reich Gottes? Oder unsere eigene Sicher- 
heit, unsere Anerkennung, unseren Besitz, unsere Karriere? Und wie be- 
schränkt ist unser Maß an Liebe, zu der wir uns aufraffen! •Keine Rück- 
sicht auf sich selbst" - und wir stehen dauernd uns und anderen durch 
unsere Eigensucht im Wege. 

Auf die ganze Kirche übertragen: Wie weit leidet sie unter der Not des 
überwiegenden Teiles der Menschheit wirklich mit? Ist ihre Liebe und 
Hilfe wirklich maßlos? Bleiben Ansätze aus Rücksicht auf sich selbst nicht 
zu oft in wohlfeilen Resolutionen stecken? 

Auch im nächsten Absatz 2. 1. 3 steht ein wichtiges Wort an alle Getauf- 
ten: Jede christliche Berufung lebt davon, •daß der Mensch um Christi 
und seiner Botschaft willen und auf seinen Ruf hin sich von irdischen Siche- 
rungen und Erfüllungen losreißt, um sich auf das eine Notwendige (vgl. 
Lk 10,42) einzulassen". Das Synodendokument nennt dies entsprechend 
alter Tradition •evangelischen Rat" und erklärt, •am ausdrücklichsten" 
geschehe dies •im Bekenntnis zu Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam" 
(2.1.3). 

Die Bezeichnung •evangelischer Rat" oder •evangelische Räte" errichtet 
beim ersten Lesen für den Laien eine Mauer, hinter der er die typische 
Sonderwelt der Ordensleute vermutet. Diese Terminologie ist im Ver- 
ständnis geschichtlich vielfach einseitig geprägt. •Armut, Ehelosigkeit, Ge- 
horsam" werden verbunden mit der Vorstellung feierlicher Gelübde, als 
ein Ausscheiden aus der Welt. Sie können also - so meint man weithin - 
für alle Christen nichts bedeuten, deren Berufung in Ehe, Familie, Beruf 
und Gesellschaft liegt. 

Manche christlichen Laien können mit den drei •klassischen" evange- 
lischen Räten von Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam auch deshalb so 
wenig anfangen, weil sie dahinter eine Abwertung ehelichen Lebens und 
eine für sie unerträgliche Relativierung ihrer Stellung in der Welt zu er- 
kennen glauben. 



Der Grundauflrag der Orden aus der Sidit des Laien 367 

Auf diesem Hintergrund ist es besonders wichtig, daß die Synode un- 
mißverständlich ausgesprochen hat: •Der Grundauftrag der geistlichen 
Gemeinschaften besagt gegenüber dem allgemein christlichen Auftrag 
nicht von vornherein eine höhere Weise, Christ zu sein. Jedem Christen 
ist das ganze Evangelium aufgegeben. Nur innerhalb der für alle gleichen 
Berufung haben geistliche Gemeinschaften ihren Ort" (2. 1. 4). 

Der Synodenbeschluß bekräftigt dies durch den bedeutsamen Hinweis: 
•Auch für die Bewältigung des irdischen Lebens (gemeint ist wohl 
des •weltlichen Lebens") sind Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam 
eine Stimme des Evangeliums, vor allem in den Bereichen von Besitz, 
Sexualität und Machtausübung" (2. 1.6). Dieser Beschluß sieht also in 
den geistlichen Gemeinschaften keine elitäre Sonderwelt, und er reserviert 
•Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam" nicht nur den Ordensleuten. Viel- 
mehr wird das Leben der geistlichen Gemeinschaften als eine charismatisch 
bedingte, radikale Ausprägung des einen, einzigen, unteilbaren christlichen 
Auftrags verstanden. Hinter den •evangelischen Räten" steht dann nicht 
eine für den •normalen Christen" nicht nachvollziehbare Dauer-Überfor- 
derung. Sie sind nicht eine für ihn unersteigbare Tugendleiter. 

Im Verständnis der Synode sind vielmehr Armut, Ehelosigkeit und 
Gehorsam als •Quelle der Freude" (2. 1. 5) Schlüsselworte christlicher 
Lebensweise, die sich zwar im Ordensleben besonders klar und damit zei- 
chenhaft akzentuieren, aber keineswegs auf diesen Bereich beschränkt sein 
sollen. Ist das realistisch? 

Betrachten wir zuerst das Wort vom •Gehorsam". Es liegt in ganz be- 
sonderer Weise •quer zu den unmittelbaren Bedürfnissen und Strebun- 
gen des Menschen" (2. 1. 5), zumal des •modernen Menschen", wie er sich 
selbst gerne versteht und bezeichnet. 

Totalitäre Regime haben den Wert des Gehorsams pervertiert. Wort- 
prägungen wie •blinder Gehorsam" oder •Kadavergehorsam" machen 
das besonders deutlich. Leute, die ihre unfaßbar scheußlichen Verbrechen 
an Millionen jüdischer Menschen heute vor Gericht damit zu rechtfertigen 
versuchen, sie hätten nur auf Befehl gehandelt, machen jedem Bürger •Be- 
fehl" und •Gehorsam" zu freiheitsgefährdenden, zumindest aber suspek- 
ten Begriffen. Gerade aus dieser geschichtlichen Erfahrung heraus ist es 
zu verstehen, daß nicht dem Wort •Gehorsam", sondern dem von der 
•Mündigkeit" die allgemeine Zustimmung sicher ist. 

Zieht man den •Grauschleier der Geschichte" von dem Begriff des Ge- 
horsams zur Seite, so wird dahinter das menschliche Urproblem der Macht- 
ausübung sichtbar. 

Nicht nur der Richter, Staatsanwalt, Polizeibeamte, nicht nur der gesetz- 
gebende Politiker, der planende und ordnende Verwaltungsbeamte, denen 



Walter Bayerlein 368 

staatliche Macht anvertraut ist, stehen täglich vor der Gewissensfrage, wie 
sie mit dieser Macht im Rahmen der sie bindenden Gesetze umgehen. 

Nicht nur die Arbeitgeber, Gewerkschaftsfunktionäre, Bischöfe, Pfarrer, 
Journalisten und Parteiführer, die durch ihre Haltung, durch ihr Reden 
oder Schweigen in öffentlichen Angelegenheiten etwas zu bewahren oder 
zu verändern vermögen, also Macht ausüben, sind betroffen. 

Auch die Lehrer, denen Erziehung junger Menschen anvertraut ist, 
vor allem aber alle Eltern, die gegenüber ihren Kindern die •elterliche 
Gewalt ausüben" - wie unser Recht sagt -, müssen sich Rechenschaft geben, 
wie sie ihre Macht ausüben. 

Alle Genannten, ja jeden Christen an seinem Platz bedrängt die Urver- 
suchung des Menschen: sein zu wollen wie Gott - sich nicht unterordnen 
zu wollen - sich nicht beugen zu wollen - sich nichts sagen zu lassen - nicht 
zuzuhören • autonom zu sein. So entsteht die Ursünde: der Wahn, sich 
selbst erlösen, sich selbst befreien zu können; der Rückzug auf sich selbst. 
Belegt ist diese Untersuchung des Geschöpfes in den biblischen Berichten 
vom Sturz Luzifers und vom Sündenfall im Paradies, aber auch in der lan- 
gen Geschichte des Alten Testaments über die immer wiederkehrende Auf- 
lehnung des auserwählten Volkes gegen Gott und in der Kirchengeschichte 
von nahezu zweitausend Jahren. 

Der •Gehorsam" im Neuen Testament, so wie ihn die Synode versteht, 
ist das radikale Gegenteil dieser Ursünde. Gehorchen hat etwas mit hören 
zu tun. So beginnt auch bezeichnenderweise die Regel des hl. Benedikt mit 
dem Aufruf •Höre!" Hinter dem Hören steht immer die eigene Öffnung 
auf einen anderen hin, ein Verlassen seiner engen Eigenwelt. So ist das 
•Hören" ein Schlüsselwort unserer Hoffnung, wenn wir beten: •Christus 
höre uns, Christus erhöre uns" oder wenn wir in der Hl. Schrift lesen, daß 
der Glaube vom Hören kommt. 

Gehorsam heißt also zunächst: hören, sich beugen; nicht in sklavischer 
Urteilslosigkeit, sondern weil man die Chance einkalkuliert, im anderen 
könne einem Gott begegnen, in seinen Wünschen und Worten könne der 
Wille Gottes offenbar werden. 

Im Orden wird in Anordnungen des Oberen in besonderer Weise der 
Wille Gottes akzeptiert, weil man auch den Oberen Gott gegenüber ge- 
bunden weiß. 

Was bedeutet das für den Laien? Er hat oft keinen Vorgesetzten oder 
keinen solchen, aus dessen Grundeinstellung heraus er ohne weiteres auf 
christlich begründete Weisungen rechnen darf. Aber auch dem Laien be- 
gegnen Menschen, in denen ihm je auf eigene Weise Gott begegnen kann. 
Gerade heute wäre das •Hören" eine neu zu entdeckende christliche 
Grundhaltung. Es wäre heilsam, den Willen Gottes auch und gerade in 



Der Grundauflrag der Orden aus der Sicht des Laien 369 

Situationen zu erkennen und zu tun, in denen man sich aufzulehnen ver- 
sucht, wo man dabei ist, andere zu demütigen, anstatt sich selbst zu beugen. 

•Gehorsam" ist, so verstanden, die Haltung, die sich in jeder Kniebeuge 
liturgisch ausdrückt, die aber auch im Alltag gelebt werden muß: •Du, 
Gott, bist groß, Du sollst gelten; ich bin klein, ich will hinhören auf das, 
was Du mir durch andere Menschen zu sagen hast; ich bin Dein Knecht, 
nicht mein eigener Herr". In diesem Sinne ist Gehorsam nicht bequemer 
Verzicht auf ein eigenes Urteil und eigene Verantwortung, sondern im Ge- 
genteil der richtige Weg zur Mündigkeit, der Schritt in die •Freiheit der 
Kinder Gottes". 

Der gleiche Grundgedanke • sich Gott zuzuwenden • steht auch hinter 
dem Rat zur •Armut". Nicht ein Absinken auf oder gar unter das Existenz- 
minimum ist hier gemeint, sondern eine Relativierung des Besitzes als 
Wert an sich. Kein verheirateter Laie mit Kindern wird darauf verzichten 
dürfen, die Existenz seiner Familie und die Ausbildung der Kinder zu 
sichern sowie für das Alter vorzusorgen. Aber darin darf der Christ in 
der Welt nicht einseitig sein Leistungsziel sehen. Gerade heute besteht 
ohnehin im industrialisierten Europa die große Gefahr, die wirtschaftliche 
Produktionskraft des Menschen überzubewerten zu Lasten des umfassen- 
den personalen Wertes jedes Menschen. Lebensqualität wird irrtümlich 
mit Lebensstandard gleichgestellt. Leid, Krankheit und Tod werden an 
den Rand des gesellschaftlichen Bewußtseins verdrängt. Hier muß sich 
jeder Getaufte immer wieder neu darauf besinnen, daß Lebensqualität 
gerade auch darin besteht, zu Gott •Du" sagen zu dürfen - und zwar in 
jeder Situation des Lebens. Daran darf ihn sein Besitz nicht hindern. Er 
hat nicht Priorität, sondern Posteriorität. Auch dann, wenn Gott Opfer 
materieller Art erwartet. •Armut" bedeutet daher nicht Besitzlosigkeit, 
sondern materielle Bedürfnislosigkeit als Grundhaltung des Christen. 

Armut muß aber gerade vom Laien noch umfassender verstanden wer- 
den: Sind wir nicht immer wieder in der Gefahr, unseren Ehegatten, unsere 
Kinder als persönlichen Besitz zu betrachten? Auch hier ist eine Absage an 
jedes Besitzdenken gefordert. Die Bereitschaft, die Persönlichkeit des an- 
deren zu achten, nicht zu verformen, muß wachgehalten werden. 

Armut müßte auch bedeuten, die eigenen Kinder zunehmend für ihren 
eigenen Weg freizugeben - auch wenn dies ein schmerzlicher Prozeß ist. 

Wie beim Gehorsam heißt Armut: dienen, sich beugen, sich hintanstel- 
len; und nicht: für-sich-haben-wollen, gelten, herrschen. 

Ganz eng damit verknüpft ist der Rat des Evangeliums zur Ehelosigkeit. 
Für den verheirateten Christen in der Welt kann dieser Rat nicht wörtlich 
gelten. Angesichts des hohen Wertes der Ehe, die Gott als Abbild seines 
Bundes mit den Menschen, als Gleichnis für die Dreifaltigkeit und als 



Walter Bayerlein 370 

Stätte personaler Liebesgemeinschaft geschaffen hat, kann der Rat zur 
•Ehelosigkeit" nicht abwertend gegenüber der Ehe gemeint sein - wie dies 
früher gelegentlich manichäisch mißverstanden worden ist. 

Auch der Rat zur Ehelosigkeit hat vielmehr mit der Grundhaltung des 
Christen zu tun, in allem - also auch in der Ehe - zunächst Gott und dem 
Nächsten zu dienen. Der benediktinische Leitspruch •Daß in allem Gott 
verherrlicht werde", sagt das knapp und präzise. 

Auch die eheliche Gemeinschaft bedeutet daher nicht: herrschen, besit- 
zen, haben-wollen, sondern: lieben, dienen, hören, sich hingeben. 

Dies ist besonders wichtig in einer Zeit entarteter Sexualität, die in 
ihrem Orgasmuswahn den Partner nur zu leicht zum eigenen Lustobjekt 
erniedrigt. 

Der Rat zur Ehelosigkeit bedeutet für den verheirateten Christen dar- 
über hinaus, sich nicht in der eigenen Ehe- und Familiengemeinschaft abzu- 
kapseln, sondern sich zu öffnen für andere Menschen und für Aufgaben in 
der kirchlichen Gemeinschaft. 

In der Tat, der Synodenbeschluß sagt mit Recht: Armut, Ehelosigkeit und 
Gehorsam •bilden eine Einheit" (2. 1.3). Sie beziehen sich alle auf die 
nämliche Grundhaltung des Christen (vgl. Lumen Gentium Nr. 42), die 
nicht eigener Kraftanstrengung allein entspringen kann, sondern vom 
•Drängen des Geistes" (2. 1. 2) bestimmt ist. 

Die Glieder von geistlichen Gemeinschaften versuchen, diese Haltung 
radikal als Gemeinschaft zu leben und damit weithin sichtbares Zeichen 
zu sein - nicht aus eigenem Gutdünken, sondern aus ihrer ureigenen Be- 
rufung. 

Der Christ in der Welt muß - wenn auch unter anderen Umständen und 
in anderer Weise • entsprechend seiner Berufung ebenso Zeichen sein, 
Zeuge für Gottes Existenz und Liebe; um es noch einmal knapp zu formu- 
lieren: eine gelebte Kniebeuge vor Gott. 

Beiden gemeinsam ist die •Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit", 
die ihnen •das Vorläufige und Versuchhafte ihres Lebens zu Bewußtsein 
bringen kann", die ihnen aber auch •eine ständige Herausforderung blei- 
ben muß" (2.1.8). 

Wer immer aufs Neue im Sinne von Gehorsam, Armut und Ehelosig- 
keit lebt, darf sich mit echter Freude beschenken lassen: mit der Freude de- 
rer, die die frohe Botschaft kennen; mit der fröhlichen Gelassenheit derer, 
die Hoffnung haben auf ein unverlierbares Leben in Fülle; eine Hoffnung, 
die nicht auf einer klugen selbstgeschnitzten Heilslehre beruht, sondern 
die auf den liebenden Gott vertraut, zu dem wir ehrfurchtsvoll •Herr" und 
zugleich •Vater" sagen dürfen. 




