Literatur die noch von Gott wulte

Zur Frage nach dem religiosen Quellenwert literarischer Aussagen

Eugen Biser, Miinchen

Die Suche nach religiosen Erkenntnisquellen wird von einem zweifachen
Interesse, einem allgemeineren und einem speziellen, geleitet. Das allge-
meinere ergibt sich aus dem immer heftigeren Verlangen des glaubigen und
glaubensbereiten Menschen nach religioser Erfahrung. Er begibt sich auf
die Quellensuche in der heimlichen Hoffnung, daf sich an den urspriing-
lichen ,Fundorten‘ des Religiésen Impulse einstellen, die zur Erfahrung
oder doch wenigstens zum Mitvollzug der an und fiir sich dem Erfahrungs-
bereich entriickten Glaubensgehalte verhelfen. Das spezielle Interesse be-
trifft die Theologie. Kein aufmerksamer Beobachter der theologischen
Szene kann sich der Erkenntnis einer iberhandnehmenden Abstraktion
verschlieBen. Wo Wirklichkeiten erschlossen und Inhalte vermittelt wer-
den sollten, sieht er sich vor einem fast undurchdringlichen Wall von Me-
thodenproblemen gestellt. Unwillkirlich fragt man sich, ob diese Entwick-
lung aus einem Sachzwang und nicht vielmehr aus der Tatsache hervorging,
daf die ,Sache’ der Theologie verloren zu gehen droht, dafl die Theologie
also den vielberedeten ,Gegenstandsverlust® erlitt. Ohne die Klarung dieses
Fragepunkts abzuwarten, gehen religidse Randgruppen ldngst schon zur
,Aktion‘ iber, indem sie auf den Weg kollektiver (psychedelischer) Be-
wufltseinserweiterung verweisen, von der Ausflucht in die kiinstlichen
Paradiese der Drogenszene ganz zu schweigen. In Form eines Signals be-
statigen diese Vorgdnge die Dringlichkeit der Frage. Denn offensichtlich
flieft die im theologischen Binnenraum zugidngliche Quelle nach dem
Eindruck vieler nicht mehr reichlich genug, um ihren Durst zu stillen. Da-
bei 1duft es im Grunde auf dasselbe hinaus, ob der verringerte Zustrom
oder die komplizierte Vermittlung daran die Schuld trdgt. So zeigte es
sich bereits bei der nach der Jahrhundertmitte leidenschaftlich gefiihrten
Diskussion um die Erfahrung der ,Gottesfinsternis’. Wihrend Martin
Buber, der Schépfer des Ausdrucks, die Verfinsterung des Himmelslichts
dem reflektierenden ,Uberbewufltsein‘ zur Last legte, dachten die Vertreter
der ,Gott-ist-tot-Theologie’ an ein wirkliches Versiegen der himmlischen
Lichtquelle. Fir Buber bestand das Hindernis in der fast zwanghaften
Selbstbespiegelung des Ich, das sich dadurch sogar beim Versuch, sich
betend zu Gott zu erheben, in den Ricken fallt:

Der Angreifer ist das Bewufitsein, das Uberbewuftsein dieses Men-

schen hier, dafl er betet, daf} er betet, daf er betet. Und der Angreifer



Eugen Biser 372

scheint uniiberwindlich. Das Subjektwissen des sich Hinwendenden
um seine Hinwendung, dieser Riickhalt des nicht in den Akt mit ein-
gehenden Rest-Ich, dem er ein Gegenstand ist, depossediert den Au-
genblick, despontaneisiert ihn!.
Im Unterschied dazu suchen die Sprecher der ,Radical Theology‘ die Ur-
sache der Verfinsterung in einem die Dimensionen des Goéttlichen ver-
schiittenden welt- und heilsgeschichtlichen Verhidngnis®. Indessen wiirden
gerade die profiliertesten unter ihnen dem Versuch nicht widersprechen,
der dem von ihnen signalisierten Notstand auf dem Weg neuer ,Quellen-
suche’ Abhilfe schaffen mochte.

Im Raum des christlichen Glaubens wurden neben Schrift und Tradition
immer schon Mystik und Meditation als derartige Quellen anerkannt. Dar-
{iber blieb eine weitere fast unbeachtet, auf welche die biblischen Schriften
selbst schon hinwiesen: die Literatur. Denn die Bibel bezieht sich nicht
nur von ihren alttestamentlichen Anfingen an fortwahrend auf literari-
sche ,Vorlagen‘ und Aussagen; vielmehr erhebt sie sich wiederholt auch
selbst zum Rang hoher Literatur. Das Buch der Psalmen, das Hohelied,
der Prediger und der paulinische Hymnus auf die Liebe (1 Kor 13) sind
dafiir beredte Beispiele. Firr diese enge Verflechtung 14t sich nur ein
hinreichender Grund angeben: Bibel und Literatur haben miteinander
wurzelhaft zu tun, so daf} sie im Grenzfall durchaus fiireinander in An-
spruch genommen werden konnen. So entnahm die grofie Barodkdichtung,
besonders in den Dramen Calderons, ihre Sujets mit Vorliebe biblischen
Berichten und Gleichnissen. Heute legt sich das umgckehrte Verfahren
nah. Da sich die Entwicklung und Verfeinerung der theologischen Metho-
den, ungeachtet ihrer glanzenden Einzelergebnisse, den Zugang zu den
biblischen Aussagen eher blockiert als erleichtert, muf} allen Ernstes ge-
fragt werden, ob am Ende nicht die Literatur im Rahmen ihrer Moglich-
keiten iiber den entstandenen Engpafl hinweghilft. Aber gibt es denn im
Zeitalter der sich zusehens verweltlichenden Welt noch so etwas wie ,reli-
giose Literatur?

Was ist Religion?

Um mit dieser recht verfanglichen Frage nicht auf einen Holzweg zu ge-
raten, ist es unerldBlich, sich zuvor tiber das Wesen des Religiosen zu

! M. Buber, Werke I: Schriflen zur Philosophie, Miinchen und Heidelberg 1962, 596 f.
Dazu die hervorragende Studie von Christian Schiitz: Verborgenkeit Goites, Zirich/
Einsiedeln/Koln 1975.

2 Einen instruktiven Durchblick bietet die Untersuchung von Heinrich Déring: Die Ab-
wesenheit Gottes, Paderborn 1977; dazu auch mein Beitrag: Der abwesende Gott. Uber
die religidse Leitkategorie im Selbstverstindnis der Gegenwart, in: Wort und Wahr-
heit 18 (1963) 34—46.



Literatur die noch von Gott wufite 373

verstindigen. Aber was ist Religion? Wenn die schon in der Antike ein-
setzenden Erklarungsversuche etwas gezeigt haben, dann die relative Un-
losbarkeit dieser Frage. Seit der Religionsphilosophie Max Schelers kam
aber auch der Grund dieser Unlosbarkeit zum Vorschein. Er liegt im
Menschen, der zwar das Prinzip aller Vergegenstandlichung, selbst aber
als solches der Vergegenstindlichung prinzipiell entzogen ist. Wenn aber
vom Menschen nicht gesagt werden kann, ,was er ist’, dann auch nicht
vom Akt seiner Erhebung zu Gott, weil er nie mehr als darin er selber ist.
Doch wenn auch der Sinn dieser Erhebung nicht auf einen begrifflichen
Nenner zu bringen ist, gibt doch schon der Vorgang als solcher wichtige
Aufschliisse. Noch Scheler hat diesen Vorgang als ,Aufschwung’ gedeutet,
obwohl ihm seine zeitbedingte Erschwerung durchaus vor Augen stand.
Doch seine Problematik liegt tiefer; sie liegt sogar im Kern des religiésen
Vollzugs. Wer auch nur aus ganzem Herzen nach Gott fragt, 1afit sich auf
ein extremes Risiko ein. Denn die Gottesfrage kann nicht wertneutral
gestellt werden. Sie reifit den Fragenden von der Verankerung seiner
Weltlichkeit los, um ihn auf Gedeih und Verderb an den zu verweisen,
den er im Zug seiner Frage als die endgiiltige Position seines Daseins
erfahrt®. In diesem Ubergang von einer abbrechenden Verankerung in eine
angestrebte liegt ihre Problematik. Denn davon rihrt es her, dafl sich das
Licht, dem er fragend entgegenstrebt, jah verdistert und dafl der erfragte
Gott jene fast ddmonischen Ziige annimmt, die ihn umgekehrt als die radi-
kale Infragestellung des Menschen erscheinen lassen. So mischt sich in die
Hoffnung Angst und in die aufkeimende Gewiflheit Skepsis. Doch fihrt
diese Skepsis ebensowenig in die Verzweiflung wie die Angst ins Boden-
lose. Vielmehr bedarf es dieser Erschiitterungen, damit die Verstrickung
in die Alltagswelt mit ihren fragwiirdigen Sicherheiten zerrissen und die
Freiheit fiir das letztlich Unverbriichliche gewonnen wird. Erst auf der
Bahn dieser Freiheit kommt die Gottesfrage ans Ziel. Wie sie als Risiko
begann, endet sie als Hingabe. Und sie kann es, weil sich die Gewichte
unmerklich verlagern. Was sich zunéchst fast ins Damonische zu verfrem-
den drohte, erweist sich als der einzig tragfeste Boden, der Grund aller
Gewilheit. Und dies gerade nicht nach Art eines unverbriichlichen Prin-
zips, sondern als vaterliche Huld, die, wie im Gleichnis vom verlorenen
Sohn, den Heimkehrenden an sich zieht. Deshalb sieht sich die Gottesfrage
an ihrem Ziel nicht etwa beschwichtigt, sondern beantwortet. Und durch
diese Beantwortung kommt sie erst wirklich zur Ruhe.

Zwar steht davon vieles in den biblischen Schriften, vor allem im Buch
der Psalmen; eindrucksvolle Belege bictet aber auch die Dichtung, und dies

3 Niheres in meinem Beitrag: Der Gang der Gottesfrage. Vom spekulativen Kern der
Meditation, in: Geist und Leben 50 (1977) 3140.



Eugen Biser 374

durchaus auch aulerhalb des als ,religios’ firmierten Bereichs. So spricht
Hans Erich Nossack bei der Betrachtung eines Urmensch-Schadels von
dem, ,der den Mut hat, Noah zu sein“. Und er meint damit jenen Auf-
bruch, den auf ihre Weise die Gottesfrage vollzieht. Was die mit ihr ver-
kniipfte Angsterfahrung anlangt, so loteten sie zwei Dichtungen aus, die
im Hinblick auf den zweiten Weltkrieg entstanden sind: Werner Bergen-
gruens Roman ,Am Himmel wie auf Erden‘ und Gertrud von le Forts
Novelle ,Die Letzte am Schafott’. Wie schon in den Analysen Kierke-
gaards erscheint hier die Angst als der ,Schwindelblick® in den Abgrund
des Nichts, aber auch als der Einlaf} in die Erfahrung eines letzten Getra-
gen- und Aufgehobenseins, die sich auf dem Tiefpunkt der Angstigung
einstellt. So ergeht, mit Bergengruen gesprochen, aus dem Abgrund der
religids angenommenen Angst immerfort der Ruf: ,Furchtet euch nicht!“
Damit stellt sich aber noch eindringlicher als zuvor die Frage nach dem
Sinn der Literatur und nach ihrem Verhiltnis zur Religion.

Was ist religiose Literatur?

Im Anschluf an Ausfihrungen le Forts mufl darauf zunichst negativ ge-
antwortet werden?. Danach ist religiése Literatur weder eine Angelegen-
heit der Thematik noch eine blofle Frage der religiosen Einstellung des
Literaten. Mit dem Hinweis auf die Motive wire zu viel, mit dem auf die
personliche Einstellung zu wenig gesagt. Entscheidend ist nicht das, was
verhandelt wird, sondern die Art, wie dies geschieht. Und darin geht
alle wahre Dichtung einen eigenen Weg. Es ist ein Weg, abseits von der
Strafle des Gelingens, des Erfolgs und des Triumphs, dafiir aber in der
Schattenzone der Hinfélligkeit und des Scheiterns. Denn die Sieger im
Lebenskampf, die Erfolgreichen, haben nach Uberzeugung le Forts der
Dichtung wenig zu sagen. Um so entschiedener hilt sie es mit den Ge-
schlagenen, den Erniedrigten und Beleidigten, die sie auf ihrem Schmer-
zensweg in Untergang und Tod begleitet. Deshalb lebt die Dichtung, im
Unterschied zum begrifflichen Denken, auch nicht aus dem Griff nach dem
Wesen, sondern aus der Gebdrde der Barmherzigkeit, die sich der hinfal-
ligen Daseinsgestalten annimmt. Und darin besteht ihre wurzelhafte Ver-
wandtschaft mit dem Glauben, sofern sich dieser letztlich auf die erbar-
mende Liebe Gottes bezieht. Im Blick auf diesen letzten Bezugsgrund steht
alle Literatur, soweit sie ihrem innersten Formgesetz getreu ist, in einem
elementaren Verhiéltnis zur Religion, ist alle grofle Literatur wurzelhaft

4 Dazu meine zum 100. Geburtstag der Dichterin veroffentlichte Skizze: Der Weg ins
Geheimnis, in: Stimmen der Zeit 194 (1976) 651-667, die als Vorgriff auf eine mono-
graphische Wiirdigung des Gesamtwerks mit dem Titel: Uberredung zur Liebe gedacht
ist.



Literatur die noch von Gott wufite 375

religis. Deshalb gibt sie dann aber auch Aufschluf} iiber das Religiose,
auch dort, wo thematisch davon gar nicht die Rede ist. Deshalb mufd ihr in
diesem Sinn ein echter Quellenwert zuerkannt werden. Und dieser Quel-
lenwert erstreckt sich durchaus auch auf die schwierige Frage, ob die Lite-
ratur auch Aufschluf} iiber das Offenbarungsgeschehen zu geben vermag,
wenn man nur bereit ist, dieses als ein zwar abgeschlossenes, jedoch in die
Geschichte hineinstrahlendes Ereignis gelten zu lassen.

Wenn sich somit auch nicht nach Art einer Definition angeben 1afit, was re-
ligiose Literatur ist, so liegt doch eine Funktionsbestimmung im Bereich des
Moglichen. In diesem Sinne ist religiése Literatur das sprachliche Senso-
rium fiir die Anwesenheit des Heils im Grund der Welt. Damit soll kei-
neswegs gesagt werden, dafl nicht auch die profane Literatur der Welt
,auf den Grund geht’. Aber wihrend sie in der Regel nur die Verfalls-
struktur der Weltgestalten nachzeichnet, kommt in der religiésen Literatur
die geheimnisvolle Gegenbewegung dazu zu Wort. Am eindringlichsten
wurde diese von Gertrud von le Fort herausgearbeitet. Sie leuchtet nicht
weniger radikal als etwa T. S. Eliot, Albert Camus oder der spate Rein-
hold Schneider die Hinfdlligkeit des Daseins aus. Aber sie verfolgt im
Unterschied zu diesen die Verfallsbewegung bis zu der Stelle, wo, wie es
in ihrer Revolutionsnovelle heifit, ,kein Fallen mehr moglich ist“, weil der
Absturz aufgefangen wurde von der in ihm gefithlten ewigen Huld. Sie
bildet im Sinn der le Fortschen Dichtung den Abgrund im Grund aller
Dinge und als solcher das heilsgeschichtliche Grundereignis, auf das alle
welt- und geistesgeschichtlichen Ereignungen zuriickbezogen sind. Nicht als
besifle die religiose Literatur davon eine besondere ,Information‘; wohl
aber sieht sie sich in diese sonst unerreichte Dimension dadurch eingeweiht,
daf} sie auf ihrem Weg an der Seite der Scheiternden und Fallenden den
Weg der barmherzigen Liebe mitgeht und dieser Weggemeinschaft schlief3-
lich auch bewufit wird. Getragen von diesem Wissen, redet sie aus einer
sonst nicht gegebenen Kompetenz. Und darin besteht ihr religiéser Quel-
lenwert.

Das Medium ,Mensch’

Um es ganz klar zu sagen: Literatur ist kein ,Orakel’, dem ungeahnte
Auskiinfte in Sachen Religion zu entnehmen sind. Damit wiirde gerade
ihre religidse Funktion vollstindig verkannt. Zwar schliefit das nicht aus,
daf in ihr bisweilen verschollene, vielleicht sogar noch véllig unbekannte
Erkenntnisse ans Licht kommen. Doch geht es bei der Frage nach ihrem
Quellenwert nicht um derartige , Zusatzinformationen®. Etwas ganz ande-
res drangt sich, von dieser Frage aufgerufen, in den Vordergrund. Und
das ist der Mensch, den die Literatur als ihr Zentralthema unabléssig um-



Eugen Biser 376

kreist und den sie radikaler als jede philosophische Analytik auslegt. Denn
jede andere Deutung handelt immer nur von ihm und macht ihn dabei zum
Gegenstand ihrer Interpretation. Die Literatur aber bringt ihn von seinem
innersten Wesen her zur Sprache. Sie ist, auch wenn sie scheinbar von ganz
anderem spricht, eine einzige menschliche Selbstauslegung. Zwar handelt,
um es mit einem einzigen Beispiel zu verdeutlichen, Dantes ,Gottliche Ko-
modie“ von den drei Bereichen des mittelalterlichen Weltbilds. Doch er-
zahlt das Inferno mindestens ebensoviel vom Hafl seines Autors wie das
Purgatorio von seiner Sehnsucht und das Paradiso von seiner Liebe. Und
es gibt kein wahrhaft grofies literarisches Werk, mit dem es sich nicht ge-
nauso verhielte.

Man konnte das auch mit dem Satz umschreiben, jedes literarische Werk
sei eine Konfession. Damit wiirde noch deutlicher unterstrichen, was es mit
der literarischen Selbstaussage des Menschen auf sich hat. Es ergeht ihm
in der Tat nicht anders als Dante, der sich unter Beatrices schonungslosem
Liebesblick bis in seine Wurzeln hinein blofigelegt weiff. Insofern ist Bea-
trices Liebesblick nur eine bildhafte Fassung der uralten Frage, die den
Menschen ungleich radikaler als die philosophische Wasfrage ,zur Rede
stellt’. Demgemdf lautet sie auch nicht wie noch in der klassischen
Fragestellung Kants: Was ist der Mensch? Stattdessen hat sie den Wort-
laut der Frage, mit welcher der Gott der Paradiesesgeschichte nach dem
Menschen ruft: Wo bist du? Wie damals werden unter der iiberhellen
Leuchtkraft dieser Frage auch heute noch alle Verstecke durchsichtig und
alle Sicherungen briichig. Wer sich — wie Adam und wie im Grunde jeder
Literat — von dieser Frage getroffen sieht, kann sich nicht mehr bei Vor-
letztem beruhigen, mit Vertréstungen abfinden, auf Vorwinde hinausre-
den. Er muf} Farbe bekennen, und diese ,Farbe‘ ist, wie man in freier Ab-
wandlung eines Kierkegaard-Worts sagen konnte, keine andere als das
farblose Weifl des Nichts. Vom Nullpunkt dieses Nichts nimmt deshalb
alle grofle Literatur ihren Ausgang. Sie kann weder sich noch ihren Lesern
etwas vormachen, sondern immer nur von dem her sprechen, was alle ver-
meintlichen Geltungen in Frage stellt und alle Scheinsicherheiten unter-
grabt. Aber mit diesem Nichts verhilt es sich wie mit dem Tod. Und nicht
umsonst sind gerade die grofien Dichtungen der Friihzeit, angefangen vom
Gilgamesch-Epos und der Odyssee bis hin zu den griechischen Tragédien,
Todesdichtungen. Als solche aber reden sie nicht nur von dem unumgéng-
lichen ,Felsen des Verdrusses® (Novalis), sondern auch von der grofien
Freiheit, die im Durchgang durch das Schreckenstor des Todes beginnt. Und
deshalb weifl das Zeugnis der Dichtung schliefllich auch von dem Ziel, dem
die im Tod gewonnene Freiheit entgegenstrebt. Und das ist gerade nicht
das Nirwana des Vergessens und der vollstindigen Ausldschung, sondern



Literatur die noch von Gott wufite 377

jene letzte, unverbriichliche Geborgenheit, die Gertrud von le Fort am
Schluf} ihrer meisterlichen Erzihlung ,Das Gericht des Meeres® als die
bergende, trostende Liebesumarmung Gottes beschrieben hat. Nachdem
sich die fast noch kindliche Heldin der (auf eine bretonische Uberlieferung
zuriickgehenden) Geschichte weigerte, das Kind des mérderischen Erobe-
rers ihrer Heimat durch das magische Schlummerlied in den Tod zu singen,
verfallt sie selbst der Rache cines ihrer Landsleute, der sie bei der Riick-
fahrt vom koniglichen Flaggschiff ins Meer wirft:
Es kam die Qual des Ertrinkens — plotzlich nahm sie wieder jemand
in die Arme — sie war gerettet, das Leben ward ihr geschenkt! Die
brausenden und sausenden Gewdsser wurden sanft wie die kleinen
Wellen am Strande, wenn sie einen Nachen schaukeln — Anne horte
dicht an ihrem Ohr eine Stimme, sifl wie die Stimme der Mutter an
der Wiege ihres kleinen Bruders Alain: sie sang dasselbe Lied, das
Anne dem Kind des koniglichen Mérders gesungen hatte — sie sang
es zu Ende.

Damit ist auch schon die Frage nach dem Medium beantwortet, aus wel-
chem die Literatur ihre religiose Einsicht schopft. Es ist der durch das uran-
fangliche ,Wo bist du?* zur Rede gestellte, aus seinem Versteck herausge-
rufene, von den vordergriindigen Verankerungen losgekettete und dadurch
in jeder Hinsicht ,freigegebene’ Mensch; der Mensch, der sich gleichzeitig
ausgesetzt und aufgefangen, infragegestellt und beantwortet, preisgege-
ben und einbezogen weill. Es ist der Mensch der Angst und der Bestatigung,
der Zweifel und der Gewiflheit, der Vereinsamung und der Geborgenheit.
Es ist der radikal Alleingelassene, der zugleich versteht, daB seine Preis-
gegebenheit die Bedingung dafiir war, dafl er den an ihn ergangenen Ruf
tiberhaupt vernehmen konnte und dafl er es tber sich bringt, ihm zu ant-
worten. Und damit wird nun auch vollends klar, weshalb es nicht das
selbstmichtige, sondern das tiberméchtige, sich selbst entgleitende und ent-
fremdete Menschentum ist, das die Dichtung mit ihrer Sprachgewalt be-
schwort; weshalb sie es also, anders ausgedriickt, mit den Angeschlagenen,
an den Rand Gedringten, den Gedemiitigten und Erniedrigten halt anstatt
mit den Erfolgreichen und kéniglich Groflen.

Leicht 14}t sich das durch eine Gegenprobe in Form einiger dichterischer
Bestimmungen des Menschseins belegen. , Was ist des Menschen Leben?®,
fragt ein spates Holderlin-Fragment. Und die Antwort des Dichters lautet
zunichst ganz traditionell: ,ein Bild der Gottheit“. Beim Rickgang auf
das gottliche Modell dieses Bildes mufl er jedoch gestehen: , Jemehr ist mirs
unsichtbar, schiebet sich in Fremdes“. So ist der Mensch zwar Bild Gottes,
aber Bild des sich in das je groflere Geheimnis Entziehenden. Von da fihrt
kein allzu weiter Weg zum ,,denkenden Schilfrohr® Pascals, zu Nietzsches



Eugen Biser 378

Metapher vom ,Seil iiber dem Abgrund“ und zu le Forts Beschreibung des
vom Schwindelblick der Angst ergriffenen Menschseins, das erst im Absturz
zum Grund aller Dinge Halt gewinnt. Das ist zugleich der Mensch, der
nach Nossack den Aufbruch ins Unversicherbare wagt, der nach Claudel
am Angelhaken seiner ewigen Bestimmung hingt, und der am Ende aller
Vergeblichkeit, mit dem ,Landpfarrer von Bernanos zu der Einsicht
kommt, daf} ,alles ... Gnade ist. Im Medium der Selbsterfahrung dieses
Menschen gewinnt die Literatur jene Einsichten ins Weltgeheimnis, die
ihrem Zeugnis religiésen Quellenwert verleiht. Denn dieser Mensch ist, mit
Nossack gesprochen, nicht erst aufgrund einer nachtriglichen Wahl, son-
dern von seiner urspriinglichen Bestimmung her homo religiosus: jenes
einzigartige Wesen, das erst im Ausgriff nach dem Unendlichen sich selbst
und sein eigenes Seinkonnen erreicht.

Der religiose Quellenwert

Bestiinde daran ein Zweifel, so wiirde er spitestens durch die Tatsache
entkriftet, dafl der Mensch, so wie er Thema der Dichtung ist, von Gott
und Géttlichem redet. Dem Gegensatz seiner Bestimmungen entspricht es
aber ebensosehr, dafl seine Aussagen scheinbar heillos auseinandergehen.
Kaum scheint von der Klage der Gottverlassenen und Gottvergessenen
eine Briicke zu den Stimmen hiniiberzufiihren, die von Erfahrungen des
Lichts, des Sinnes und des Trostes reden, zu schweigen von jenen Zeugnis-
sen, die, um den Buchtitel Edzard Schapers aufzugreifen, von der ,Madht
der Ohnmichtigen® und der ,Freiheit des Gefangenen‘ wissen. Aber ge-
nauso entspricht es der Ambivalenz der Attribute, in welcher, mit dem
Menschen zusammen, das Gottesgeheimnis erscheint. Es ist das Geheim-
nis, das sich aus der Eindeutigkeit des Feststellbaren, wie schon der spite
Holderlin sah, immerfort ins Fremde, Ungreifbare, Unversicherbare ,ver-
schiebt‘. Deshalb erscheint es, wie T. S. Eliot in seinem nach Beethovens
vier letzten Quartetten benannten Gedicht-Zyklus sagt, als das Geheim-
nis der Nacht und der ,leeren Rdume zwischen den Gestirnen® und der
Weg zu ihm als ein Weg von ,,Nichts in Nichts“. Als solches ist es in der
ganzen Bitterkeit dieses Ausdrucks das Geheimnis des abwesenden Heils,
der sich entziehenden Nihe, der verweigerten Huld. Doch steht die Dich-
tung mit gleicher Autoritét dafiir ein, dafl in Sachen Gottes das Nichts nicht
das letzte Wort behdlt. Und deshalb spricht sie mit gleichem Nachdruck
vom Erweis der Gnade unter der sengenden ,Sonne Satans* (Bernanos),
von dem aus der Strémung des Chaos aufscheinenden Weltenschild mit
dem Sinnbild und Inbegriff des kampflosen Friedens (Broch), von der
Fiblung der ewigen Liebe im Verlust aller vordergriindigen Sicherung und
von der im Tod erlangten vollkommenen Geborgenheit in ihr (le Fort). Fiir



Literatur die noch von Gott wufite 379

einen Augenblick mag es scheinen, als hében sich diese Zeugnisse gegen-
seitig auf. Doch dieser Eindruck triigt. Die Gnade ist keine Alternative zur
Gottverlassenheit, sondern die Frucht des an Gott erlittenen Leidens. Und
die Rede von der Gottesfinsternis deutet ihrer ganzen Metaphorik nach
darauf hin, dal die mit ihr bezeichnete Nacht einem neuen Tagesanbruch
weicht. Mit einem eher beildufig gesprochenen Wort hat Gertrud von le
Fort diese Spannungseinheit der scheinbar unvereinbaren Zeugnisse deut-
lich gemacht. In ihrem Vortrag ,,Unser Weg durch die Nacht® (von 1950)
versichert sie:
Nicht nur der lichte Tag, auch die Nacht hat ihre Wunder. Es gibt
Blumen, die nur in der Wildnis gedeihen, Sterne, die nur am Hori-
zont der Wiiste erscheinen. Es gibt Erfahrungen der gottlichen Liebe,
die uns nur in der duflersten Verlassenheit, ja am Rande der Ver-
zweiflung geschenkt werden.

Sofern die literarische Selbstaussage des Menschen von solchen ,Grenz-
erfahrungen’ gespeist wird, ist sie immer auch, deutlicher oder verhaltener,
Aussage iiber den gefundenen Lebenssinn und damit iiber Gott. Denn in
Aussagen dieser Art bestatigt die Literatur, daf sie den Ruf ,Wo bist du?*
nicht nur vernahm, sondern, zumindest ansatzweise, auch beantwortet.
Und in diesen wenn auch noch so fragmentarischen Antworten beweist sie
vollends ihren religiosen Quellenwert.

Die erblindete Hoffnung

Auf den ersten Blick erscheint die literarische Szene, wie sie sich heute
darstellt, auf eine bestiirzende Weise durch das Versiegen dieser Quelle
gekennzeichnet. Vom religiésen Bezug blieben, wenn liberhaupt etwas, nur
verwischte Spuren, von der mit Entziicken oder Schrecken erfahrenen
Transzendenz nur schwer lesbare Chiffren, vom Kampf mit dem Engel
nur das durftige ,Nachspiel® in Gestalt der Gesellschafts- und Kulturkritik.
Dazu kommt, dafl sich das literarische Interesse auf breiter Front von
den gegenstindlichen Gegebenheiten abkehrte, um sich introvertiert den
Bedingungen der poetischen Gestaltung und der sprachlichen Kommuni-
kation zuzuwenden. Der ,nouveau roman‘ steht fir die eine, die sprach-
konstruktive Lyrik fiir die andere Entwicklung. Bei dieser Abkehr von der
religiosen Gegenstandswelt zieht die Gegenwartsliteratur einen Restbe-
stand der verlorenen Transzendenz wie einen Kometenschweif nach sich,
der ihren Aussagen bisweilen die Signatur eines verhohlenen und, wie in
Ingeborg Bachmanns ,Psalm®, halb zuriickgenommenen Fingerzeigs gibt:

Zur Ansicht hingt karfreitags eine Hand

am Firmament, zwei Finger fehlen ihr,

sie kann nicht schworen, dafl alles,



Eugen Biser 380

alles nicht gewesen sei und nichts
seinwird . . .

Die ,Zurilicknahme* erfolgte, motivgeschichtlich gesehen, so rasch, daf}
das Gefalle schon im Verhiltnis von Bachmann zu Eich sichtbar wird.
Waihrend sich in Eichs Gedicht ,,Schuttablage® die Scherben einer Ziertasse,
auf der noch die Aufschrift ,Glaube, Hoffnung, Liebe® lesbar ist, mit den
Brennesseln zum Symbol eines flammendurchbrochenen Herzens zusam-
menfiigen, kauert in Bachmanns , Frihem Mittag® nur noch die Hoffnung
»erblindet im Licht“. Die Verabschiedung der Transzendenz gelingt nur
zogernd. Noch bleibt ihr Nachglanz, auch wenn ihn die erblindete Hoff-
nung nur noch zu fithlen, nicht mehr zu sehen vermag.

Das deckt sich erstaunlich genau mit der Zeitdiagnose Bubers, nach
welcher die die Lebenswelt des heutigen Menschen iiberschattende Gottes-
finsternis durch sein ,Uberbewuftsein‘ heraufbeschworen wurde und dem-
gemafl nur auf dem Weg zu einer neuen Naivitit zu iiberwinden ist. Damit
tritt aber die ,Kehre!, in der die Gegenwartsliteratur begriffen ist, in
einen unvermutet positiven Aspekt, besonders dort, wo sie (wie in den
Romanen Frischs) dem Problem der Identitétskrise nachgeht oder, wie in
dem (kaum beachteten) Hauptwerk Nossacks ,Nach dem letzten Aufstand®
(von 1961), den Zugang zum verlorenen Paradies der verschnten Gegen-
satze auskundschaftet®. Die Literatur dieser Zeit hat zwar den Namen
Gottes vergessen. Aber sie miiht sich, mit Jorge Luis Borges gesprochen,
um die Zeichen, aus denen er neu entziffert werden kann®.

5 Dazun mein (noch unveréffentlichter) Beitrag: Das iibersehene Hauptwerk. Zu Hans Erich
Nossacks Roman: ,Nach dem letzten Aufstand”.

¢ So die unter dem Titel Labyrinthe zusammengefaften Erzihlungen (Miinchen 1962),
vor allem die (anf das Mikrokosmosmotiv anspielende) Erzihlung Das Aleph, sowie die
Erzdhlungen Die Inschrift Goties und Averroes auf der Suche (mit einem ausdriidklichen
Hinweis auf den anselmischen Gottesbeweis).





