
Buchbesprechungen 394 

Meditierenden kennzeichnet. Er scheint sich immer mehr genommen zu werden, 
statt sich zu finden. Ihm ist in seiner Meditation nicht die Lösung aller Rätsel und 
Leiden verheißen. Er ist der Arme. Aber er wird im Evangelium selig gepriesen 
von dem Einen, der, ganz Gott überantwortet, mit menschlichen Worten Kunde 
bringt aus Gottes unzugänglichem Mysterium. An ihm, Jesus Christus, in dem Gott 
unüberholbar hineingesprochen hat in die Geschichte der Menschen und des Men- 
schen, hat sich alle Meditation, die christlich heißen will, auszurichten. •Gebt acht, 
daß ihr gut hört" - daran entzündet sich christliche Wortmeditation in ihrer gan- 
zen Breite und in ihren vielfältigen Möglichkeiten, darin hat sie ihr untrügliches 
Kriterium. Corona Bamberg OSB 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Nachfolge 

Stock, Klemens: Boten aus dem Mit- 
Ihm-Sein. Das Verhältnis zwischen Je- 
sus und den Zwölf nach Markus. Rom, 
E Pontificio Instituto Biblico 1975 
(Analecta Biblica, Investigationes 
scientificae in res biblicas, Bd. 70), 
XXVII/228 S. br. Lire 8.500; Dollar 
14,15. 

Vorliegende römische Dissertation von 1974 
verbirgt hinter einer Überfülle von Stoff, 
exegetischen Einzeleinsichten und wissen- 
schaftlichen Details einen überaus wert- 
vollen Beitrag zur biblischen Theologie 
der Nadifolge Jesu. Wohin die Grundaus- 
sage der Arbeit zielt, kann man - in der 
notwendigen Verkürzung und Vereinfa- 
chung - an der Meditation im vorliegenden 
Heft ablesen. 

Der dort vorgestellte Text (3, 13-16) 
bildet die Mitte des Buches; die weiteren 
dort behandelten Grundtexte aus Markus 
berühren ebenfalls das Verhältnis zwischen 

Jesus und den Zwölf. Hinzu kommt eine 
grundsätzliche redaktionelle Untersuchung 
zum •strukturellen Ort der 12-Texte im 
Ganzen des Markusevangeliums" und ein 
zusammenfassender Oberblick über •das 
Verhältnis zwischen Jesus und den 12 nach 
Markus". Überreiche Literaturverwertung 
und Querverweise zeichnen die gründliche 
Arbeit aus. Vielleicht ist hier einiges zu 
viel getan, so daß mancher Leser vor lau- 
ter Bäumen den Wald nicht mehr sehen 
wird. Der Verf. versucht, dem durch stän- 
dige Zusammenfassungen abzuhelfen. 

Man mag in Einzelheiten anderer Mei- 
nung sein; die Grundsicht des Vf. über- 
zeugt. Er zeigt uns eine wichtige Brücke 
durch das von vielen so angesehene Nie- 
mandsland zwischen der Botschaft Jesu 
und dem Auftreten des Mönchtums als 
Stand der Nachfolge Jesu. Welch reiche 
Anregung man aus dem Buch auch für die 
Meditation schöpfen kann, läßt sich an un- 
serem Versuch in vorliegendem Heft zei- 
gen. /. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Lapsanski, Duane V.: Perfectio evan- 
gelica. Eine begriffsgeschichtliche Un- 
tersuchung im frühfranziskanischen 
Schrifttum. München-Paderborn-Wien, 
Verlag Ferdinand Schöningh 1974 
(Münchener Universitäts-Schriften. Ka- 
tholisch-Theologische Fakultät. Veröf- 
fentlichungen des Grabmann-Institutes 
zur Erforschung der mittelalterlichen 
Theologie und Philosophie, Neue Fol- 
ge 22). 279 S., Kart. DM 24,-. 

In dieser Untersuchung über den früh- 
franziskanischen Geist geht es weniger um 
den Begriff •perfectio evangelica" (Evan- 
gelische Vollkommenheit), als um die da- 
mit gemeinte Sache: Franziskanisdies Le- 
ben als •Beobachtung des ganzen Evan- 
geliums" (59). Der Vf. setzt bei der gre- 
gorianischen Reform an (nach 1050), analy- 
siert einige wichtige Vertreter der Bemü- 
hungen um Reform des Klerus und der 
neuauftretenden Wanderpredigerbewe- 
gung und bringt auch verschiedene ortho- 
doxe Bemühungen um Laien-Gemeinschaf- 
ten ein (Waldenser, Humiliaten usw.). Der 
umfangreiche zweite Teil untersucht die 
•perfectio evangelica" in der franziskani- 
schen Geistigkeit bis Bonaventura (1257). 
Ein dritter Teil faßt die Ergebnisse zusam- 
men. 

Franziskus wollte nichts anderes als das 
Evangelium ganz und buchstäblich leben, 
was die zwei Zentral-Begriffe seiner Bot- 
schaft ausdrücken: •Den Spuren Christi fol- 
gen" (Ein Leben in Einfachheit und völli- 
ger Hingabe an Gott, wobei Armut und 
Demut Grundsäulen sind), und •Nach der 
Form des Evangeliums leben" (Das ganze 
Evangelium mit der Mitte des Doppelge- 
botes von Gottes- und Nächsten-Liebe). 
Bei Klara liegt der Ton mehr auf der le- 

Kirche 
Kehl, Medard: Kirche als Institution. 
Zur theologischen Begründung des in- 
stitutionellen Charakters der Kirche in 
der neueren deutschsprachigen katholi- 
schen Ekklesiologie (Frankfurter Theo- 
logische Studien, Bd. 22). Frankfurt/ 
M., Verlag Josef Knecht 1976. XV/338 
S., Kart. DM 48,-. 

395 

bendigen Gestalt Christi, was man aber 
nicht vorschnell als typisch •fraulich" (246) 
interpretieren sollte. Die ersten Interpre- 
ten (Bruder Elias, der Franziskus fast mit 
Jesus identifiziert, und das Sacrum Com- 
mercium) führen diesen dynamischen Im- 
puls weiter. Doch schon Thomas von Cela- 
no gibt ihm eine statische Gestalt: Das 
Ideal der Vollkommenheit, wie es Fran- 
ziskus gelebt hat, wird in sich selbst an- 
gepriesen, Julian von Speyer •entpersona- 
lisiert" und bezieht sich stärker auf die 
Nachfolge •der evangelischen Räte". Eine 
weitere Entwicklungsstufe verengt die 
•evangelische Vollkommenheit" auf Ein- 
zelzüge (Armut, Predigt des Evangeliums 
der Buße). Bei Hugo von Digne (um 1250) 
kommt wieder das dynamische Ur-Ideal 
des Lebens nach dem Evangelium zum 
Durchbruch. Doch in den jüngsten Quellen 
verblaßt das Ideal so sehr, daß in ihnen 
•mehr die Motive der vita monastica als 
die des Evangeliums" (270) hervortreten. 

Die Wirkungsgeschichte des franziskani- 
schen Ideals wird an eine Grundeinsicht 
im Zeitraum von kaum 50 Jahren quellen- 
kritisch sauber dargestellt. Vielleicht hätte 
das •eschatologische" Denken (Franziskus 
als der Engel des siebten Siegels) stärker 
herausgearbeitet werden müssen; ich glau- 
be auch, daß man die Frage nach der Her- 
meneutik des Franziskus (wieso er unbe- 
kümmert sein evangelisches Ideal als das 
evangelische Ideal hinstellte) nicht hätte 
völlig ausklammern und damit Franziskus 
- ganz unfranziskanisch - zum einsamen 
Höhepunkt des christlichen Lebens •in der 
zweitausendjährigen Geschichte der Chri- 
stenheit" (XXVII) heraufstilisieren sollen. 
Doch diese Schönheitsfehler mindern nicht 
den Wert dieser eindrucksvollen Untersu- 
chung. 

/. Sudbrack SJ 

Der Mut zu dieser Arbeit ist ebenso zu 
loben wie die gründliche, abwägende und - 
gemessen am Stoff - gut lesbare Behand- 
lung des Problems. Sie fällt weder der Ver- 
suchung zum Opfer, die •amtliche", die 
•Groß-", die •institutionelle" Kirche zu 
verteufeln, noch schlägt sie den billigen 
Ausweg ein, die Kirche in unantastbarer 
Distanz auf den Altar überfrommer Ver- 



Buchbesprechungen 

ehrung zu setzen. Das einleitende Geleit- 
wort von W. Kaspar hebt diesen klugen 
Weg zwischen dummem Progressivismus 
und ebenso dummem Konservativismus 
hervor. 

Das Arbeitsinstrumentarium holt sich 
Kehl bei den modernen Institutionstheo- 
rien: den mehr konservativen (Gehlen, 
Schelsky): Institution als notwendige 
Voraussetzung für die Freiheit des Sub- 
jekts; und den mehr progressiven (Ha- 
bermas): Das Ideal einer herrschaftsfreien 
Institution. Dabei dient der von Hegel her 
entwickelte Begriff der •konkreten Frei- 
heit" als Kriterium, also einer Freiheit, die 
nur in der InterSubjektivität, im persona- 
len Miteinander, nicht aber im Bestehen 
auf eigener Machtvollkommenheit, sich 
selbst findet. Nachdem einige Regeln für 
das notwendige Gespräch zwischen Theolo- 
gie und Soziologie aufgestellt sind, skiz- 
ziert Kehl einige klassische Versuche, Kir- 
che als Institution zu verstehen. Schon in 
dieser Diskussion können Theorien wie die 
von G. Hasenhüttl (Herrschaftsfreie Kirche, 
61-63. 100-105), aber auch die von J. B. 
Metz (116-118: mit Anm. 185) nicht be- 
stehen; die Synthese der gesellschafts&n7i- 
sdien und der geselhchaftskonstituierenden 
Funktionen der Freiheit wäre erst noch zu 
zeigen. 

Doch den Hauptstoff bildet die Vorstel- 
lung und kritische Diskussion dreier bedeu- 
tender Entwürfe. H. Küngs Kirchentheolo- 
gie wird auf gleichsam vorbegriffliche 
Denkstrukturen hin analysiert. Selbstver- 
ständlich anerkennt Küng ein •Mehr" der 
Kirche gegenüber der Summe der einzelnen 
glaubenden Christen. Aber den Grund für 
dieses •Mehr" sieht er immer deutlicher 
•nur in Gott und seiner Berufung, die dem 
einzelnen immer schon voraus ist", und 
nicht im kirchlich Greifbaren (144). Bei K. 
Rahner entdeckt Kehl zwei divergierende 
Denkschemata: das dogmatisch-sakramen- 
tale, wo die Kirche das •intensivste ... 
Zeichen der endgültigen Selbstmitteilung 
Gottes in Christus" ist; und das anthropo- 
logische, wo das Heil des Menschen im 
Mittelpunkt steht und •dem Institutionel- 
len nur die Funktion eines dienenden Mit- 
tels" zukommt (233). Bei aller bewundern- 
den Sympathie für den Schritt über Küngs 
Ansatz hinaus wagt Kehl doch die Kritik 

396 

an Rahner, daß das Denkschema •von 
transzendentalem Ich und kategorialer 
Objekt-Welt" (229) nicht genügt, um die - 
von modernen soziologischen Einsichten 
wie von der Offenbarungs-Wahrheit po- 
stuliert - Institutionalität der Kirche voll 
zu begreifen. 

Der Ansatz von H. U. v. Balthasar ist 
für Kehl der reifste. Institution wird nicht 
von sachlichen, objekthaften Kategorien her 
entwickelt, sondern von personalen: •Die 
mehr sachlich-formale Objektivität, die die 
Kirche in ihren amtlichen und sakramenta- 
len Strukturen annimmt, kann darum auch 
nur die äußerste Konkretion, die letzte un- 
ausweichliche Gegenständlichkeit des per- 
sonalen Gegenübers der Kirche für das ein- 
zelne Subjekt sein" (262). Hier kommt der 
Begriff der •konkreten Freiheit" am deut- 
lichsten zum tragen; eine Freiheit, die nicht 
in •abstrakter" Weise die Freiheit des ein- 
zelnen denkt, und dann alles äußere, •ge- 
genständliche" als Hindernis oder als Mit- 
tel der eigenen Freiheit verstehen muß, 
sondern die weiß, daß Freiheit nur in •In- 
tersubjektivität", also im Miteinander- 
und Gegenüber-Sein Freiheit ist. Nicht 
Subjekt-Objekt, sondern letztlich Ich-Du 
stehen sich in der Begegnung des Christen 
mit der Kirche gegenüber. 

Die Bedeutung des Buches zeigt sich in 
den Fragen, die aus ihm erwachsen. Ist das 
soziologische Begriffsmaterial der ersten 
Seiten nicht zu wenig in den Hauptteil in- 
tegriert? Hat die Sympathie zu Rahner 
nicht eine ähnliche scharfe Strukturanalyse 
wie bei Küng verhindert? Verstellt die 
Festlegung Balthasars auf ästhetische, 
schauende Theologie (die glaubende Kon- 
templation der christlichen Gestalt, 239; 
vgl. dagegen das Freiheitskapitel in Theo- 
dramatik II) nicht die mehr begriffliche 
(statt nur schauend-beschreibende) Ausein- 
andersetzung? 

Die Fragen sind ein Indiz dafür, daß 
nach unserer Meinung mit diesem Buch ein 
neuer Ansatz gelungen ist zur Antwort auf 
die vielleicht wichtigste Frage unserer Zeit, 
nach dem Christen und seiner Kirche. 

/. Sudbrack SJ 

Ratzinger, Joseph/Lehmann, Karl: Mit 

der Kirche leben. Freiburg i. Br., Her- 
der 1977. 77 S., kart. DM 9,80. 



Buchbesprechungen 397 

Zwei Referate, die die Vf. zu verschiedenen 
Zeiten und an verschiedenen Orten gehal- 
ten haben, die aber beide das gleiche bren- 
nende Problem nach der •Identifikation 
des (heutigen) Christen mit der Kirche" 
zum Thema haben. - Ratzinger (zur Zeit 
seines Vortrags: •Identifikation mit der 
Kirche" noch nicht Erzbischof und Kardi- 
nal) geht das Problem direkt und mehr 
spekulativ, aber in diesem Rahmen auch 
wieder sehr anschaulich und auf das kon- 
krete Leben bezogen, an. Er sucht es in 
mehreren Schritten des Unterscheidens zu 
einer ersten Lösung zu bringen. Solange 
die Frage im Bereich des Soziologisch-Em- 
pirischen bleibt (woher der Begriff der 
•Identifikation" stammt), sich also auf die 
empirische Kirche bezieht, kann sie (die 
Frage) nur differenziert beantwortet wer- 
den, und zwar wegen der •Gleichzeitigkeit 
von Identität und Differenz zwischen Kirche 
Gottes als solcher und empirischer Erschei- 
nungsform der Kirche". Demnach wäre 
genauer zu fragen, was einer damit meint, 
wenn er sagt, er könne sich nur noch par- 
tiell mit der Kirche identifizieren. Das 
kann sehr legitim und sogar erforderlich 
sein, aber auch die theologische Wirklich- 
keit Kirche verkennen, bis dahin, daß einer 
als Christ überhaupt nicht mehr zu seiner 
Identität findet. Eine Lösung der Frage, 
so der Autor, bahnt sich erst an, wo einer 
auf der Suche nach seiner christlichen Iden- 
tität dort ansetzt, wo Gott selbst sich in 
einem unauslotbaren Geheimnis mit dem 
Menschen identifiziert hat, nämlich in Je- 
sus Christus, der seinerseits sich einen Leib 
gebildet hat, in dem es zu einer innigsten 
Einheit aller Glaubenden kommt (Gal 
3, 28). In dem Maße sich einer mit seiner 
ganzen Existenz auf dieses Geheimnis ein- 
läßt, ist die kritische Distanz zur empiri- 
schen Kirche nicht nur möglich, sondern 
auch geboten.   -   Der Vortrag von Leh- 

mann: •Lohnt es sich, in der Kirche zu blei- 
ben und für sie zu leben?", der vom •In- 
formationszentrum für Berufe der Kirche" 
veranstaltet worden war, hat mehr den 
Charakter einer theologisch-spirituellen 
Meditation. Sein Gedankengang ist etwa 
dieser: Da die Kirche kein Letztes ist, muß 
derjenige, der ein bleibendes Amt oder 
einen bindenden Dienst in der Kirche an- 
zielt, als erstes eine unbesiegbare Leiden- 
schaft für Gott mitbringen, dessen Heils- 
willen die Kirche dienen will. Das heißt 
konkret: er muß in eine Weise der Nach- 
folge Jesu eintreten, die ihn als ganzen 
verfügbar macht für Gott und für die 
Menschen, denen Gottes Heilswille gilt - 
was ohne Berufung nicht möglich ist. Als 
Konsequenz solcher Nachfolge ergibt sich, 
daß der Nachfolgende sich exponieren 
muß für die Not und das Leid der Welt. 
Erst so wird die in den Ämtern und Dien- 
sten institutionalisierte Kirche zu einer 
Wirklichkeit, mit der man sich identifizie- 
ren kann. Es bleibt darum Aufgabe aller 
Christen, insbesondere aber derjenigen, 
die in einem Amt oder Dienst in der Kirche 
stehen, sich immer wieder zum bleibenden 
Ursprung aller •Kirchlichkeit", zu Jesus 
Christus zurückzuwenden. Wer das tut, 
wird allerdings auch um so mehr an den 
Schwächen der Kirche leiden und sie als ein 
Ärgernis empfinden. Dieses Leiden an der 
Kirche und die daraus folgende Kritik an 
ihr wird aber dann immer mit einer leiden- 
schaftlichen Liebe zur Kirche verbunden 
sein. So endet der Vortrag in einem Ap- 
pell, Kirche Jesu Christi zunächst einmal 
selbst zur Erscheinung zu bringen, um der 
Kritik an der für viele wenig anziehend 
und glaubwürdig gewordenen Kirche ent- 
gegenzuwirken. - Ein Büchlein, das für das 
Gespräch über das gegenwärtig so aktuelle 
Thema sehr hilfreich sein kann. 

F.Wulf S] 

Mönchtum 

Garcia M. Colombäs: El Monacato 
Primitivo. I. Hombres, hechos, costum- 
bres, instituciones (BAC 351). Madrid, 
La Editorial Catolica 1974. 

Während im deutschen Sprachgebiet erst 
durch K. S. Frank wieder versucht wurde, 

das abendländische Mönchtum in seinen 
Anfängen monographisch darzustellen, 
liegt hier noch ein weit umfassenderes Un- 
ternehmen vor. Der Band behandelt nicht 
nur die Ursprünge des christlichen Mönch- 
tums (9-44), sondern in zwei weiteren Ab- 
schnitten   das   ägyptische Mönchtum   (Ur- 



Buchbesprechungen 398 

sprung und Anachoretentum (45-90), Zö- 
nobitentum (91-118), ferner das syrische 
Mönchtum (119-153), das Mönchtum in 
Palästina, auf der Sinai-Halbinsel, in Per- 
sien, Armenien und Georgien (154-179), in 
Kleinasien und Konstantinopel (180-210), 
in Rom und Italien (211-236), in Gallien 
(237-271), in Afrika, der iberischen Halb- 
insel und Britannien (272-300). Colombäs 
fügt aber noch den besonders willkomme- 
nen Abschnitt über das Mönchtum und sei- 
ne Umwelt hinzu (301-366), in dem die so- 
ziologischen Probleme, die dogmengeschicht- 
lichen Fragen, das Verhältnis zur Hier- 
archie, zum Staat, seine Stellung in der öf- 
fentlichen Meinung und seine der Kirche 
und Gesellschaft geleisteten Dienste zur 
Sprache kommen. Ihm gebührt für seine 
Leistung hohe Anerkennung, vor allem 
auch dafür, daß er ausländische Untersu- 
chungen stets mit heranzieht. Die Liturgie 
ist nie vergessen, sei es, daß es um ihre 
Stellung im Mönchtum und dessen Theolo- 
gie des geistlichen Lebens insgesamt geht 
oder um ihre Feier (vgl. z. B. 77; 83-88; 
110-112; 133 f; 207; 230). Dabei sind auch 
neueste Erkenntnisse berücksichtigt, wie die 
des Zusammenhangs der syrischen Theo- 
logie mit Qumran (120 f). Vf. trägt zu un- 
serer Kenntnis des charismatischen Charak- 
ters des Mönchtums durch einzelne Hin- 
weise bei, die gerade aus dem liturgischen 
Bereich stammen (306), er scheut sich nicht, 
auf noch kontroverse Meinungen hinzu- 
weisen (152 f I. Auf der Maur - A. Louf; 
216 Anm. 15 Ph. Schmitz - G. D. Gordini). 
Ein wenig zu kurz kommt m. E. die Ge- 
stalt des hl. Severin von Noricum, über 
den gerade in Deutschland nach dem Krieg 
wichtige Arbeiten erschienen sind. Ich nen- 
ne nur die Namen R. Noll und A. Lhotsky. 
330 wäre es wohl nützlich gewesen, auf I. 
Herwegen zu verweisen, dessen Vortrag 
•Väterspruch und Mönchsregel" (Münster 
1937) das in diesem Zusammenhang wich- 
tigste Wort, das vom k,ym\r\owaxixü)q 
(lovdgEiv wieder ins Blickfeld rückte. Diese 
kurzen Bemerkungen mögen genügen, um 
die Bedeutung des vorliegenden Bandes 
hervorzuheben. E. v. Severus OSB 

Steidle, Basilius OSB (Hrsg.): Die Be- 
nediktus-Regel. Lateinisch - Deutsch. 
2. überarbeitete Auflage. Beuron, Beu- 
roner Kunstverlag 1975,211 S., Ln.DM 
18,-. 

Die 2. überarbeitete Auflage der lateinisch- 
deutschen Ausgabe der Regula Benedicti 
( = RB) von B. Steidle verdient größte Be- 
achtung. Sie ist in den zwölf Jahren seit 
der Erstauflage das nützliche Handexem- 
plar für die Novizenmeister und Novizen, 
aber auch für akademische Lehrer und Se- 
minare geworden. Wer die Entwicklung 
der RB-Forschung in den letzten andert- 
halb Jahrzehnten verfolgt hat, wird gera- 
dezu mit Spannung danach greifen. Hat 
doch seither A. de Vogüe seine mehrbän- 
digen Ausgaben der Regula Magistri 
( = RM) (1964/65) und RB (1971/72) vorge- 
legt und haben die von R. Hanslik, B. Jas- 
pert und anderen Gelehrten veranstalte- 
ten Symposien •Regulae Benedicti Studia" 
1971 und 1975 mit den bisher fünf Bänden 
des gleichnamigen Jahrbuchs und wichti- 
gen Supplementbänden der Forschung 
wichtige Impulse gegeben. St. mußte zu 
allen damit gelösten und auch zu den neu 
gestellten Fragen Stellung nehmen, er hat 
aber dankenswerterweise auch den Ver- 
such unternommen, die neue Forschungs- 
grundlage in seiner Textgestalt typogra- 
phisch zum Ausdruck zu bringen: wörtliche 
Übernahmen aus der RM sind fett ge- 
druckt, wörtliche biblische und patristisch- 
monastische Zitate im lateinischen Text 
kursiv, im deutschen Text nur die bibli- 
schen Zitate kursiv gesetzt. Das setzt text- 
kritisch geschulte Benutzer voraus. Mit 
Recht weist St. darauf hin, daß zu dem in 
letzter Zeit grundsätzlich gelösten Magi- 
sterproblem neuerdings eine andere viel 
diskutierte Frage getreten ist: bietet der 
Cod. 914 der Stiftsbibliothek von St. Gal- 
len den ursprünglichen Text oder der Ox- 
forder der Bodleian-Library Hatton 48? 
Obwohl St. seinem Text die St. Galler 
Redaktion zugrunde legt und nach dem ge- 
genwärtigen Stand der Forschung auch gar 
nicht anders handeln konnte, wird in sei- 
ner Darstellung des Problems (41-45) doch 
- und dies sicher zum Erstaunen vieler - 
eine Neigung zum Oxforder Codex deut- 
lich. St. bietet jedoch seine Regelausgabe 
einem Personenkreis an, der in erster Li- 



Buchbesprechungen 399 

nie nach dem Sinn der RB fragt und nicht 
nach textkritischen und semantischen Pro- 
blemen. Doch hat die Magisterkontroverse 
hinlänglich gezeigt, daß die beiden Fragen 
nicht losgelöst voneinander beantwortet 
werden können, so daß wir St. für seine 
der gegenwärtigen Forschungslage gerecht 
werdende Darlegung dankbar sind. 

Im Vorwort weist St. darauf hin, daß 
•die neue Übersetzung mehr dem deut- 
schen Sprachempfinden angepaßt, doch hof- 
fentlich nicht weniger sinngemäß" sei (6). 
Dieses Problem ist für das Verständnis der 
Regel wie für die Praxis des Lebens nach 
ihr von großer Wichtigkeit. Wir begrüßen 
deshalb den Versuch St.s sehr, bedauern 
jedoch, daß er in der Handhabung gewis- 
ser Grundsätze nicht einheitlich vorgegan- 
gen ist. So ist z. B. die Entlatinisiefung der 
deutschen Kapitelüberschriften gut gelun- 
gen, anderseits bringt der deutsche Text 
gelegentlich sinnerhellende oder glättende 
Einfügungen, die St. hier in eckige Klam- 
mern setzt (z. B. 1, 4 [Brüder]; Vw 35 [die 
Bergpredigt]), dies anderswo aber unter- 
läßt (2, 2 •der fromme Glaube"; 2, 31 •lie- 
benswürdige Güte"). Gegenüber der Dichte 
des lateinischen Textes scheint mir die 
neue deutsche Übersetzung teilweise zu 
schwach und nicht charakteristisch: 2, 31 •er 
wisse" (1. Aufl.), •er soll wissen" (2. Aufl.); 
49, 6 •aus eigenem Willen" (1. Aufl.), •von 
sich aus" (2. Aufl.); 58,1 •leichthin" (1. 
Aufl.), •ohne weiteres" (2. Aufl.). War in 
59,6 •vorbeugen" in der ersten Auflage 
vielleicht zu schwach, so ist •Tür und Tor 
versperren" in der zweiten Auflage bildhaft 

treffend und dem lateinischen Wortsinn 
entsprechend. 63, 13 begegnet wieder der 
•fromme" Glaube und •in ihm" wird hin- 
zugefügt, in 63, 18 •cum disciplina" un- 
übersetzt gelassen. 64, 16 fügt St. dem 
•ängstlich" ein •über" hinzu, läßt aber das 
•nimis" vor •suspiciosus" unübersetzt. Zu- 
gegeben, daß die •scandala gravia" in 65, 1 
einen Ton haben, der zu sehr aus der in- 
nerbetrieblichen Sicht stammt, so scheinen 
mir die •schweren Konflikte" der Überset- 
zung etwas zu neutralisierend. 

Im sehr hilfreichen •Sachverzeichnis zur 
Regel" (198-209) ist gegenüber der 1. Auf- 
lage einiges in Ordnung gebracht (z. B. 
Hinzufügung des Wortes Acedia, Reihen- 
folge der Alleluia-Stellen), anderes stehen- 
geblieben (Reihenfolge bei Discretio), ver- 
schlechternd (Fortfall des Amen), Fehler 
bei Zahlen (Christus, Nachfolge 7, 32 statt 
7, 23; Liebe, Seele des klösterlichen Lebens 
64,64 statt 64,11). Ähnliches begegnet 
auch im Apparat. So ist im Vw 50 zu 1 Petr 
4, 13 zwar 8, 17 hinzugefügt, aber das Rom 
davor weggelassen. 

Mit diesen Bemerkungen wollen wir 
nicht Kleinigkeiten aufrechnen, es bleibt 
vielmehr bestehen, daß für die sorgfältige 
Weiterprüfung aller Probleme dem Her- 
ausgeber gedankt werden muß. Die Erwei- 
terung des Belegstellenapparates über die 
Schriftzitate hinaus in die patristische Li- 
teratur hinein bietet zusammen mit dem 
Sachverzeichnis zur Regel (198-209) einen 
verläßlichen Ausgangspunkt für die Regel- 
interpretation gerade in spiritueller Hin- 
sicht. E. v. Severus OSB 

Biographisches 

Ott, Elisabeth: Thomas Merton - 
Grenzgänger zwischen Christentum und 
Buddhismus. Über das Verhältnis von 
Selbsterfahrung und Gottesbegegnung 
(Reihe: •Geist und Leben", hrsg, von 
0. Knoch und F. Wulf). Echter Verlag, 
Würzburg 1977. 208 S., Broschur DM 

19,80. 

Die Schriften aus dem letzten Lebensab- 
schnitt des amerikanischen Trappisten 
Thomas Merton (t 1968) sind in Deutsch- 
land erst wenig bekannt. Die deutsche, lei- 
der ziemlich unzulängliche Ausgabe seines 

letzten Tagebuchs (•Wie der Mond 
stirbt", Wuppertal 1976; vgl. die Rezen- 
sion von J. Sudbrack in dieser Zeitschrift 
49 [1976], 479 f.) mußte unter diesen Um- 
ständen verwirrend und befremdlich wir- 
ken. E. Ott hat sich mit Mertons Werk 
gründlich auseinandergesetzt, aber auch sie 
findet in diesem Tagebuch einen seltsam 
anderen Merton als in seinen früheren 
Schriften, und sie stellt die Frage, wie weit 
Merton gegen Ende seines Lebens dem ge- 
heimnisvollen Sog der Welt des Buddhis- 
mus erlegen sei, der Faszination durch die 
Verheißung   des   •Meisterseins" im   östli- 



Buchbesprechungen 400 

dien Sinn, einer neu erfahrenen Identität 
als •Buddha", als •Erleuchteter", statt in 
und mit Christus die geistliche Armut zu 
lieben. Ott setzt sich mit dieser Frage auf 
eine sehr existentielle Weise auseinander. 
Man spürt auf allen Seiten ihres Buches, 
daß sich das Problem des Verhältnisses von 
Selbsterfahrung und Gottesbegegnung ihr 
selbst auf ihrem eigenen geistlichen Weg 
scharf gestellt hat. Die Begegnung und 
Auseinandersetzung mit Thomas Merton 
bietet ihr die Gelegenheit, die eigenen Fra- 
gen präziser zu fassen und eine klare 
Wahl zu treffen. Es ist im einzelnen schwer 
auszumachen, wo in ihren Ausführungen 
Merton zum Spiegel der von ihr selbst er- 
fahrenen Problematik geworden ist und wo 
uns Mertons eigene Position vorgestellt 
wird. Aber wie weit sie nun Merton objek- 
tiv richtig als •Grenzgänger zwischen Chri- 
stentum und Buddhismus" einschätzt, der, 
wie sie vermutet, zu stark auf die andere 
Seite geraten ist, bleibt zweitrangig gegen- 
über ihrem Angebot, uns am Prozeß ihrer 
eigenen Selbstfindung als Christ gegenüber 
dem Buddhismus in einer geradezu span- 
nenden Darstellung teilnehmen zu lassen. 
In einer Zeit der unklaren Begriffe und 
der verschwommenen Überzeugungen muß 
man ihr dankbar sein für die Ehrlichkeit 
und Eindeutigkeit ihres Bekenntnisses. Mit 
gläubiger Leidenschaft zeichnet sie die 
Grundregeln des geistlichen Weges im 
Christentum, konsequent biblisch, neutesta- 
mentlich, christozentrisch. Selbst der Leser, 
dem die Thematik des Ost-West-Dialogs 
weniger geläufig ist, findet darin nicht nur 
sehr prägnante Zitate aus den Schriften 
Mertons, sondern auch viele eigene tref- 
fende Formulierungen der Verfasserin, die 
ihr Buch zu einem sehr fruchtbaren geist- 
lichen Werk machen. 

Ott hebt als das Unterscheidende des 
Christentums hervor, daß hier Religion und 
Meditation eine Antwort des Menschen auf 
die personale Selbstoffenbarung Gottes in 
Jesus Christus sind. Bei der Kreuzesnach- 
folge Christi wird das geistliche Ziel der 
Selbstfindung, der Identitätserfahrung, der 
Erfahrung einer •Einheit im Grunde" 
oder einer •Einheit in der Universalität", 
wie es in den fernöstlichen Religionen an- 
gestrebt wird, von der Spitze des Ideals 
heruntergestoßen: christliche Liebe ist hin- 
gegebene Liebe, Opferung des •Grundes", 

gekreuzigte Universalität. Von da her ge- 
sehen, so führt Ott aus, greife alle äußer- 
christliche Meditation und Versenkung zu 
kurz: sie mache vor dem Kreuz halt, opfere 
nicht den •Grund", suche die Gelassenheit 
in der eigenen Tiefe statt auf dem Weg 
der Nachfolge und im Willen des Vaters. 

Dieser zentrale Punkt müßte im inter- 
religiösen Dialog tatsächlich noch sehr 
gründlich erörtert werden: Stimmt es wirk- 
lich, daß konsequente Formen fernöstli- 
cher Aszese, z. B. strenge Zen-Meditation 
(von verflachten Popularisierungen fern- 
östlicher Gedanken und Praktiken im We- 
sten soll hier nicht die Rede sein) psycho- 
logisch gesehen eine Regression, eine •Rück- 
kehr in den Mutterschoß" (S. 109) darstel- 
len? Wollen die buddhistischen Meister 
wirklich im •Grund", im •Reinen Sein" 
ruhen, oder fordern auch sie ein Transzen- 
dieren ein •Opfern" dieser •Mutterschoß- 
Erfahrung", so daß sie vielleicht doch der 
inneren Gesetzmäßigkeit der Nachfolge 
Christi nahekommen, und daß es doch Ge- 
meinsamkeiten zwischen der buddhistischen 
•Leere" und der •Kenosis" Christi gibt, 
die noch deutlicher erfaßt und für einen 
Brückenschlag verwendet werden müßten? 
Ist nicht zu hoffen, daß auf dem •Grund" 
der in der Meditation •gestorbenen" Bud- 
dhisten eines Tages das Antlitz des ver- 
klärten Christus aufleuchtet, und daß die 
Christen für ihr •Sterben mit Christus" 
einiges von der Radikalität und dem Ernst 
des geistlichen Suchens und Ringens der 
Buddhisten lernen können? Thomas Mer- 
ton mit seiner außergewöhnlichen Offen- 
heit und Unbefangenheit hat sich auf das 
Feld zwischen beiden gewagt und ganz exi- 
stentiell die Kommunikation herzustellen 
versucht. Mit seinem sich ständig wandeln- 
den Bewußtsein, seiner verwirrend vielsei- 
tigen Natur und seinen immer neu revi- 
dierten Zielen und Reaktionen, alles for- 
muliert in einer dichterischen Sprache, ist er 
ein großartiger Anreger, mit dem sich viele 
unserer Zeitgenossen von ganz unter- 
schiedlichem Temperament und Charakter 
zu identifizieren vermögen - vielleicht ge- 
rade weil er in sehr vielen seiner Aussa- 
gen mehrdeutig bleibt und nur sehr schwer 
•objektiv" zu fassen ist. Sein plötzlicher Tod 
hat seinen Versuch eines intensiven Aus- 
tausche mit dem Buddhismus erst recht Frag- 
ment bleiben lassen B. Schellenberger OCSO 




