Buchbesprechungen 394

Meditierenden kennzeichnet. Er scheint sich immer mehr genommen zu werden,
statt sich zu finden. Thm ist in seiner Meditation nicht die Lésung aller Ratsel und
Leiden verheiflen. Er ist der Arme. Aber er wird im Evangelium selig gepriesen
von dem FEinen, der, ganz Gott iiberantwortet, mit menschlichen Worten Kunde
bringt aus Gottes unzugénglichem Mysterium. An ihm, Jesus Christus, in dem Gott
uniiberholbar hineingesprochen hat in die Geschichte der Menschen und des Men-
schen, hat sich alle Meditation, die christlich heiflen will, auszurichten. , Gebt acht,
dafl ithr gut hort“ — daran entziindet sich christliche Wortmeditaticn in ihrer gan-
zen Breite und in ihren vielfédltigen Moglichkeiten, darin hat sie ihr untriigliches

Kriterium.

Corona Bamberg OSB

BUCHBESPRECHUNGEN

Nachfolge

Stock, Klemens: Boten aus dem Mit-
Thm-Sein. Das Verhiltnis zwischen Je-
sus und den Zwolf nach Markus. Rom,
E Pontificio Instituto Biblico 1975
(Analecta Biblica, Investigationes
scientificae in res biblicas, Bd. 70),
XXVI1/228 S. br. Lire 8.500; Dollar
14,15.

Vorliegende rémische Dissertation von 1974
verbirgt hinter einer Uberfiille von Stoff,
exegetischen Einzeleinsichten und wissen-
schaftlichen Details einen iiberaus wert-
vollen Beitrag zur biblischen Theologie
der Nachfolge Jesu. Wohin die Grundaus-
sage der Arbeit zielt, kann man - in der
notwendigen Verkiirzung und Vereinfa-
chung — an der Meditation im vorliegenden
Heft ablesen.

Der dort vorgestellte Text (3,13-16)
bildet die Mitte des Buches; die weiteren
dort behandelten Grundtexte aus Markus
bertthren ebenfalls das Verhaltnis zwischen

Jesus und den Zwolf. Hinzu kommt eine
grundsitzliche redaktionelle Untersuchung
zum ,strukturellen Ort der 12-Texte im
Ganzen des Markusevangeliums“ und ein
zusammenfassender Uberblick iiber ,das
Verhiéltnis zwischen Jesus und den 12 nach
Markus“. Uberreiche Literaturverwertung
und Querverweise zeichnen die griindliche
Arbeit aus. Vielleicht ist hier einiges zu
viel getan, so dafl mancher Leser vor lau-
ter Biumen den Wald nicht mehr sehen
wird. Der Verf. versucht, dem durch stin-
dige Zusammenfassungen abzuhelfen.

Man mag in Einzelheiten anderer Mei-
nung sein; die Grundsicht des Vf. iiber-
zeugt. Er zeigt uns eine wichtige Briicke
durch das von vielen so angesehene Nie-
mandsland zwischen der Botschaft Jesu
und dem Auftreten des Monchtums als
Stand der Nachfolge Jesu. Welch reiche
Anregung man aus dem Buch auch fir die
Meditation schdpfen kann, 148t sich an un-
serem Versuch in vorliegendem Heft zei-

gen. J. Sudbrack S}



Buchbesprechungen

Lapsanski, Duane V.: Perfectio evan-
gelica. Eine begriffsgeschichtliche Un-
tersuchung im frithfranziskanischen
Schrifttum. Mianchen-Paderborn-Wien,
Verlag Ferdinand Schoningh 1974
(Miinchener Universitats-Schriften. Ka-
tholisch-Theologische Fakultit. Verdf-
fentlichungen des Grabmann-Institutes
zur Erforschung der mittelalterlichen
Theologie und Philosophie, Neue Fol-
ge 22). 279 S., Kart. DM 24,

In dieser Untersuchung iiber den frith-
franziskanischen Geist geht es weniger um
den Begriff ,perfectio evangelica“ (Evan-
gelische Vollkommenheit), als um die da-
mit gemeinte Sache: Franziskanisches Le-
ben als ,Beobachtung des ganzern Evan-
geliums“ (59). Der VI. setzt bei der gre-
gorianischen Reform an (nach 1050), analy-
siert einige wichtige Vertreter der Bemii-
hungen um Reform des Klerus und der
neuauftretenden ~ Wanderpredigerbewe-
gung und bringt auch verschiedene ortho-
doxe Bemiihungen um Laien-Gemeinschaf-
ten ein (Waldenser, Humiliaten usw.). Der
umfangreiche zweite Teil untersucht die
~perfectio evangelica® in der franziskani-
schen Geistigkeit bis Bonaventura (1257).
Ein dritter Teil fafit die Ergebnisse zusam-
men.

Franziskus wollte nichts anderes als das
Evangelium ganz und buchstdblich leben,
was die zwei Zentral-Begriffe seiner Bot-
schaft ausdriicken: ,Den Spuren Christi fol-
gen® (Ein Leben in Einfachheit und vélli-
ger Hingabe an Gott, wobei Armut und
Demut Grundsiulen sind), und ,Nach der
Form des Evangecliums leben® (Das ganze
Evangelium mit der Mitte des Doppelge-
botes von Gottes- und Nichsten-Liebe).
Bei Klara liegt der Ton mehr auf der le-

Kirche

Kehl, Medard: Kirche als Institution.
Zur theologischen Begriindung des in-
stitutionellen Charakters der Kirche in
der neneren deutschsprachigen katholi-
schen Ekklesiologie (Frankfurter Theo-
logische Studien, Bd. 22). Frankfurt/
M., Verlag Josef Knecht 1976. X'V/338
S., Kart. DM 48,

395

bendigen Gestalt Christi, was man aber
nicht vorschnell als typisch ,fraulich® (246)
interpretieren sollte. Die ersten Interpre-
ten (Bruder Elias, der Franziskus fast mit
Jesus identifiziert, und das Sacrum Com-
mercium) fithren diesen dynamischen Im-
puls weiter. Doch schon Thomas von Cela-
no gibt ibm eine statische Gestalt: Das
Ideal der Vollkommenheit, wie es Fran-
ziskus gelebt hat, wird in sich selbst an-
gepriesen, Julian von Speyer ,entpersona-
lisiert® und bezicht sich stirker auf die
Nachfolge ,der evangelischen Rite“. Eine
weitere Entwicklungsstufe verengt die
scvangelische Vollkommenheit® auf Ein-
zelziige (Armut, Predigt des Evangeliums
der Bufle). Bei Hugo von Digne (um 1250)
kommt wieder das dynamische Ur-Ideal
des Lebens nach dem Evangelium zum
Durdibruch. Doch in den jiingsten Quellen
verblat das Ideal so sehr, dafl in ihnen
»mehr die Motive der vita monastica als
die des Evangeliums® (270) hervortreten.
Die Wirkungsgeschichte des franziskani-
schen Ideals wird an cine Grundeinsicht
im Zeitraum von kaum 50 Jahren quellen-
kritisch sauber dargestellt. Vielleicht hitte
das ,eschatologische“ Denken (Franziskus
als der Engel des siebten Siegels) stirker
herausgearbeitet werden miissen; ich glau-
be auch, dal man die Frage nach der Her-
meneuntik des Franziskus (wieso er unbe-
kimmert sein evangelisches Ideal als das
evangelische Ideal hinstellte) nicht hitte
vollig ausklammern und damit Franziskus
~ ganz unfranziskanisch — zum einsamen
Héhepunkt des christlichen Lebens ,in der
zweitausendjihrigen Geschichte der Chri-
stenheit® (XXVII) heraufstilisieren sollen.
Doch diese Schonheitsfehler mindern nicht
den Wert dieser cindrucksvollen Untersu-
chung.
J. Sudbrack S]

Der Mut zu dieser Arbeit ist ebenso zu
loben wie die griindliche, abwigende und —
gemessen am Stoff — gut lesbare Behand-
lung des Problems. Sie fallt weder der Ver-
suchung zum Opfcr, die ,amtliche®, die
,Grof}-¢, die ,institutionelle® Kirche zu
verteufeln, noch schligt sie den billigen
Ausweg ein, die Kirche in nnantastbarer
Distanz auf den Altar iiberfrommer Ver-



Buchbesprechungen

ehrung zu setzen. Das einleitende Geleit-
wort von W. Kaspar hebt diesen klugen
Weg zwischen dummem Progressivismus
und ebenso dummem Konservativismus
hervor.

Das Arbeitsinstramentarium holt sich
Kehl bei den modernen Institutionstbeo-
rien: den mehr konservativen (Gehlen,
Schelsky): Institution als notwendige
Voraussetzung fiir die Freiheit des Sub-
jekts; und den mehr progressiven (Ha-
bermas): Das Ideal einer herrschaftsfreien
Institution. Dabei dient der von Hegel her
entwickelte Begriff der ,konkreten Frei-
heit“ als Kriterium, also einer Freiheit, die
nur in der Intersubjektivitit, im persona-
len Miteinander, nicht aber im Bestehen
auf ecigener Madhtvollkommenheit, sich
selbst findet. Nachdem einige Regeln fiir
das notwendige Gesprich zwischen Theolo-
gie und Soziologie anfgestellt sind, skiz-
ziert Kehl einige klassische Versuche, Kir-
che als Institution zu verstehen. Schon in
dieser Diskussion kénnen Theorien wie die
von G. Hasenhiittl (Herrschaftsfreie Kirche,
61-63. 100-105), aber auch die von J. B.
Metz (116-118: mit Anm. 185) nicht be-
stehen; die Synthese der gesellschaftskrii-
schen und der gesellschafiskonstituierenden
Funktionen der Freiheit wire erst noch zu
zeigen.

Doch den Hauptstoff bildet die Vorstel-
lung und kritische Diskussion dreier bedeu-
tender Entwiirfe. H. Kiings Kirchentheolo-
gic wird auf glcichsam vorbegriffliche
Denkstrukturen hin analysiert. Selbstver-
stindlich anerkennt Kiing ein ,Mehr* der
Kirche gegeniiber der Summe der einzelnen
glaubenden Christen. Aber den Grund fiir
dieses ,Mehr® siebt er immer deutlicher
»nur in Gott und seiner Berufung, die dem
einzelnen immer schon voraus ist“, und
nicht im kirchlich Greifbaren (144). Bei K.
Rahner entdeckt Kehl zwei divergierende
Denkschemata: das dogmatisch-sakramen-
tale, wo die Kirche das ,intensivste ...
Zeichen der endgiiltigen Selbstmitteilung
Gottes in Christus® ist; und das anthropo-
logische, wo das Heil des Menschen im
Mittelpunkt steht und ,dem Institutionel-
len nur die Funktion eines dienenden Mit-
tels* zukommt (233). Bei aller bewundern-
den Sympathie fiir den Schritt {iber Kiings
Ansatz hinaus wagt Kehl doch die Kritik

396

an Rabner, dafl das Denkschema ,von
transzendentalem Ich und kategorialer
Objekt-Welt“ (229) nicht geniigt, um die —
von modernen soziologischen Einsichten
wie von der Offenbarungs-Wahrheit po-
stuliert - Institutionalitit der Kirche voll
zu begreifen.

Der Ansatz von H. U. v. Balthasar ist
fiir Kehl der reifste. Institution wird nicht
von sachlichen, objekthaften Kategorien her
entwickelt, sondern von personalen: ,Die
mehr sachlich-formale Objektivitit, die die
Kirche in ihren amtlichen und sakramenta-
len Strukturen annimmt, kann darum auch
nur die duflerstec Konkretion, die letzte un-
ausweichliche Gegenstiindlichkeit des per-
sonalen Gegeniibers der Kirche fiir das ein-
zelne Subjekt sein“ (262). Hier kommt der
Begriff der ,konkreten Freiheit* am deut-
lichsten zum tragen; eine Freibeit, die nicht
in ,abstrakter® Weise die Freiheit des ein-
zelnen denkt, und dann alles duflere, ,ge-
genstindliche“ als Hindernis oder als Mit-
tel der cigenen Freiheit verstehen muf,
sondern die weiff, dafl Freiheit nur in ,In-
tersubjektivitit, also im Miteinander-
und Gegeniiber-Sein Freiheit ist. Nicht
Subjekt-Objekt, sondern letztlich Ich-Du
stehen sich in der Begegnung des Christen
mit der Kirche gegeniiber.

Die Bedeutung des Buches zeigt sich in
den Fragen, die aus ihm erwachsen. Ist das
soziologische Begriffsmaterial der ersten
Sciten nicht zu wenig in den Hauptteil in-
tegriert? Hat die Sympathie zu Rahner
nicht eine dhnliche scharfe Strukturanalyse
wie bei Kiing verhindert? Verstellt die
Festlegung Balthasars auf isthetische,
schauende Theologie (die glaubende Kon-
templation der christlichen Gestalt, 239;
vgl. dagegen das Freiheitskapitel in Theo-
dramatik II) nicht die mehr begriffliche
(statt nur schanend-beschreibende) Ausein-
andersetzung?

Die Fragen sind ein Indiz dafiir, dafl
nach unserer Meinung mit diesem Budh ein
nener Ansatz gelungen ist zur Antwort auf
die vielleicht wichtigste Frage unserer Zeit,
nach dem Christen und seiner Kirche.

J. Sudbrack S}

Ratzinger, Joseph/Lehmann, Karl: Mit
der Kirche leben. Freiburg i. Br., Her-
der 1977. 77 8., kart. DM 9,80.



Buchbesprechungen

Zwei Referate, die die V1. zu verschiedenen
Zeiten und an verschiedenen Orten gehal-
ten haben, die aber beide das gleiche bren-
nende Problem nach der ,Identifikation
des (heutigen) Christen mit der Kirche®
zum Thema haben. — Ratzinger (zur Zeit
seines Vortrags: ,ldentifikation mit der
Kirche“ noch nicht Erzbischof und Kardi-
nal) geht das Problem direkt und mebr
spekulativ, aber in diesem Rahmen auch
wieder sehr anschaulich und auf das kon-
krete Leben bezogen, an. Er sucht es in
mehreren Schritten des Unterscheidens zu
einer ersten Losung zu bringen. Solange
die Frage im Bereich des Soziologisch-Em-
pirischen bleibt (woher der Begriff der
»ldentifikation® stammt), sich also auf die
empirische Kirche bezieht, kann sie (die
Frage) nur differenziert beantwortet wer-
den, und zwar wegen der ,Gleichzeitigkeit
von Identitdt und Differenz zwischen Kirche
Gottes als solcher und empirischer Erschei-
nungsform der Kirche“. Demnach wire
genauer zu fragen, was einer damit meint,
wenn er sagt, er kénne sich nur noch par-
tiell mit der Kirche identifizieren. Das
kann sehr legitim und sogar erforderlich
sein, aber auch die theologische Wirklich-
keit Kirche verkennen, bis dahin, dafl einer
als Christ iiberhaupt nicht mehr zu seiner
Identitit findet. Eine Losung der Frage,
so der Autor, bahnt sich erst an, wo einer
auf der Suche nach seiner christlichen Iden-
titat dort ansetzt, wo Gott selbst sich in
einem unauslotbaren Geheimnis mit dem
Menschen identifiziert hat, ndmlich in Je-
sus Christus, der seinerseits sich einen Leib
gebildet hat, in dem es zu einer innigsten
Einheit aller Glaubenden kommt (Gal
3,28). In dem Mafle sich einer mit seiner
ganzen Existenz auf dieses Geheimnis ein-
148t ist die kritische Distanz zur empiri-
schen Kirche nicht nur méglich, sondern
auch geboten. — Der Vortrag von Leh-

Monchtum

Garcia M. Colombds: ¥l Monacato
Primitivo. I. Hombres, hechos, costum-
bres, instituciones (BAC 351). Madrid,
La Editorial Catélica 1974.

Wihrend im deutschen Sprachgebiet erst
durch K. S. Frank wieder versucht wurde,

397

mann: , Lohnt es sich, in der Kirche zu blei-
ben und fiir sie zu leben?“, der vom ,In-
formationszentrum fiir Berufe der Kirche®
veranstaltet worden war, hat mehr den
Charakter einer theologisch-spirituellen
Meditation. Sein Gedankengang ist etwa
dieser: Da die Kirche kein Letztes ist, muf§
derjenige, der ein bleibendes Amt oder
einen bindenden Dienst in der Kirche an-
zielt, als erstes eine unbesiegbare Leiden-
schaft fir Gott mitbringen, dessen Heils-
willen die Kirche dienen will. Das heifit
konkret: er mufl in eine Weise der Nach-
folge Jesu eintreten, die ihn als ganzen
verfligbar macht fir Gott und fiir die
Menschen, denen Gottes Heilswille gilt —
was ohne Berufung nicht mdglich ist. Als
Konsequenz solcher Nachfolge ergibt sich,
daf der Nachfolgende sich exponieren
muf} fir die Not und das Leid der Welt.
Erst so wird die in den Amtern und Dien-
sten institutionalisierte Kirche zu einer
Wirklichkeit, mit der man sich identifizie-
ren kann. Es bleibt darum Aufgabe aller
Christen, insbesondere aber derjenigen,
die in einem Amt oder Dienst in der Kirche
stehen, sich immer wicder zum bleibenden
Ursprung aller ,Kirchlichkeit®, zu Jesus
Christus zurlickzuwenden. Wer das tut,
wird allerdings auch um so mehr an den
Schwichen der Kirche leiden und sie als ein
Argernis empfinden. Dieses Leiden an der
Kirche und die daraus folgende Kritik an
ihr wird aber dann immer mit einer leiden-
schaftlichen Liebe zur Kirche verbunden
sein. So endet der Vortrag in einem Ap-
pell, Kirche Jesu Christi zunédchst einmal
selbst zur Erscheinung zu bringen, um der
Kritik an der fiir viele wenig anziehend
und glaubwiirdig gewordenen Kirche ent-
gegenzuwirken. — Ein Biichlein, das fiir das
Gesprich Uber das gegenwirtig so aktuelle
Thema sehr hilfreich sein kann.

F. Wulf SJ

das abendlindische Ménchtum in seinen
Anfingen monographisch darzustellen,
liegt hier noch ein weit umfassenderes Un-
ternehmen vor. Der Band behandelt nicht
nur die Urspriinge des christlichen Ménch-
tums (9-44), sondern in zwei weiteren Ab-
schnitten das &dgyptische Ménchtum (Ur-



Buchbesprechungen

sprung und Anachoretentum (45-90), Z6-
nobitentum (91-118), ferner das syrische
Monchtum (119-153), das Monchtum in
Palistina, auf der Sinai-Halbinsel, in Per-
sien, Armenien und Georgien (154-179), in
Kleinasien und Konstantinopel (180-210),
in Rom und Italien (211-236), in Gallien
(287-271), in Afrika, der iberischen Halb-
insel und Britannien (272-300). Colombas
figt aber noch den besonders willkomme-
nen Abschnitt iiber das Monchtum und sei-
ne Umwelt hinzu (301-366), in dem die so-
ziologischen Probleme, die dogmengeschicht-
lichen Fragen, das Verhiltnis zur Hier-
archie, zum Staat, seine Stellung in der 6f-
fentlichen Meinung und seine der Kirche
und Gesellschaft geleisteten Dienste zur
Sprache kommen. Thm gebiithrt fiir seine
Leistung hohe Anerkennung, vor allem
auch dafiir, dafl er auslindische Untersu-
chungen stets mit heranzieht. Die Liturgie
ist nie vergessen, sei es, dafl es um ihre
Stellung im Ménchtum und dessen Theolo-
gie des geistlichen Lebens insgesamt geht
oder um ihre Feier (vgl. z. B. 77; 83-88;
110-112; 133 f; 207; 230). Dabei sind auch
neueste Erkenntnisse beriicksichtigt, wie die
des Zusammenhangs der syrischen Theo-
logie mit Qumran (120 f). V{. trigt zu un-
serer Kenntnis des charismatischen Charak-
ters des Monchtums durch einzelne Hin-
weise bei, die gerade aus dem liturgischen
Bereich stammen (306), er scheut sich nicht,
auf noch kontroverse Meinungen hinzu-
weisen (152 f I. Auf der Maur — A. Louf;
216 Anm. 15 Ph. Schmitz — G. D. Gordini).
Ein wenig zu kurz kommt m. E. die Ge-
stalt des hl. Severin von Noriecum, iiber
den gerade in Deutschland nach dem Krieg
wichtige Arbeiten erschienen sind. Ich nen-
ne nur die Namen R. Noll und A. Lhotsky.
330 wiare es wohl niitzlich gewesen, auf I.
Herwegen zu verwecisen, dessen Vortrag
» Viterspruch und Monchsregel® (Miinster
1937) das in diesem Zusammenhang wich-
tigste Wort, das vom &uxAnoiaotindg
novédcewy wieder ins Blickfeld riickte. Diese
kurzen Bemerkungen mégen geniigen, um
die Bedeutung des vorliegenden Bandes
hervorzuheben. E. v. Severus OSB

398

Steidle, Basilius OSB (Hrsg.): Die Be-
nediktus-Regel. Lateinisch — Deutsch.
2. tiberarbeitete Auflage. Beuron, Beu-
roner Kunstverlag 1975,2118S., Ln.DM
18,—

Die 2. iiberarbeitete Auflage der lateinisch-
deutschen Ausgabe der Regula Benedieti
(=RB) von B. Steidle verdient grofite Be-
achtung. Sie ist in den zwdlf Jahren seit
der Erstauflage das niitzliche Handexem-
plar fiir die Novizenmeister und Novizen,
aber auch fiir akademische Lehrer und Se-
minare geworden. Wer die Entwicklung
der RB-Forschung in den letzten andert-
halb Jahrzehnten verfolgt hat, wird gera-
dezu mit Spannung danach greifen. Hat
doch seither A. de Vogiié seine mehrbin-
digen Ausgaben der Regula Magistri
(=RM) (1964/65) und RB (1971/72) vorge-
legt und haben die von R. Hanslik, B. Jas-
pert und anderen Gelehrten veranstalte-
ten Symposien ,Regulae Benedicti Studia“
1971 und 1975 mit den bisher fiinf Binden
des gleichnamigen Jahrbuchs und wichti-
gen Supplementbinden der Forschung
wichtige Impulse gegeben. St. mufite zu
allen damit geldsten und auch zu den neu
gestellten Fragen Stellung nehmen, er hat
aber dankenswerterweise auch den Ver-
such unternommen, die neue Forschungs-
grundlage in seiner Textgestalt typogra-
phisch zum Ausdruck zu bringen: wértliche
Ubernabmen aus der RM sind fett ge-
druckt, wortliche biblische und patristisch-
monastische Zitate im lateinischen Text
kursiv, im deutschen Text nur die bibli-
schen Zitate kursiv gesetzt. Das setzt text-
kritisch geschulte Benutzer voraus. Mit
Recht weist St. darauf hin, dafl zu dem in
letzter Zeit grundsitzlich geldsten Magi-
sterproblem neuerdings eine andere viel
diskutierte Frage getreten ist: bietet der
Cod. 914 der Stiftsbibliothek von St. Gal-
len den urspriinglichen Text oder der Ox-
forder der Bodleian-Library Hatton 48?
Obwohl St. seinem Text die St. Galler
Redaktion zugrunde legt und nach dem ge-
genwirtigen Stand der Forschung auch gar
nicht anders handeln konnte, wird in sei-
ner Darstellung des Problems (41-45) doch
— und dies sicher zam Erstaunen vieler —
eine Neigung zum Oxforder Codex deut-
lich. St. bietet jedoch seine Regelausgabe
cinem Personenkreis an, der in erster Li-



Buchbesprechungen

nie nach dem Sinn der RB fragt und nicht
nach textkritischen und semantischen Pro-
blemen. Doch hat die Magisterkontroverse
hinlinglich gezeigt, dafl die beiden Fragen
nicht losgeldst voneinander beantwortet
werden konnen, so daff wir St. fir seine
der gegenwirtigen Forschungslage gerecht
werdende Darlegung dankbar sind.

Im Vorwort weist St. darauf hin, dafl
»die neue Ubersetzung mehr dem deut-
schen Sprachempfinden angepaft, doch hof-
fentlich nicht weniger sinngemif“ sei (6).
Dieses Problem ist fiir das Verstandnis der
Regel wie fiir die Praxis des Lebens nach
ihr von grofler Wichtigkeit. Wir begriifien
deshalb den Versuch St.s sechr, bedauern
jedoch, dafl er in der Handhabung gewis-
ser Grundsitze nicht einheitlich vorgegan-
gen ist. So ist z. B. die Entlatinisietrung der
deutschen Kapitelitberschriften gut gelun-
gen, anderseits bringt der deutsche Text
gelegentlich sinnerhellende oder glittende
Einfiigungen, die St. hier in eckige Klam-
mern setzt (z. B. 1, 4 [Briider]; Vw 35 [die
Bergpredigt]), dies anderswo aber unter-
14t (2,2 ,der fromme Glaube®; 2, 31 ,lie-
benswiirdige Giite“). Gegeniiber der Dichte
des lateinischen Textes scheint mir die
neue deutsche Ubersetzung teilweise zu
schwach und nicht charakteristisch: 2, 31 ,er
wisse® (1. Aufl), ,er soll wissen® (2. Auil.);
49, 6 ,aus eigenem Willen“ (1. Aufl.), ,von
sich aus“ (2. Aufl); 58,1 ,leichthin® (1.
Aufl), ,obne weiteres* (2. Aufl). War in
59,6 ,vorbeugen® in der ersten Auflage
vielleicht zu schwach, so ist , Tir und Tor
versperren” in der zweiten Auflage bildhaft

Biographisches

Ott, Elisabeth: Thomas Merton -
Grenzgiinger zwischen Christentum und
Buddhismus. Uber das Verhiltnis von
Selbsterfahrung und Gottesbegegnung
(Reihe: ,Geist und Leben®, hrsg, von
O. Knoch und F. Wulf). Echter Verlag,
Wiirzburg 1977. 208 S., Broschur DM
19,80.

Die Schriften aus dem letzten Lebensab-
schnitt des amerikanischen Trappisten
Thomas Merton (1 1968) sind in Deutsch-
land erst wenig bekannt. Die deutsche, lei-
der ziemlich unzulingliche Ausgabe seines

399

treffend und dem lateinischen Wortsinn
entsprechend. 63,13 begegnet wieder der
Jfromme* Glaube und ,in ihm“ wird hin-
zugefiigt, in 63,18 ,cum disciplina® un-
iibersetzt gelassen. 64,16 fiigt St. dem
Langstlich® ein ,iiber® hinzu, 148t aber das
Lnimis“ vor ,suspiciosus® uniibersetzt. Zu-
gegeben, daf die ,scandala gravia® in 65, 1
einen Ton haben, der zu sehr aus der in-
nerbetrieblichen Sicht stammt, so scheinen
mir die ,schweren Konflikte® der Uberset-
zung etwas zu ncutralisierend.

Im sehr hilfreichen ,Sachverzeichnis zur
Regel® (198-209) ist gegeniiber der 1. Auf-
lage einiges in Ordnung gebracht (z. B.
Hinzufiigung des Wortes Acedia, Reihen-
folge der Alleluia-Stellen), anderes stehen-
geblieben (Reihenfolge bei Discretio), ver-
schlechternd (Fortfall des Amen), Fehler
bei Zahlen (Christus, Nachfolge 7, 32 statt
7, 23; Liebe, Seele des klosterlichen Lebens
64,64 statt 64,11). Ahnliches begegnet
auch im Apparat. So ist im Vw 50 zu 1 Petr
4,13 zwar 8, 17 hinzugefiigt, aber das Rom
davor weggelassen.

Mit diesen Bemerkungen wollen wir
nicht Kleinigkeiten aufrechnen, es bleibt
vielmehr bestehen, daf fur die sorgfiltige
Weiterpriifung aller Probleme dem Her-
ausgeber gedankt werden muf. Die Erwei-
terung des Belegstellenapparates iiber die
Schriftzitate hinaus in die patristische Li-
teratur hinein bietet zusammen mit dem
Sachverzeichnis zur Regel (198-209) einen
verlidfilichen Ausgangspunkt fiir die Regel-
interpretation gerade in spiritueller Hin-
sicht. E. v. Severus OSB

letzten Tagebuchs (,Wie der Mond
stirbt“, Wuppertal 1976; vgl. die Rezen-
sion von J. Sudbrack in dieser Zeitschrift
49 [1976], 479 {.) muflte unter diesen Um-
stinden verwirrend und befremdlich wir-
ken. E. Ott hat sich mit Mertons Werk
griindlich auseinandergesetzt, aber auch sie
findet in diesem Tagebuch einen seltsam
anderen Merton als in seinen fritheren
Schriften, und sie stellt die Frage, wie weit
Merton gegen Ende seines Lebens dem ge-
heimnisvollen Sog der Welt des Buddhis-
mus erlegen sei, der Faszination durch die
Verheiflung des ,Meisterseins® im dstli-



Buchbesprechungen

chen Sinn, einer neu erfahrenen Identitit
als ,Buddha®, als ,Erleuchteter®, statt in
und mit Christus die geistliche Armut zu
lieben. Ott setzt sich mit dieser Frage auf
eine sehr existentielle Weise auseinander.
Man spiirt auf allen Seiten jhres Buches,
daf sich das Problem des Verhiltnisses von
Selbsterfahrung und Gottesbegegnung ihr
selbst auf ihrem eigenen geistlichen Weg
scharf gestellt hat. Die Begegnung und
Auseinandersetzung mit Thomas Merton
bietet ihr die Gelegenheit, die cigenen Fra-
gen priziser zu fassen und eine klare
Wabhl zu treffen. Es ist im einzelnen schwer
auszumachen, wo in ihren Ausfithrungen
Merton zum Spiegel der von ihr selbst er-
fahrenen Problematik geworden ist und wo
uns Mertons eigene Position vorgestellt
wird. Aber wie weit sie nun Merton objek-
tiv richtig als ,,Grenzginger zwischen Chri-
stentum und Buddhismus“ einschatzt, der,
wie sie vermutet, zu stark auf die andere
Seite geraten ist, bleibt zweitrangig gegen-
iiber ihrem Angebot, uns am Proze ihrer
eigenen Selbstfindung als Christ gegeniiber
dem Buddbismus in einer geradezu span-
nenden Darstellung teilnehmen zu lassen.
In einer Zeit der unklaren Begriffe und
der verschwommenen Uberzeugungen muf}
man ihr dankbar scin fiir die Ehrlichkeit
und Findeutigkeit ihres Bekenntnisses. Mit
glidubiger Leidenschaft zecichnet sie die
Grundregeln des geistlichen Weges im
Christentum, konsequent biblisch, neutesta-
mentlich, christozentrisch. Selbst der Leser,
dem die Thematik des Ost-West-Dialogs
weniger geldufig ist, findet darin nicht nur
schr prignante Zitate aus den Schriften
Mertons, sondern auch viele eigene tref-
fende Formulierungen der Verfasserin, die
ihr Buch zu einem sehr fruchtbaren geist-
lichen Werk machen.

Ott hebt als das Unterscheidende des
Christentums hervor, daf§ hier Religion und
Meditation eine Antwort des Menschen auf
die personale Selbstoffenbarung Gottes in
Jesus Christus sind. Bei der Kreuzesnach-
folge Christi wird das geistliche Ziel der
Selbstfindung, der Identititserfahrung, der
Erfahrung einer ,Einheit im Grunde®
oder einer ,Einheit in der Universalitit®,
wie es in den ferndstlichen Religionen an-
gestrebt wird, von der Spitze des Ideals
heruntergestofen: christliche Liebe ist hin-
gegebene Liebe, Opferung des ,Grundes®,

400

gekreuzigte Universalitit. Von da her ge-
sehen, so fihrt Ott aus, greife alle aufler-
christliche Meditation und Versenkung zu
kurz: sie mache vor dem Kreuz balt, opfere
nicht den ,Grund®, suche die Gelassenheit
in der cigenen Tiefe statt auf dem Weg
der Nachfolge und im Willen des Vaters.

Dieser zentrale Punkt mifite im inter-
religiosen Dialog tatsichlich noch sehr
griindlich erdrtert werden: Stimmt es wirk-
lich, daf konsequente Formen ferndstli-
cher Aszese, z. B. strenge Zen-Meditation
{(von verflachten Popularisierungen fern-
ostlicher Gedanken und Praktiken im We-
sten soll hier nicht die Rede sein) psycho-
logisch gesehen eine Regression, eine , Riick-
kehr in den Mutterschof8* (S. 109) darstel-
len? Wollen die buddhistischen Meister
wirklich im ,Grund“, im ,Reinen Sein®
ruhen, oder fordern auch sie ein Transzen-
dieren ein ,Opfern“ dieser ,Mutterschofi-
Erfahrung®, so dafB sie vielleicht doch der
inneren Gesetzmifligkeit der Nachfolge
Christi nahekommen, und daf es doch Ge-
mecinsamkeiten zwischen der buddhistischen
,Leere“ und der ,Kenosis® Christi gibt,
die noch deutlicher erfaflt und fiir einen
Briickenschlag verwendet werden miifiten?
Ist nicht zu hoffen, daf auf dem ,Grund®
der in der Meditation ,gestorbenen® Bud-
dhisten eines Tages das Antlitz des ver-
kliarten Christus aufleuchtet, und dafl die
Christen fiir ihr ,Sterben mit Christus®
einiges von der Radikalitit und dem Ernst
des geistlichen Suchens und Ringens der
Buddhisten lernen kénnen? Thomas Mer-
ton mit seiner auBergewdhnlichen Offen-
heit und Unbefangenheit hat sich auf das
Feld zwischen beiden gewagt und ganz exi-
stentiell die Kommunikation herzustellen
versucht. Mit scinem sich stindig wandeln-
den Bewufitsein, seiner verwirrend vielsei-
tigen Natur und seinen immer neu revi-
dierten Zielen und Reaktionen, alles for-
muliert in einer dichterischen Sprache, ist er
ein grofartiger Anreger, mit dem sich viele
unserer Zeitgenossen von ganz unter-
schiedlichem Temperament und Charakter
zu identifizieren vermdgen — vielleicht ge-
rade weil er in sehr vielen seiner Aussa-
gen mehrdeutig bleibt und nur sehr schwer
»objektiv® zu fassen ist. Sein plétzlicher Tod
hat seinen Versuch eines intensiven Aus-
tauschs mit dem Buddhismus erst recht Frag-
ment bleiben lassen B. Schellenberger 0CSO





