
Gedanken zum Dreikönigstag 

Reflexionen über die Huldigung der Magier in Mt 2 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Nicht nur die •Sternsinger", die in bunten Gewändern und Kronen mit 
einem Stern aus Goldpapier von Haus zu Haus ziehen, erfreuen sich allge- 
meiner und großer Beliebtheit. Nein, - die Geschichte von den Weisen aus 
dem Morgenland selbst ist es, die immer wieder gerne gehört wird. Zu- 
nächst vielleicht einfach deshalb, weil sie auf besonders anschauliche Weise 
die Wahrheit der Bergpredigt bestätigt: •Wer bittet, der erhält; wer sucht, 
der findet; und wer anklopft, dem wird geöffnet" (Mt 7, 8). Schließlich aber 
enthält gerade diese Erzählung unüberhörbar die Frohbotschaft, daß nun- 
mehr alle Völker in den Lichtkreis der Hoffnung kommen dürfen, die zu- 
vor auf Israel beschränkt schien. Im Unterschied zum nachfolgenden Be- 
richt vom Kindermord in Bethlehem1 gilt die •Huldigung der Magier", wie 
sie auch genannt wird, als ein durch und durch lichtvolles, weihnachtliches 
Evangelium. 

Aber wenn man intensiver fragt, welche existentielle Weisung nun von 
dieser Geschichte im einzelnen für uns Menschen des 20. Jahrhunderts aus- 
gehe, dann fällt die Antwort nicht so leicht, wie es auf den ersten Blick den 
Anschein hat. Ich sehe zumindest drei Aspekte, die des Nachdenkens wert 
sind: 
1. die lange Pilgerreise der Weisen, 
2. die jüdische Verweigerung von damals und die Berufung der Heiden, 
3. das wunderbare Beispiel der Anbetung. 

I. 

Die lange Pilgerreise der Weisen aus dem Osten, die etwa von Mesopota- 
mien aus durch endlose Wüsten nach Jerusalem zogen, um Jesus zu finden, 
hat wohl seit eh und je die Aufmerksamkeit vieler auf sich gelenkt. In ihr 
glaubt man, ein besonderes Vorbild des menschlichen Lebens überhaupt zu 
erkennen, das im Grunde eine einzige Pilgerfahrt sei. Was da in Mt 2 be- 
richtet werde, sei unsere eigene Geschichte. Oder genauer: Es solle unsere 
Geschichte werden. Gott sei nicht einfach zu uns gekommen, sondern habe 
zugleich bewirkt, daß wir nun zu ihm gehen könnten. Man schreibt und pre- 
digt über die •selige Reise des gottsuchenden Menschen" (K. Rahner). Der 

1 Vgl. F. J. Steinmetz, Der Kindermord in Bethlehem, in: GuL 46 (1973) 401-406. 



Franz-Josef Steinmetz 402 

Mensch dürfe seinen eigenen Schritt nicht unterlassen, auch wenn Gott tau- 
send machen müsse, damit beide sich finden. Die Weisen gelten als Men- 
schen, die im Sinne der Seligpreisungen nach Gerechtigkeit hungern und 
dürsten (Mt 5, 6). Ihr starkes, mutiges Herz, ihr Durchhaltevermögen und 
ihr Gehorsam werden gelobt. Hingegen tadelt man die anderen, die so 
ernsthaft dumm in ihren Alltagsgeschäften versunken seien und die Reise 
der Weisen für nutzlose Verschwendung halten. 

Auch der Stern, den die Magier sehen (das griechische Wort •Magier" 
heißt soviel wie •Sternkundige") erhält in solchen Betrachtungen eine all- 
gemeinere Bedeutung. Es sei das Licht selbst, das Jesus in die Finsternis 
dieser Welt gebracht hat, und dem man nun entgegengehen solle. Es sei 
aber ebenso die Unruhe unseres Herzens oder die Sehnsucht nach innerer 
Freiheit, ja auch das Bedauern, ein schwacher, sündiger Mensch zu sein, sei 
ein Stern. Kurz und mit einem Wort: Man solle nicht auf diejenigen hören, 
die in verdrossener Lebensklugheit zu Hause bleiben, sondern sich auf die 
Reise machen. Nur so werde man schließlich das wahre Glück, nämlich 
Gott selber finden. 

Wenn ich recht sehe, sind Betrachtungen dieser Art in den letzten Jahren 
seltener geworden. Stattdessen vernimmt man in vielen Besinnungstagen 
oder auch Exerzitien scheinbar entgegengesetzte Akzente. Der Ort, wo 
Himmel und Erde sich berühren, wo das Glück zu finden sei, ja, wo Gott 
begegne, befände sich nicht am Ende der Welt, sondern hier auf dieser 
Erde, an der Stelle, die Gott uns zugewiesen habe. Das Bild vom Schatz- 
gräber, der daheim bleibt und in die Tiefe geht, hat das von der Pilger- 
fahrt weitgehend zurücktreten lassen. Dabei denke ich etwa an die Ge- 
schichte vom Rabbi Eisik, der zu Fuß von Krakau nach Prag wandert, um 
dort unter der Brücke nach einem Schatz zu suchen, bis er lernt, daß dieser 
ebenso daheim unter dem Ofen zu finden war2. Einen ähnlichen Schwer- 
punkt hat die kleine russische Legende von den beiden Mönchen, die bis ans 
Ende der Welt pilgern und dabei unzählige Gefahren bestehen, viele Ent- 
behrungen erleiden und alle Versuchungen abwehren, um zu begreifen, 
daß man sein Glück auch finden kann, wenn man in einer Klosterzelle ein- 
gesperrt ist3. Und es gibt etliche Geschichten dieser Art. 

Ich glaube nicht, daß diese scheinbar gegensätzlichen Tendenzen sich ab- 
solut widersprechen. Man hat eigentlich immer gewußt, daß •Pilgerfahrten 
der Füße" allein nicht genügen. Vielmehr müsse sich das Herz in Bewegung 
setzen. Das betende und sich ehrlich in guten Werken übende Herz, nur ein 
solches wandere wahrhaft Gott entgegen. Jede Pilgerfahrt dürfe nur Aus- 

2 Nachzulesen in: Das Thema, München 1975, Heft 16/17, S. 74. 
3 Vgl. F. Fichtl, Materialien zur Bildmedilation, Freiburg 1973, 128. 



Gedanken zum Dreikönigstag 403 

druck der inneren Hingabe sein, nicht ihr Ersatz. Das Buch der •Imitatio 
Christi" meinte sogar: •Wer häufig wallfahrtet, wird selten geheiligt" 
(I, 23). Und Gregor von Nyssa erklärte kurz und bündig: •Wenn du voller 
schlechter Gedanken bist, so bleibst du doch weit von Christus entfernt, 
auch wenn du nach Golgotha, zum ölberg oder zur Auferstehungsstätte 
pilgerst" (Ep 2, 17). Viele Kirchenväter äußern sich ähnlich und heutige 
Theologen warnen erst recht vor der immer naheliegenden Gefahr, einer 
vordergründigen Auffassung vom heiligen Ort zu erliegen, einer Art Gna- 
dengeographie, wie sie kritisch genannt wird. Vielmehr habe sich Jesus mit 
seiner Gegenwart dort zugesagt, wo sich zwei oder drei im Glauben ver- 
sammeln (Mt 18, 20)4. 

Je nach den persönlichen Umständen der einzelnen wird man wohl Un- 
terschiedliches betonen müssen. Es ist verständlich, daß man in einer Zeit 
wie der unseren, die vom Reisefieber des modernen Nomaden geschüttelt 
wird, die Schatz-Suche in der Tiefe betont. Es mag berechtigt sein, den Pil- 
gerfahrten-Boom der letzten Jahre kritisch zu hinterfragen (vielleicht auch, 
aber nicht nur wegen des enormen Kostenaufwands). Trotzdem bleibt das 
Vorbild von den pilgernden Königen aus dem Osten für christliches Leben 
unaufgebbar. Christsein heißt unterwegs sein, unter Mühen und Hoffnung 
auf Ziel und Vollendung gerichtet, zugleich aber getragen von der Ge- 
meinschaft der Pilgernden. Das Bedürfnis, sich von den Alltagszwängen 
(Hektik des Arbeitsplatzes, enge Wohngemeinschaften usw.) zu befreien 
und Gott in einem •Raum" zu begegnen, der jenseits des Alltags liegt, 
kann diesem Vorbild durchaus entsprechen, wie es die Erfahrung zeigt: 
Unzählige sind verwandelt nach Hause zurückgekehrt. 

II. 

Die Weisen aus dem Morgenland zogen nicht irgendwohin, sondern nach 
Jerusalem. Sie mußten dorthin ziehen, weil •das Heil von den Juden 
kommt" (Jo 4,22). Der Messias ist dem Blute nach ein Nachkomme Davids 
und Abrahams. Israel ist in einem bestimmten Sinne vor allen anderen 
Völkern •privilegiert", da es •mit den Worten Gottes betraut" wurde (vgl. 
Rom 3, 1 f und 9, 4). Dementsprechend hat es auch den suchenden •Hei- 
den" in Mt 2 den Weg gewiesen. Die Frage, die uns nun bewegt, ist die 
nach seiner bleibenden Bedeutung. 

Bis in unsere Zeit hinein ist darüber viel Gutes aber leider auch viel 
Unglückseliges gesagt und geschrieben worden. Ich darf zunächst einen m. 

4 Vgl. P. Lippert, Wallfahrten, in: Maria heute ehren (Hrsg. W. Beinert). Freiburg - Ba- 
sel - Wien 1977, 259-262. 



Franz-Josef Steinmetz 404 

E. weniger glücklichen Text zitieren. Er handelt vom Erschrecken Israels 
über die Ankündigung des neugeborenen Königs. Es sei erschrocken, weil 
es auf einen anderen Messias gewartet habe und immer noch warte. Es 
bleibe nun zurück. Wörtlich: •In diesem ,Schrecken' des ,Eigentumvolkes' 
über die Geburt seines Messias schattet sich bereits die Ablehnung Jesu 
durch sein Volk vor (vgl. Mt 21, 38 f; 23, 37; 27, 25), damit er der Messias 
der Heiden werden kann (vgl. Rom 11, 11-32), die ihn vorerst (d. h. vor 
Ostern!) noch bei den Juden suchen müssen. Mit Ostern findet die (zentri- 
petale) Völkerwallfahrt (vgl. Jes 60, 6; Ps 72, 10 f) nach Jerusalem ihr 
Ende, weil nun die eschatologische (zentrifugale) Missionsfahrt des jäh- 
ren Israel' zu den Völkern beginnt (Mt 28, 18-20)". Die Konsequenz lautet 
daher messerscharf: Das Heidentum •braucht das Judentum nicht mehr. 
Deshalb kehren die Magier ,auf einem anderen Weg heim in ihr Land' 
(Mt2,12)"5. 

Der zitierte Text ist recht mißverständlich. Mit großem Wohlwollen 
kann man vielleicht noch heraushören, was dem Autor vorschwebt. Es geht 
ihm offenbar um die Überwindung dessen, was Paulus das •Israel dem 
Fleische nach" nennen würde, weil es freilich keinerlei Heilsbedeutung hat. 
•Nicht alle, die aus Israel stammen, sind Israel... nicht die Kinder des 
Fleisches sind Kinder Gottes" (Rom 9, 6-8). Es soll vermutlich zugleich er- 
klärt und betont werden, daß Gottes Heil nicht an die jüdische Blutsver- 
wandtschaft gebunden ist. Wenn es nur darum geht, dann wird man dem 
Gedanken zustimmen müssen. Um Christus, das Licht der Welt, zu finden, 
braucht kein Mensch heute mehr unbedingt wie die Weisen aus dem Mor- 
genland nach Jerusalem zu pilgern und sich bei den Juden erkundigen. Un- 
ter dieser Rücksicht kann man mit aller Bescheidenheit und Vorsicht durch- 
aus behaupten, daß Christus heute in anderen Völkern und Orten wahr- 
scheinlich lebendiger gegenwärtig ist als ausgerechnet in Israel und Jerusa- 
lem. Allerdings wäre Ähnliches gewiß zu sagen über Rom und Konstanti- 
nopel oder andere berühmte Pilgerstätten. Christus ist vielmehr überall 
dort, wo man ihn aufnimmt (vgl. Jo 1, 11-13). 

Erheblich weniger zustimmen könnte man dem Gedanken aber schon, 
wenn es um die allgemeine Bedeutsamkeit von Pilgerfahrten ins sogenannte 
•Heilige Land" ginge. Zwar bin ich auch hier der Meinung, daß manche 
volkstümlichen Formulierungen irreführend sind, so etwa, wenn gesagt 
wird: •Durch die Menschwerdung Gottes ist der von Jesus Christus durch- 
schrittene Raum für alle Christen zu einer einzigartigen Würde erhoben, 
zum .Heiligen Land' geworden"6. Ich glaube vielmehr, daß durch Gottes 

5 J. Riedl, Die Vorgeschichte Jesu (Biblisches Forum 3), KBW-Verlag Stuttgart 1968, 32 
bis 33. 
« B. Kötting, Wallfahrt, in: LThK, Bd. 10, sp. 943. 



Gedanken zum Dreikönigstag 405 

Menschwerdung die ganze Welt geadelt und geheiligt wurde, aber wie- 
derum so, daß es auch heute stets darauf ankommt, daß man Ihn aufnimmt. 
Richtig hingegen ist, daß es recht nützlich und sinnvoll sein kann, die bibli- 
schen Stätten zu besuchen, so wie es bedeutsam sein kann, die Heimat un- 
serer Väter und Vorfahren aufzusuchen, auch wenn diese längst nicht mehr 
dort leben. Allerdings käme es dann wesentlich darauf an, daß man sich 
wirklich mit den Glaubens- und Lebenszeugnissen der Väter befaßt und 
sich tatsächlich in die Ur-Erfahrungen unserer eigenen Heils- und Offenba- 
rungsgeschichte zurückvertieft, also nicht bloß alte Steine bestaunt und sich 
in historische Quisquilien verliert. Solches aber vorausgesetzt, scheint es mir 
abwegig, das Ende der Völkerwallfahrt nach Jerusalem leichtfertig her- 
aufzubeschwören. 

Völlig falsch aber wäre der mißverständliche Satz vom •nicht mehr 
gebrauchten Judentum", wenn er radikal verstanden, d. h. wenn das 
paulinische •Israel dem Fleische nach" mit dem heute lebenden konkreten 
Israel verwechselt würde. Solches nachzuweisen ist nicht schwer. Die aus- 
führliche Antwort darauf hat schon Paulus im 11. Kapitel seines Römer- 
briefes gegeben; man sollte nicht müde werden, es allen Christen heute 
in Predigt und Katechese oder an Bibelabenden nahezubringen. 

•Sind sie etwa gestrauchelt, damit sie zu Fall kommen? Keineswegs! 
Vielmehr kam durch ihr Versagen das Heil zu den Heiden, um sie selbst 
eifersüchtig zu machen ... Wenn aber einige Zweige herausgebrochen 
wurden und wenn du als Zweig vom wilden Ölbaum in den edlen Ölbaum 
eingepfropft wurdest und damit Anteil erhieltest an der Kraft seiner Wur- 
zel, so erhebe dich nicht über die anderen Zweige. Wenn du es aber tust, 
sollst du wissen: Nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel trägt 
dich. Nun wirst du sagen: Die Zweige wurden doch herausgebrochen, da- 
mit ich eingepfropft wurde. Du hast recht: Sie wurden herausgebrochen, 
weil sie nicht glaubten; du aber stehst nur deshalb, weil du glaubst. Sei 
daher nicht überheblich, sondern fürchte dich" (Rom 11, 11-20). Soweit 
Paulus. 

Wer von diesem Text aus, der m. E. keines weiteren Kommentars be- 
darf, die Geschichte zwischen Judentum und Christentum betrachtet, wird 
über das, was geschehen ist, erschrocken den Kopf schütteln. •Man kann 
wohl sagen," so hat es H. Urs von Balthasar einmal ausgedrückt, •daß 
nirgends in der Welt- und Geistesgeschichte weniger geredet wird, nir- 
gends eine unendlichere, unabsehbare Wüste von Schweigen sich ausdehnt 
als an dieser Stätte ... an dem Orte, wo das eine, erwählte Volk Gottes, 
die Mitte der Weltgeschichte, sich zu sich selber verhält als Alter und 
Neuer Bund. Zwar ist ein eifriges Gespräch in Gang zwischen den Büchern, 
die diesen doppelten Bund ausdrücken und davon zeugen . . . Ihre leben- 



Franz-Josef Steinmetz 406 

digen menschlichen Träger aber leben seit Jahrtausenden aneinander vor- 
bei, ohne sich in die Augen zu blicken"7. Und das war im Blick auf die 
jüdische Leidensgeschichte noch das geringere Übel. 

Gott sei Dank mehren sich die Anzeichen dafür, daß die Zeit des Schwei- 
gens allmählich zu Ende geht. Nicht zuletzt das Zweite Vatikanum hat 
einen hoffnungsvollen Neubeginn eingeleitet8. Die kaltblütige Gegenüber- 
stellung von zentripetaler und zentrifugaler Jerusalem-Fahrt, wobei die 
letztere die erste einfachhin ablöse, gehört in die Klamottenkiste theolo- 
gischer Kurzschlüsse. Jedes Schisma im Gottesvolk rächt sich für beide 
Teile. Das tiefste notwendig am ärgsten. Man sollte vielmehr darauf hof- 
fen, daß bestimmte Dimensionen der Christuswirklichkeit, die von uns 
vergessen wurden, zum Aufleuchten kommen, wenn Gott uns zu neuem 
Austausch mit einem ebenso gesprächsbereiten Israel führt9. 

Ob diese Aufgabe schwerer ist als die, die den Weisen aus dem Morgen- 
land gestellt war? Ich meine, H. Spaemann tut gut daran zu erinnern: 
•Ist einmal die brennende Scheidewand', die Feindschaft, die Christus 
in seinem Tod am Kreuz grundlegend beseitigt hat (Eph 2, 14), endgültig 
gefallen, die zwischen den Berufenen aus den Juden und den Heiden, 
dann ist wohl das Entscheidende zur Überwindung von Feindschaft über- 
haupt geschehen: Aller Bruderkenntnis und -liebe zwischen Menschen- 
brüdern ist dann das Tor geöffnet"10. Um diese Aufgabe zu lösen, sollte 
uns keine Anstrengung zu schwer sein. 

III. 

•Als sie den Stern sahen, wurden sie von großer Freude erfüllt. Sie gingen 
in das Haus und sahen das Kind und Maria, seine Mutter; da fielen sie nie- 
der und huldigten ihm" (Mt 2, 10 f). Bei der Betrachtung dieser Stelle, die 
von der Anbetung des Christuskindes durch die Magier berichtet, möchte 
ich zunächst an ein Wort von Alfred Delp erinnern. Es lautet: •Brot ist 
wichtig, die Freiheit ist wichtiger, am wichtigsten aber ist die ungebrochene 
Treue und die unverratene Anbetung"11. Seine Hinrichtung durch die Na- 
zis (weil er Christ und Jesuit war und bleiben wollte) am 2. Februar 1945 
in Plötzensee beweist, wie ernst er dieses Wort genommen hat. Zugleich 

7 H. Urs von Balthasar, Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das Christentum. Köln 
und Ölten 1958, 9. 
8 Vgl. die Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen 
•Nostra aetate" Nr. 4. 
9 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Judentum und Christentum im technologischen Zeitalter. Ky- 
rios-Verlag, Freising, 1972. 
10 H. Spaemann, Die Christen und das Volk der Juden. München 1966, 59. 
11 A. Delp, Im Angesicht des Todes, Frankfurt 1947, 125. 



Gedanken zum Dreikönigstag 407 

muß ich an ein Bild über die Heiligen Drei Könige (entstanden 1911) von 
Emil Nolde denken, weil er die Weisen aus dem Morgenland nicht einfach 
problemlos niederknien läßt, sondern auch etwas von ihren Hemmnissen 
und Schwierigkeiten andeutet. Auf diese Weise hält er uns gewissermaßen 
einen Spiegel vor, in den wir nun abschließend hineinschauen wollen12. 

Es ist kein liebliches Bild. Die Nazis haben es 1937 in die Münchener 
Ausstellung •Entartete Kunst" aufgenommen. Ohne schmückendes Bei- 
werk, ohne viel Drum und Dran zeigt Nolde knapp und karg psychologi- 
sche Gegensätze auf. Er stellt vor allem die Nähe oder Ferne der Menschen 
zum Christuskind dar, er erinnert gewissermaßen an den Weg des Menschen 
aus dem Dunkel des Kleinglaubens in das Licht der Anbetung. Und das 
ist irgendwie immer noch unsere Situation, auch wenn wir uns eifrig in den 
Kirchen versammeln, um die Geburt des Jesuskindes zu feiern. 

Ohne Zweifel werden sich viele aus guten Gründen wenigstens teilweise 
mit dem vorderen König identifizieren können, der wunderbar blaugewan- 
det schon teil hat an den strahlenden Lichtreflexen, die von der Mutter und 
ihrem Kind ausgehen, während die beiden anderen Könige dahinter noch 
verhalten im Schatten stehen. Das Bild zeigt vor allem den Augenblick, in 
dem der erste König erkennt, daß Jesus der Messias ist. Seine Einigkeit mit 
dem Kind kommt deutlich zum Ausdruck. Seine Stirn ist ohne Krone und 
frei, also nicht mehr festgehalten von irdischer Macht. Er anerkennt das 
Reich des neugeborenen Kindes als das einzig bleibende. Er lebt aus dem 
neuen Leben, das dieses Kind gebracht hat. 

Aber wenn wir kritischer fragen, ob all das wirklich schon auf uns zutrifft, 
ob wir uns wahrhaft ehrlich um die Gotteskindschaft bemühen, ob wir auf- 
richtig sind, wenn wir beten •Vater, Dein Wille geschehe", ob wir auch im 
Alltag nicht unsere Ehre, sondern wie Jesus die Ehre Gottes des Vaters 
suchen, - dann mag es wohl sein, daß noch einmal viele sich eher im Bild 
des zweiten Königs erkennen. 

Seine Hände sind schon gefaltet. Sie sind sogar zur Bildmitte geworden 
(•Anbetung") und bereiten den Augenblick vor, in dem auch er ganz im 
Licht sein wird, denn noch fällt Dunkelheit auf ihn. Doch der Weg ist klar: 
Augen und Hände sind fest auf das Ziel gerichtet. Seine Krone scheint 
schon zu verblassen. Es braucht nur noch ein paar Schritte - freilich Schritte 
von einer Welt in die andere - damit auch sein Haupt frei wird und er mit 
Christus herrschen kann; denn Jesus entmachtet uns nicht, sondern krönt 
uns mit wahrer Herrlichkeit, so wie er Maria und alle Heiligen gekrönt hat; 
denn allen, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden, 

12 Die letzte Betrachtung ist inspiriert durch •Vom Kommen Gottes" (Hrsg. Bistum Essen). 
Bildbetrachtung zur Advents- und Weihnachtszeit. Seite 81-85. 



Franz-Josef Steinmetz 408 

allen, die an seinen Namen glauben (vgl. Jo 1, 12). Aber noch ist ein Zö- 
gern im Gesicht des zweiten Königs, immer noch hält ihn etwas zurück. 

Angesichts dieser Gestalt kann man sich fragen, was uns eigentlich auf- 
hält oder hemmt, die Knie ganz vor Jesus zu beugen. Sind es die Enttäu- 
schungen des bisherigen Lebens? Sind es Vorurteile oder eigenwillige Be- 
rufspläne, die nicht in Erfüllung gehen wollen? Sind wir verbittert über 
etwas Böses, das man uns angetan hat? Oder sind es gar positive Dinge, die 
wie eine gleißende Krone auf unserem Kopf lasten, so daß es uns schwer- 
fällt, sie abzulegen: politische Macht, Ruhm der Wissenschaft, strotzende 
Gesundheit? 

Aber selbst, wenn jemand sich sagen müßte, er habe nicht einmal die 
Erkenntnis-Stufe des zweiten Königs erreicht; er habe also noch einen sehr 
weiten Weg vor sich; er sei sozusagen wie der dritte König auf Noldes Ge- 
mälde noch völlig eingetaucht ins Dunkel der Selbstherrlichkeit: Selbst ein 
solcher darf sich sagen, daß er irgendwie schon unterwegs ist in das Ge- 
heimnis der Anbetung hinein. Zumindest ist er doch hergekommen, um die 
altvertraute Geschichte von den Weisen aus dem Morgenland noch einmal 
zu hören. Seine Augen sind trotz allem aufgerissen von einer wenn auch 
kaum faßbaren Ahnung. Es ist die Ahnung von der ganz anderen göttli- 
chen Macht und Herrlichkeit Jesu, die ihn staunen, aber noch nicht glauben 
läßt. Eine kaum sichtbare Verwandlung bahnt sich an. Die Hoffnung, daß 
diese ihn einmal ganz ergreift, ist klein. Doch sie ist da und somit auch die 
Möglichkeit, daß er eines Tages die Anbetungs-Schritte des zweiten und 
schließlich des ersten Königs nach vollzieht: Auch er wird die Hände falten, 
die ängstlich bewahrte eigene Krone wird blasser und leichter werden, sein 
Gesicht wird menschlicher erscheinen, seine Augen werden ruhiger schauen 
und sich vertrauend dem Stern überlassen, den Gott uns aufgehen ließ. 
Dann kommt die Stunde, wo auch er anbetend teilhaben wird am König- 
tum des Kindes von Bethlehem, das einmal von sich sagen wird: •Wer mich 
sieht, hat den Vater gesehen" (Jo 14, 9). 

Ich weiß, daß auch dies noch mißverständlich ist und mißdeutet werden 
kann, etwa als Flucht vor der eigenen Welt-Verantwortung oder als Rück- 
kehr in kindliche Verhaltensweisen. Man wird sagen, der moderne Mensch 
sei weit komplizierter und skeptischer noch, als es Noldes Gemälde an- 
deute. Im Grunde verkünde er auch nichts anderes als die alte Lehre: Das 
Himmelreich anzunehmen wie die Kinder (vgl. Mt 18, 3), die sich auf sei- 
nem Bild um das Geschehen der Anbetung drängen. Das aber würde da- 
mals wie heute nur wenige ansprechen. - Man kann alle diese Behauptun- 
gen lesen oder hören und auch ernst nehmen. Ich zweifle nicht daran, daß 
die alte Botschaft vom Königtum des Kindes entscheidend bleibt. Der Stern 
von Bethlehem wird niemals untergehen. 




