Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott

Gisbert Greshake, Wien®

Emil Brunner bemerkt in seinem anthropologischen Hauptwerk, Der
Mensch im Widersprudh®: ,Fiir jede Kultur, fur jede Geschichtsepoche gilt
der Satz: Sage mir, was fiir einen Gott du hast, und ich will dir sagen,
wie es um deine Menschlichkeit steht.“ Ahnlich weist auch Wolfhart Pan-
nenberg? darauf hin, ,dafl von den Anfingen der Menschheitsgeschichte
an die Menschen sich selbst entdeckten auf dem Umweg iiber die Erfah-
rung, die sie von den Géttern gewinnen konnten.“ Kurz: Die verschiedenen
Auffassungen von Gott bedingen ein unterschiedliches Menschenverstand-
nis. Gottes- und Menschenverstindnis sind dabei so eng einander zuge-
ordnet, dafl man vom Gottesbild auf das Menschenbild oder umgekehrt
vom Menschenbild auf das Gottesbild schliefen kann. Freilich ist ,schlie-
Ren“ ein unangemessenes Wort. Besser wiirde man sagen: Gottes- und
Menschenbild kommentieren und interpretieren sich gegenseitig. Am Men-
schenverstindnis wird deutlich, welche praktische Relevanz die Bestimmung
Gottes fiirr den Menschen hat; das Gottesbild aber gibt den letzten Grund
an, aus welchem menschliches Selbstverstandnis erwiachst. Weil beides
strikt aufeinander bezogen ist, kann man sowoh! vom Gottesverstindnis
ausgehen und Strukturen des Menschseins herausstellen, oder man kann
seinen Ansatz beim Menschenbild wihlen und Gott als dessen Grund und
Bezugspunkt verdeutlichen.

In diesem Beitrag soll der zweite Weg gewahlt werden, nimlich zentrale
Aussagen, Verstehenszusammenhinge und Fragestellungen der spezifisch
christlichen Anthropologie sollen den Ausgangspunkt bilden, um von hier
aus zu zeigen, wie sie alle verweisen, ihren Grund haben und ihr volles
Verstehen finden in der christlichen Lehre von Gott, der sich dem Menschen

* Vom 31. 5. bis 4. 6. 1977 fand in St. Gabriel, Médling bei Wien, eine religionstheolo-
gische Tagung mit dem Thema ,Der Gott des Christentums und des Islam® statt, auf der
eine Reihe christlicher und islamischer Theologen vor zahlreichen Teilnehmern referier-
ten und diskutierten. Obwohl nicht durch das Vatikanische Sekretariat fiir die Nicht-
christen veranstaltet, sondern durch die Philos.-theolog. Hochschule St. Gabriel, hatte
die Tagung durch die Teilnahme offizidser Vertreter der beiden groflen Religionsge-
meinschaften mehr als nur privaten Charakter. Die Referate der Tagung erscheinen
demnichst unter dem Titel ,Der Gott des Christentums und des Islam’, hrsg. v. A. Bsteh
im Verlag St. Gabriel, Modling. — Der folgende Beitrag ist das leicht gekiirzte Schlufirefe-
rat dieser Tagung, das vollstindig und mit erweitertem Anmerkungsteil im oben genann-
ten Tagungsband verdffentlicht wird.

1 Ziirich-Stuttgart 41965, 38 {.

2 Glaube und Wirklichkeit, Miinchen 1975, 64. — Vgl. dazu auch A. Brunner, Dreifaltig-
keit, Einsiedeln 1976, 123.



Gisbert Greshake 410

ganz und radikal mitteilt, d. h. in der Lehre vom dreifaltigen Gott. Kurz:
es ist zu zeigen, dafl christliche Anthropologiec angewandte Trinitéitstheolo-
gie ist und somit das Gesprich mit den islamischen Briidern nicht einfach
nur Uber den Gottesbegriff ,in sich“ zu gehen hat, sondern auch iiber das
zundchst ja viel konkretere und unserer Erfahrung niher liegende Men-
schenbild.

In drei sich notwendig tiberschneidenden Durchgingen soll das christ-
liche Menschenbild auf seine trinititstheologischen Begriindungen und
Zielrichtungen hin durchsichtig gemacht werden.

Dabei wiirde es den Rahmen des Themas tiberschreiten, auch noch die
Begriindung fiir die anthropologischen Bestimmungen, von denen wir
ausgehen, darzulegen. Im folgenden werden die zentralen Grundzige des
christlichen Menschenbildes schlechthin vorausgesetzt; pauschal sei aber
darauf hingewiesen, daf sie alle ihren Urgrund haben in der Erfahrung,
die der Glaubende mit Jesus Christus und seinem Geist gemacht hat.

1. Der Mensch als Geschopf: Abhingigkeit und Freiheit

Die grundlegendste aller Aussagen einer theologischen Anthropologie, daft
namlich der Mensch Geschopf Gottes ist, verbindet Judentum, Islam und
Christentum miteinander. Und doch werden in diesen drei Religionen
die Akzente zum Verstindnis fir diese Grundbestimmung sehr verschieden
gesetzt. Darauf mochte ich jetzt nicht im einzelnen eingehen, sondern so-
gleich die Grundaussage von der Geschopflichkeit des Menschen vom
christlichen Verstindnis her entfalten.

»Geschopflichkeit” ist die Antwort, die der biblisch-christliche Glaube
auf die fundamentale Dialektik und damit Fragwiirdigkeit jener Grund-
erfahrung des Menschen gibt, daf} er zutiefst abhéingig und — gleichzeitig —
zubSchst frei ist. Die deutende biblische Offenbarungsaussage von der
Geschopflichkeit des Menschen bestitigt zunichst dessen radikale Ab-
hangigkeit: Der Mensch hat von sich aus nichts. Alles, was er besitzt, ver-
dankt er dem freien Willen Gottes. Bevor er mit sich selbst anfingt, ist er
immer schon der von Gott Voraus-Gesetzte; bevor er sich selbst bestimmt,
1st er immer schon der Bestimmte. Aber totale Abhingigkeit ist nur ein Mo-
ment des Begriffs Geschopflichkeit. Schopfung des Menschen durch Gott sagt
zugleich, dafl der Mensch in Freiheit gesetzt ist und somit seinen eigenen,
von Gott gewihrten, aber eben eigenen Selbstand besitzt; sie bedeutet, da
Gott dem Geschopf Raum ,neben sich“ gewahrt, Seinsraum und Tatigkeits-
raum. Gerade darin besteht die Grofle und Herrlichkeit der Schépfung,
dafl Gott das Geschopf selbst sein und selbst handeln 148t. Der Schop-
fergott zeigt sich somit nicht ,als ein konkurrierender Ursprung neben der



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 411

menschlichen Freiheit, sondern als die konkret ermoglichende, seinlassende,
befreiende Freiheit der menschlichen Freiheit“s. Gott setzt das Geschopf
so radikal frei, dafl es in eigener — freilich von Gott gewdhrter — Kraft
sich seine eigene Geschichte in Freiheit und Verantwortung erwirken kann,
ja zur geschichtlichen Gestaltung der Welt als freier Partner Gottes auf-
gerufen ist. ,Macht euch die Erde untertan!“

Von diesem Schopfungsverstindnis her entstehen aber drei Fragekreise:
a) Wozu geschieht solche Freisetzung des Geschopfes durch Gott?
b) Wie ist die Freiheit des Menschen zu vereinbaren mit Gottes Allmacht

und Souveranitat?

c) Weldhe Bedeutung hat die Geschichte der Menschheit?
Alle drei Fragen fithren uns tiefer in das christliche Verstindnis der Ge-
schopflichkeit des Menschen ein.

a) Freisetzung des Geschopfes zur Liebe

Schopfung im christlichen Verstdndnis geschieht, damit Gott den Men-
schen ,freien“ kann, d. h.: damit Liebe sein kann zwischen ihm und dem
Geschopf. Das schopferische Urwort Gottes an den Menschen ist nicht: Du
mufdt, du sollst!, sondern: Du bist mein Gott ist die Liebe und will sich in
Liebe dem anderen seiner selbst, dem Geschopf, mitteilen. Das aber heifit,
er will nicht nur Liebe geben, sondern auch Liebe empfangen, wenn wirk-
lich Liebe im Austausch gegenseitigen Gebens und Nehmens besteht.
Aber — so mag sich sofort ein Einwand erheben — folgt daraus nicht, dafl
Gott des Menschen bedarf? Dafl Gott, um Liebe sein zu konnen, sich
seinen Partner schaffen muf3? Braucht Gott die Schopfung, um sich durch
den Menschen als Liebe allererst konstituieren zu konnen? Wire dann
aber Gott noch Gott, der aus sich Vollkommene, si¢h selbst Geniigende, alles
Umgreifende und Erhabene? Die Freiheit und Souveranitat Gottes in der
Schopfung und damit das wirkliche Geschopfsein des Menschen bleibt
nur gewahrt, wenn Gott in sich Liebe ist, d. h. wenn er in sich selbst perso-
naler Austausch ist, liebendes gegenseitiges Geben und Nehmen. Nur
dann bedeutet Schopfung nicht Selbstkonstitution Gottes zur Liebe, son-
dern Anteilgabe am Geschehen der Liebe, das er selbst ist, Hineinnahme
in die personale Kommunikation, die den einen Gott, der die Liebe ist,
ausmacht. So verweist die Grundaussage christlicher Anthropologie, dafl
der Mensch zur Liebe bestimmtes Geschopf ist, auf einen Gott, der in sich
selbst personales Geschehen der Liebe ist, in dem mithin ,Differenzen”
sind, offen dafiir, dal der Mensch in dieses Geschehen der Liebe Gottes
hineingenommen wird®. Die Lehre vom trinitarischen Goti ist — wie hier

3 J. B. Metz, Freiheit, in: HThG 11, 30.
4 Vgl. dazu W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte. Der trinitarische Gott und die



Gisbert Greshake 412

nicht niher gezeigt werden kann — die verstehende Auslegung dieser in
Gott selbst sich personal vollziehenden Liebes. Nur ein Schopfungsver-
standnis auf dem Hintergrund solcher trinitarischer Theologie verhindert
nach christlicher Auffassung die Konsequenz, dafl entweder das Geschopf
einem anderen Grunde als dem der reinsten Liebe Gottes entstammt (dafl
es etwa absoluter Willkiir-Allmacht entspringt oder einer schuldhaften
Ur-Spaltung des Géttlichen oder daf es nur Schein ist gegeniiber der einen
wahren Wirklichkeit Gottes) oder dafl es notwendig in den Prozef der
Selbstidentifikation Gottes (als Liebe) hineingenommen wird. In beiden
Fillen wird das Geschopf von seinem Ursprung her zer-nichtet, vergleich-
giltigt oder verzweckt.

Wir stehen hier — wie die christliche Theologie meint — vor der Grund-
aporie jeder nichtchristlichen Religion: entweder erdriickt dort Gottes
Souverinitit den Menschen, so daf das , Wehe mir!* des Geschopfs vor der
alles bezwingenden Majestit Gottes das letzte Wort bleibt und das Ge-
schopf zur Nichtigkeit depotenziert wird, oder der Mensch versteht sich als
Teil, Wesensmoment oder Partikel des géttlichen Selbst. In beiden Fallen
wird Religion zur Uberforderung des Menschen: Der religiose Bezug wird
zur totalitiren Macht, die die Freiheit und den Eigenstand des Menschen
erdriickt®. Letztlich vermag nur der Glaube an einen Gott, der innergétt-
liche Liebe ist, das heifit, der durch personale Kommunikation ausgezeich-
net ist, den Menschen als in Freiheit aus Liebe geschaffenes und zur Liebe
bestimmtes Geschopf verstandlich zu machen. Denn nur so zeigt sich, dafl
Gott nicht jener Gott ,uber uns* ist, der den Menschen in seiner Allmacht
erdrickt, aber auch nicht der Gott ,unter uns“, der unser bedarf, sondern

Wahrheit der Geschichie, in: Kerygma und Dogma 23 (1977) 89f: ,Indem jede der
trinitarischen Personen sich selber von dem einen Gott unterscheidet, insofern sie die
gottliche Wirklichkeit in den beiden anderen Personen vor sich hat, gibt sie zugleich
dem Dasein einer von Gott unterschicdenen geschdpflichen Wirklichkeit Raum ... Durch
die Selbstunterscheidung des Vaters von Sohn und Geist, ohne die der eine Gott seine
volle Wirklichkeit nicht hat, gibt Gott als Vater zugleich den Geschépfen eigenes Dasein,
ein Dasein, das nicht durch seine Abhéngigkeit von einer kontinunierlich wirkenden All-
macht des Vatergottes und Schdpfers von vornherein schon jede Chance selbstindigen
Bestehens verloren hat.”

5 Dieser Satz ist nicht exklusiv gemeint: Trinitédtslehre ist vor allem auch Auslegung
diristlicher Heilsgeschichte. Aber dieser fundamentale Gesichtspunkt ist nicht primér
Gegenstand unserer Darlegungen. — Ob freilich K. Rahner in sciner Studie: Der dreifal-
tige Gott als transzendenter Ursprung der Heilsgeschichte, in: MySal. 11, 317-397, worin
er die Gefahr eines Tritheismus im christlichen Denken fiir grofler hilt als die eines sabel-
lianischen Modalismus, infolgedessen den Personbegriff in Gott stark relativiert, sich
gegen drei ,geistige Lebendigkeiten® in Gott wendet und — positiv — Trinitdt von den
,Grundmodalititen gottlicher Selbstmitteilung« (an den Menschen) entfaltet — ob diese
theologischen Bestimmungen den geschehenden Dialog der Licbe in Gott selbst adiquat
zum Ausdruck bringen kénnen, scheint mir mindestens frag-wiirdig zu sein.

¢ Vgl. dazu K. Hemmerle, Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln 1976, 26 ff.



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 413

der Gott mit uns und in uns, der uns in Freiheit in die Liebe, die er selbst
ist, hineinnimmt. Der Glaube an einen trinitarischen Gott ist somit die
Entfaltung des Satzes, dafl Gott die Liebe ist und in seiner Liebe frei ist.
Das wiederum bedeutet, ,daf er sich inder Liebe zwischen Vater, Sohn und
Geist nicht erschépfen kann, sondern im Uberschuf seiner Liebe im Sohn
hier schon Raum hat fiir das Andere seiner selbst, Raum fir die Welt und
fir den Menschen. Im Sohn erkennt Gott von Ewigkeit her in Freiheit
die Séhne; im Sohn ist er von Ewigkeit her ein Gott der Menschen und fiir
die Menschen“?. Denn so, wie die Personen in Gott ,zueinander leben
und sich gleichsam gegenseitig zu ihrem Sein freigeben, so vermag Gott
durch die Schépfung endlichen Seienden Raum zu geben“s.

Damit sind wir auch schon bei der 2weiten Frage, die durch das christ-
liche Schopfungsverstindnis aufgeworfen wird: Wie sind des Menschen
Freiheit und Gottes Allmacht iberhaupt zu vereinbaren?

b) Menschliche Freiheit und géttliche Allmacht

Die auch in der christlichen Tradition nicht immer vermiedene Gefahr
besteht darin, geschopfliche Freiheit und géttliche Allmacht als zwei Kau-
salitdten zu betrachten, von denen eine sich gegen die andere durchsetzen
muf}, um zu bestehen, bei denen eine die andere ersetzt, erdriickt und —
tendenziell — zum Verschwinden bringt. Je mehr Gott zugesprochen wird,
desto mehr muff dem Menschen genommen werden; je mehr Macht der
Mensch erhilt, desto ohnméachtiger mufl Gott werden®. Blickt man naher
zu, so ist dieses Verstehensmodell fiir das Zueinander von menschlicher
Freiheit und goéttlicher Allmacht gewonnen am Paradigma dinghafter in-
terferierender Kausalitét. Das heift: Fir dinghafte Ursachen, die auf die
gleiche Wirkung gerichtet sind, gilt in der Tat, daf sie entweder konkur-
rierende oder sich ergdnzende Ursachen sein miissen. Da das letztere fir
Gott nicht zutreffen kann — Gottes Allmacht 138t sich nicht durch geschopf-
liche Macht erginzen — folgt, dafl Gottes Allmacht mit der geschopflichen
Ursédchlichkeit konkurriert und diese mindestens tendenziell erdriicken
mufl: der Mensch kann nur in passiver Ergebenheit Gott in sich und auf

7 W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974, 219.

8 A. Brunner, aa0, 35 f.

9 Eben das ist das Gottesverstindnis des Theismus, dessen Unhaltbarkeit die neuzeit-
liche Religionskritik aufgedeckt hat. Vgl. z. B. L. Feuerbach, Das Wesen des Glaubens
im Sinne Luthers, in: WW, Bd. IX: Kleine Schriften 11, hrsg. v. W. Schuffenhauer, Berlin
1970, 854: ,Jedem Mangel im Menschen steht eine Vollkommenheit in Gott gegeniber:
Gott ist und hat gerade das, was der Mensch nicht ist und hat. Was man Gott beilegt, wird
dem Menschen abgesprochen und umgekehrt, was man dem Menschen gibt, entzieht man
Gott ... Je weniger Gott ist, desto mehr ist der Mensch; je weniger der Mensch, desto
mehr Gott.“



Gisbert Greshake 414

sich einwirken lassen. Ein solches Denken verkennt aber, dafl weder des
Menschen Freiheit, noch erst recht Gottes Allmacht aus dem Horizont und
nach Analogie dinghaft-vorhandenen Seins verstanden werden kann. Got-
tes Allmacht ist personale Macht und Liebe. Von ihr aber gilt, was Kier-
kegaard so formuliert hat: ,Das Hochste, das iiberhaupt fir ¢in Wesen
getan werden kann, ist, es frei zu machen. Eben dazu gehort Allmacht, um
das tun zu konnen. [Denn] ... nur die Allmacht kann sich selber zuriick-
nehmen, wihrend sie hingibt, und dieses Verhaltnis ist gerade die Unab-
hangigkeit des Empfangers. Gottes Allmacht ist darum seine Giite. Denn
Giite ist, ganz hinzugeben, aber so, dafl man dadurch, daf man allmahlich
sich zuriicknimmt, den Empfinger unabhdngig macht“?’. Dadurch, dafl
Gott ein Geschopf freisetzt und ihm Selbstandigkeit einrdumt, verliert Gott
also seine Allmacht, Seinsfiille und Freiheit nicht, sondern erweist gerade
damit seine duflerste Machtigkeit. Er vermag aus Liebe, in Liebe sich ,zu-
riickzunehmen®, um das Geschopf zu ,freien” und auf Antwort zu warten.
,Es ist unbegreiflich, das Wunder der allmachtigen Liebe, dafl Gott wirk-
lich einem Menchen so viel einrdumen kann, daf er, was ihn selbst betrifft,
nahezu wie ein Freier sagen kann (hier liegt das Wortspiel: frei zu machen,
zu freien): willst du mich haben oder nicht? — und so eine einzige Sekunde
auf die Antwort zu warten“!!, Weil die Allmacht Gottes den Menschen
wirklich ins Eigene freisetzt, hangt alles Geschehen in der Welt zugleich
auch vom Menschen ab. Besser: Alles Geschehen ist Ergebnis des Wechsel-
spiels, des Dialogs, der sich zwischen Gott und dem Geschopf abspielt. In
diesem Dialog konkurriert nicht eine Ursachlichkeit mit der anderen bis
hin zum Durchsetzen der einen gegen die andere, sondern im personalen
Wedbselspiel werden gerade Moglichkeiten der Freiheit herausgelodkt und
zum ,vollig Unvorhersehbare[n], das zwei einander zu gemeinsamem
Werke vermahlte Freiheiten erfinden??, zusammenfiigt. Eben deshalb he-
deutet fiir das biblische Geschichtsverstandnis Schopfung, die sich als Ge-
schichte vollzieht, nicht das Durchsetzen eines apriori vorhandenen und nur
noch in der Zeit ablaufenden Welt- und Heilsplanes Gottes, sie ist kein
Prozef, den Gott als einziges geschichtsstiftendes Subjekt aus sich heraus-
setzt, sondern Geschichte geschieht als ,Miteinander-Geschichte®, als ,,Ge-
schehende Geschichte“13, Damit sind wir bei der dritten Frage nach der Be-
deutung der Geschichte.

10 Tagebiicher, Miinchen 1949, 216 {.

11 ehd. 405.

12 O, Tresmontant, Biblisches Denken und hellenische Uberlieferung, dt. Diusseldorf 1956,
48.

13 Vgl. M. Buber, Gesdichende Geschichte, WW Bd. I, Minchen-Heidelberg 1964,
1031 ff. — Zu diesem biblischen Geschichtsverstindnis siche G. Greshake, Auferstehung
der Toten, Essen 1969, 189 ff, 321 ff.



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 415

c) Geschichte als ,Medium*“ der Gemeinschaft von Gott und Mensch

Geschichte ist, wird sie als ,geschehende Geschichte“ bestimmt, somit nicht
~ wie die grofle, griechischem Geist verpflichtete abendlindische Tradi-
tion es oft verstanden hat — das Uneigentlich-Abgeleitete gegeniiber dem
Ewig-Bleibenden. Geschichte ist nicht ein ,theatrum gloriae Dei®, oder
wie Hegel sagt, ein ,Spielen der Liebe mit sich selbst®, vielmehr ist sie
jener Horizont, in dem sich die Liebe zwischen Gott und Mensch vollzieht,
Gottes Wort und des Menschen Antwort, und zwar in einer dem leiblich-
welthaften Sein des Menschen angemessenen welthaft-konkreten Weisc.
Geschichte ist der Raum, wo der Mensch in seiner Freiheit — gerufen, gezo-
gen und befahigt von Gott ~ mit seinem Tun und Erleiden einbezogen ist
in den Prozefl der Hinkehr der ganzen Schépfung zu Gott in Liebe. So
ist Geschichte nicht einfach der Ablauf eines ,uralt“-ewigen Planes, viel-
mehr kann sie etwas wahrhaft Neues hervorbringen: etwas Neues fiir den
Menschen, etwas Neues aber auch fir Gott. Das wird an Jesus Christus be-
sonders deutlich, ist aber nicht auf ihn allein beschrinkt: Wenn ER als Herr
und Spitze der Schopfung einmal dem Vater ,das Reich iibergibt®, so ist
dieses nicht immer schon da: es wird Gott zugefiihrt, daf} er es in Besitz
nehme und herrscherlich ,alles in allem® sei (vgl. 1 Kor 15, 24-28). Darin
wird zuhdchst deutlich, dafl etwas geschichtlich Werdendes und Geworde-
nes, eben geschoplliche Liebe, in Gott hineingeborgen wird, so dafl Gott
selbst in Ewigkeit der an und mit geschopflicher Freiheit Werdende und
Gewordene ist. Mithin ist Geschichte im biblisch-urchristlichen Verstindnis
nichts Abgeleitet-Sekundares gegentiber eincr immmer seienden Ewigkeit,
in der alles schon ist und vorentschieden ist, vielmehr ist sie der offene Raum
fir die personale Begegnung und Gemeinschaft von Gott und Mensch.
Diese positive Sicht von Geschichte ist freilich nur dann zu begriinden,
wenn diese Geschichte sich darstellt als geschopfliche Teilnahme an jener
»Geschichte®, die Gott selbst ist. Geschidate grindet nicht im Dekret eines
geschichtslosen Gottes — Gott beschliefit nicht, aus seinem Scin ins Werden
zu treten, um Liebe zu geben und zu empfangen —, sondern Gott ist Ge-
schichte, Liebe Schenkender und Empfangender; er beschliefit nicht, einen
Dialog der Liebe zu eréffnen, sondern er ist immer schon dieser Dialog. So
geschen, ist dann die Menschen-Geschichte Anteilhabe an jener ,Ge-
schichte®, die Gott selbst ist. Kurz: Nur ein Gott, der in sich selbst persona-
les ,Geschehen” der Liebe ist (ein trinitarischer Gott also), kann ge-
schopfliche Geschichte denkbar machen als ,Medium“ der Gemeinschaft von
Gott und Mensch, in der wirklich die Neulheit der Liebe hervorgebracht
wird. Anders gesagt: der Gott der Geschichte, der mit den Menschen in der
Geschichte unterwegs ist und gleichsam mit ihnen Geschichte ,macht“, wie



Gisbert Greshake 416

die Schrift es auf vielfache Weise zeigt, offenbart uns etwas von Gottes
Waesen selbst, dafl namlich Gott selbst Geschichte ist.

Diese Schau vom Menschen als freies, durch gottliche Allmacht befreites
Geschopf, das gleichwohl unter der gottlichen Allmacht bleibt, und dieses
Verstiandnis von der untiberbietbaren positiven Bedeutung der Geschichte
als Raum der Gemeinschaft von Gott und Mensch finden somit ihre letzte
Begrindung im christlichen Gottesverstindnis. Schon der jlidische Theo-
loge Martin Buber, der mit dem christlichen Schopfungsverstandnis in vie-
lem ubereinstimmt, bemerkt, dafl hierin aufleuchtet ,das unreduzierbare
Geheimnis des Verhaltnisses zwischen Gott und Mensch... Will man
es. .. theologisch, das heifit im Hinweis auf die uns entriickte Seite des
Seins fassen, so mufl man von einem Verhiltnis in Gott selbst, also, wie
man zu sagen pflegt, zwischen Attributen Gottes, richtiger: zwischen Gott
als einem Vorsehenden und Gott als einem Freigebenden reden. Gott iiber-
liefert seine Kreatur keinem Verhdngnis, er stellt sie in die Luft und halt
sie zugleich“!4,

Was aber soll das heiflen: Ein Verhéltnis in Gott selbst? Ein Verhalt-
nis zwischen (sachhaften?) Attributen Gottes? Muf}, wenn es um personale
Verhaltensweisen Gottes geht, nicht auch das Verhéltnis ein strikt persona-
les sein? Das heifdt: fir die christliche Theologie verweist bereits das bibli-
sche Schopfungsverstindnis auf eine personale Differenz in Gott selbst;
Gott selbst ist eine personale Kommunikationseinheit, in der Vater und
Sohn —und nun milssen notwendig geschopilich verzerrende und nur analog
zu verstehende Begriffe gewdhlt werden — sich ,gegeniiberstehen®, sich
gegenseitig ,freigeben“ und im Geist der Liebe sich gegenseitig ,halten®
und ,durchdringen®. Schopfung als Anfang und Grund der Geschichte
der Liebe zwischen Gott und Mensch verstanden, setzt diese innertrinitari-
sche Beziehung gleichsam nach aulen: der Mensch wird in das Gegeniiber
des Sohnes freigegeben und im und durch den Geist Gottes gehalten und
geborgen. Schopfung zeigt sich so als endliche, gebrochene, noch nicht zur
Vollendung gelangte Teilhabe des Geschopfes am Leben Gottes selbst, das
sich in der Dialektik von Freigabe und Antwort der Liebe vollzieht.

Ich fasse diesen Punkt zusammen: Mit den beiden anderen monotheisti-
chen Religionen, dem Judentum und dem Islam, teilt das Christentum die
Uberzeugung, dafl der Mensch Geschopf Gottes ist. Aber dieses Geschopf-
Sein wird christlich verstanden nicht nur als radikale Abhéngigkeit von
Gott, sondern auch als radikale Freigabe zum Dialog der Liebe mit Gott.
Diese Dialektik von Abhangigkeit und Selbstand, von Empfang und Frei-
gabe verweist — wie wir zu zeigen versucht haben — auf einen Gott, der

U Zwei Glaubensweisen, WW Bd. I, Miinchen-Heidelberg 1962, 765.



Menschsein als Berufung zur Gemeinschafl mit Gott 417

selbst Freigebender und Empfangender ist, auf einen Gott, der personales

Geschehen in sich selbst ist und den Menschen zur Gemeinschaft der Liebe
mit sich bestimmt hat.

2. Der Mensch als Bild Gottes:
aufnahmefahig fiir das Unendliche (capax infiniti)

Mit der Bestimmung des Menschen als Bild Gottes treten wir in ein Bedeu-
tungsfeld, das in manchem zur anthropologischen Grundaussage von der
Geschopflichkeit des Menschen im konzentrischen Kreis steht und doch
einige neue Perspektiven und Zusammenhinge eroffnet.

Die im Schopfungsbericht der Bibel erstmals gegebene, dann in den
biblischen Schriften sich weiter kommentierende und in der christlichen
Theologiegeschichte immer neu interpretierte Bestimmung des Menschen
als Bild Gottes artikuliert eine direkte Beziehung zwischen Gott und
Mensch: beide verhalten sich zueinander wie Urbild und Abbild. Das aber
besagt — wie die alttestamentliche Exegese zeigt —, dal der Mensch in einer
Art ,Verwandtschaftsverhaltnis zu Gott steht und von einem Band der
Freundschaft mit Gott umschlungen ist“*>. Damit berihrt sich die Aussage
vom Menschen als Bild Gottes mit jener anderen biblischen Grundbe-
stimmung, dafl der Mensch durch Gottes Wort zur Antwort geschaffen und
somit ,responsorische Existenz* ist, Existenz, die sich nur gewinnt in Kom-
munikation, im Dialog, im Austausch mit Gott. Somit zeigt die Bestim-
mung des Menschen als Bild Gottes an, dafl der Mensch offen ist fiir Gott,
fir sein Wort der Liebe, fiir seinen Willen zur Gemeinschaft mit ihm.

a) capax infiniti

Diese Offenbarungsaussagen, die sich formalisiert zusammenfassen lassen
in die Formel ,finitum capax infiniti* (,das Endliche ist aufnahmefahig fiir
das Unendliche“), zeigen sich fiir die christliche Theologie wiederum als
sinnerschliefende Antwort auf eine urmenschliche Erfahrung, nimlich auf
den fiir jeden — ob gldubig oder unglidubig — phdnomenologisch nachpriif-
baren, aber in seiner Bedeutung fragwiirdigen Unendlichkeitsdrang des
Menschen. Wo immer sich menschliches Selbstverstindnis artikuliert, da
kommt in unzdhligen Variationen zum Ausdruck, daf der Mensch, wie er
ist, nicht fertig ist, noch nicht mit sich identisch ist, seine Vollendung noch
nicht gefunden hat. In ihm ist ein stindiger ,Mehrwert®, der iiber alle mog-
liche Erfillung hinaus auf ein Grofleres verweist. Unbefriedigt in jedem

15 L. Scheffezyk, Einfikrung in die Schépfungslehre, Darmstadt 1975, 80. — Vgl. dazu
besonders O. Loretz, Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen, Miinchen 1967.



Gisbert Greshake - 418

Jetzt, streckt der Mensch sich stets aufs neue nach groferem Gliick und Le-
ben aus. ,Der Mensch iibersteigt den Menschen um ein Unendliches“ (B.
Pascal). Auf vielfache Weise beschriankt durch sich selbst, die Mitmenschen
und die Widerwartigkeit der Welt, begrenzt, endlich, verlangt er notwen-
dig —bewuft oder in gelebtem Vollzug — nach dem Unbegrenzten und Un-
endlichen, um sein ,Heil“ zu finden. Der Begriff ,,Heil“ bezeichnet dabei
von seiner Ethymologie her sehr genan das Gemeinte. Heil bezeichnet ur-
spriinglich Ganzheit, Fiille, volle Verwirklichung. Wenn alles Entfremdete,
Vorldufige und Fragmentarische iiberwunden ist und der Mensch seinen
unendlichen Drang nach Gliick, Leben und Freude ganz verwirklicht, wenn
er ganz bei sich ist und mit sich iibereinstimmt im Hinblick auf seine per-
sonlichen Wiinsche, seine mitmenschlichen Beziehungen und sein Verlan-
gen nach einer Welt, die ,Heimat“ fiir ihn ist, dann hat er sein Heil ge-
funden. Aber wie ist das moglich?

In der Beantwortung dieser Frage werden sich die Wege scheiden. Der
nicht-religiose, sdkularisierte Mensch wird entweder versuchen, sich sein
Heil selbst zu beschaffen durch Humanisierung des Menschen und seiner
Welt, oder er wird sich resignativ mit dem kleinen Gliick abfinden und das
Unendlichkeitsverlangen des Menschen als ,passion inutile“ abtun. Der
religiose Mensch dagegen wird darauf setzen, dafl er sein Heil nur in Gott
findet. Aber eine solche Grundeinstellung kann noch einmal verschiedene
Ausprdgungen annehmen.

Christliche Theologie versteht gerade von der Idee der Gottebenbildlich-
keit her den Unendlichkeitsdrang im Menschen als jene Ahnlichkeit, die
der Mensch mit dem unendlichen Gott hat. Gewif}, nur Gott selbst ist wahr-
haft unendlich, aber dem Menschen hat er den Durst nach Unendlichkeit ins
Herz gelegt, damit er selbst ihn stillen kann. Darum ist — nach einem Wort
Augustins — ,unruhig des Menschen Herz, bis es ruht in Gott“. Nur wenn
Gott die unendliche Potentialitit des Menschen aktuiert, nur wenn er sich
selbst ihm schenkt und ihn erfiillt, nur im Anteil an und in der Gemein-
schaft mit Gottes Leben findet der Mensch seine Identitit und sein Ganz-
sein, sein Heil. ,Gott alles in allem®, Gottes Leben in uns: nur so findet
der Mensch zur Vollendung. Im Unendlichkeitsdrang erkennt der Mensch
seine Berufung zur Gemeinschaft mit Gott. So zeigt sich fiir christliches
Menschenverstindnis im Unterwegssein des Menschen, in seiner Heils-
sehnsucht und Heilserwartung, ja selbst in seiner Verzweiflung — als Kehr-
seite der Hoffnung — seine Gottdhnlichkeit: seine Berufung zur Gemein-
schaft mit Gott. Nicht in einem verwehrenden Gegeniiber zu Gott findet der
Mensch sein Heil — so wiirde seine Unendlichkeitssehnsucht nuar ,ver-
ewigt® —, sondern allein in der Hineinnahme in Gottes Leben selbst.



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 419

Deswegen vermag der Mensch auch Erfillung, Sinn und Gestalt seines
Lebens nicht in sich selbst zu finden, sondern nur, wenn er sich ausrichtet
auf das normative Vorbild Gottes hin, wenn er Gott sucht, seine Existenz
auf Gott griindet und so zur endgiiltigen Gemeinschaft mit ihm unterwegs
ist. Das aber bedeutet, daf} der Mensch nicht von Anfang an als Ebenbild
Gottes ,fertig® ist, dafl er vielmehr eine Geschichte hat, ,die hinlduft auf
die Gewinnung seiner Bestimmung auf die Verwirklichung wahrer Huma-
nitit in Verbundenheit mit Gott“*s.

Wie weit der Mensch aber fiir Gott und die Gemeinschaft mit ihm eroff-
net und berufen ist, wie grof§ seine Befahigung ist, mit Gott vereint zu wer-
den, das wird fiir die christliche Anthropologie an Jesus Christus uniiber-
bietbar sichtbar. In ihm, dem Gottmenschen, vermittelt sich Gott endgiiltig
zur Menschheit hin. Eben dies ist die anthropologische Relevanz der chri-
stologischen Inkarnations- und Zwei-Naturen-Lehre, auf die wir hier nicht
weiter eingehen konnen. In Christus ist jedenfalls die ,capacitas infiniti®
(die Aufnahmefdhigkeit fiir das Unendliche), die in der menschlichen Na-
tur grundgelegt ist, total und radikal aktualisiert. In Christus ist die
Menschheit mit Gott aufs innigste vereint. Denn Christus ist das perfekte
Abbild des Vaters, steht mit ihm in vollkommener Gemeinschaft und lebt
seine Existenz als gehorsame Antwort auf das beanspruchende Wort des
Vaters. So ist er auch das letzte Maf und das letzte Ziel allen Menschseins.
Jesus Christus offenbart also nicht nur Gott, sondern auch — als perfektes
Abbild Gottes — die Menschlichkeit des Menschen: seine Berufung zur
Gottahnlichkeit, zur Gemeinschaft mit Gott. In Christus ist das Ziel aller
Geschichte, die wahre Menschwerdung des Menschen, die in der engsten
Gemeinschaft = Gottahnlichkeit des Menschen besteht, schon erschienen,
»und dadurch aller folgenden Geschichte das Thema gestellt: alle Men-
schen sollen der hier erschienenen wahren Humanitét teilhaftig werden . . .
Jeder einzelne Mensch kommt seiner humanen Bestimmung in dem Mafe
nahe, wie sein Leben in das Bild der in Jesu Wirken offenbaren Liebe Got-
tes verwandelt wird, um so wahrhaft menschlich und wahrhaft frei zu sein®*".
Kurz: durch das Hineinwachsen in das Bild Gottes, das Jesus Christus ist,
durch Gemeinschaft mit ihm, im Geist der Liebe auf den Vater bezogen,
d. h. also in der Gemeinschaft mit dem trinitarischen Gott, findet der
Mensch seine Menschlichkeit.

Aber nicht nur in diesem ,capax infiniti“ besteht die Ahnlichkeit des
Menschen mit Gott, sie zeigt sich fundamental auch in dem, was das Abend-
land das Personsein des Menschen genannt hat.

16 Pannenberg, Glaube 65.
17 Pannenberg, aa0. 65, 69.



Gisbert Greshake 420

b) Personsein

Person ist nach christlichem Verstidndnis nicht — wie Boethius sie einseitig
aus griechischem Geist heraus definierte ~ ,naturae rationalis individua
substantia“ — ,die individuelle Substanz einer verniinftigen Natur“. So
definiert, ist Person substantialistisch gedacht, als Selbstand, Eigenstand,
In-sich-Sein. Dieser Verstehensansatz fiihrt in letzter Konsequenz zum
neuzeitlichen Personverstindnis, in dem der Mensch sich als ,geistig-
autonome Personlichkeit oder als selbstbewufite Subjektivitit” begreift, ein
Personverstindnis, das sich am ,Ende der Neuzeit* (R. Guardini) als
zunehmend aporetisch erwiesen hat'®. Das spezifisch christliche Person-
verstandnis ist ein anderes. Personsein heifit: Sich-selbst-Ubersteigen auf
das Andere hin: Sich-Besitzen und Selbstand haben im Uber-sich-Hinaus-
gehen: Beim-andern-Sein, um sich dort zu finden. In diesem Akt der
Selbsttranszendenz zeigt sich Personsein als Relationsbegriff. Person kon-
stituiert sich in ihrer Relation auf das Andere ihrer selbst hin. Dieses
»Andere” ist einmal der Mitmensch: Nur im Uberstieg der Liebe auf
personale Gemeinschaft, auf Freundschaft und Liebe hin vollzieht sich per-
sonales Menschsein. Aber diese Transzendenzbewegung, welche die Per-
son auszeichnet, geht in ihrer Grenzenlosigkeit — wie wir gesehen haben —
weiter als nur auf die anderen Geschopfe. Sie zielt letztlich auf Gott.
Von ihm her gesehen besitzt der zwischenmenschliche Uberstieg der Cha-
rakter der Transparenz und wird zum Zeichen fiir jenen unbedingten
Transzendenzakt auf Gott allein hin. Daraus folgt: ,Wenn der Mensch
um so mehr bei sich selbst und um so mehr er selbst ist, je mehr er iiber
sich hinauszugreifen fdhig ist, je mehr er beim andern ist, dann ist der
Mensch um so mehr er selbst, je mehr er beim ganz andern, bei Gott ist“1.
Nur in Gemeinschaft mit andern und vor allem in Gemeinschaft mit
Gott vollzieht der Mensch somit sein Personsein.

Dieses Personverstindnis hat aber — wie sich zeigen 1ifit - geistesge-
schichtlich seine Herkunft im Umgang mit der Schrift und mit der Bemii-
hung um ein angemessenes Gottes- und Christusverstindnis. Ja dieses
Personverstindnis verweist auf das christliche Gottesbild als seine Wur-
zel und seinen Grund. Eben weil der Gott des Christentums selbst Dialog,
selbst interpersonale Gemeinschaft ist, die sich im gegenseitigen Uberstieg
auf den andern hin vollzieht, ist auch das Personsein des Abbildes Gottes,
namlich des Menschen, durch Relationalitit und Transzendenz konsti-
tuiert. Es ist der Glaube an den dreifaltigen Gott, der dem Menschen

8 F. Wagner, Selbsibestimmung und Person, in: Conc. 13 (1977) 185-141. Das Zitat findet
sich auf S. 135.

¥ J. Ratzinger, Dogma und Verkiindigung, Miinchen-Freiburg 1978, 220.

y L&



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 421

sagt: ,Indem du fiir den anderen da bist, bist du erst du selbst. Der Geist
kann gar nicht er selbst sein, wenn er nicht fir andere da ist. Denn auf
der Hohe des Seins, im unendlichen geistigen Gott, ist die Person ein Be-
zogensein vom einen zum anderen. Sie ist durch das, was sie fiir den
anderen ist. Das Ich ist ,durch’ das Du“®. Das dialogische Personverstand-
nis des Menschen hat somit zum Grund die Dialogizitit des personalen
Gottes. ,Person in Gott ist die reine Relativitit des Einander-zugewandt-
Seins, sie liegt nicht auf der Substanzebene — die Substanz ist eine —, son-
dern auf der Ebene des Dialogischen, der Relativitit aufeinander hin“%,
Die ,Identitdt“ Gottes ist gleichsam vermittelt durch ein Geschehen re-
lationaler Selbstunterscheidung durch Hingabe, Empfang und Kommuni-
kation, durch das Personalitat in Gott konstituiert ist. Eben weil 1im
Glauben an einen dreipersonlichen Gott die ,Alleinherrschaft des Sub-
stanzdenkens“ gebrochen und die ,Relation als eine gleichrangige Ur-
weise des Wirklichen entdeckt® ist®?, gibt fiir die christliche Anthropologie
der dreifaltige Gott das Bild und damit die Norm alles personalen Seins ab.

Dafl Gott aber so ist, ist weder Ergebnis philosophischen Bemiihens
noch denkerisches Postulat, sondern das wird an Jesus Christus ablesbar.
Seine Existenz, sein Personsein besteht nicht in einer abgeschlossenen, in
sich kreisenden Substanz, sondern er ist ganz Proexistenz, Hingabe, Da-
sein fiir Gott, den Vater (und fir die anderen Menschen). In dieser Haltung
Jesu, in seiner Relationalitdt auf den Vater hin im Geist der gemeinsamen
Liebe, zeigt sich Gott nicht als reines Ich, sondern als , Wir“. In diesem und
mit diesem trinitarischen Wir ist uns der Raum des menschlichen Wir zu-
bereitet. Damit hat aber der christliche Gottesbegriff ,der Vielheit neben
der Einheit grundsatzlich gleiche Wiirde gegeben. Wahrend fiir die Antike
die Vielheit nur als der Zerfall der Einheit erscheint, gehért fir christliches
Glauben, das trinitarisch glaubt, von vornherein die Vielheit mit gleicher
Wiirde in die Einheit hinein“*. Menschsein als Bild des Dreifaltigen

20 A. Grillmeier, Der dreifaltige Gott — das Urbild und Vorbild des personalen Lebens,
in: GuL 28 (1955) 162.

21 Ratzinger, Dogma 211.

22 T Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum, Miinchen 21968, 144.

28 Ratzinger, Dogma 222. — Vgl. dazu auch ders., Einfihrung 139 f: ,Dem antiken Den-
ken ist nur die Einheit gottlich; die Vielheit erscheint demgegentiber als das Sckundaire,
als der Zerfall der Einheit. Sie kommt aus dem Zerfall und tendiert zu ihm hin. Christli-
ches Bekenntnis zu Gott als dem Dreieinigen, als dem, der gleichzeitig die ,monas‘ und
die ,trias‘ ist, die schlechthinige Einheit und die Fille, bedeutet die Uberzeugung, dafl die
Gottheit jenseits unserer Kategorien von Vielheit und Einheit liegt. So sehr sie fir uns,
fir das Nichtgottliche, eins und eine einzige ist, das allein Géottliche gegeniiber allem
Nichtgdttlichen, so sehr ist sie in sich selbst doch wahrhaft Fille und Vielfalt, so dafl
kreatiirliche Einheit und Vielheit beide gleichermafien Abbild und Anteilhabe am Gott-
lichen sind. Nicht nur die Einheit ist géttlich, auch die Vielheit ist etwas Urspriingliches



Gisbert Greshake o 422

Gottes vollzieht sich gerade als das Leben vieler einzelner in der Einheit
der Liebe untereinander (vgl. Jo 13, 85; 17, 23). Damit sind fiir christ-
liches Menschenverstindnis Individualismus und Kollektivismus in glei-
cher Weise als unangemessen erwiesen, und von der Trinititsoffenbarung
her ist ein neues vermittelndes Modell personalen Lebens entdeckt. Da
aber der Mensch nicht nur dufleres Abbild des von ihm radikal unter-
schiedenen und fernen Wesens Gottes ist, sondern weil in der Abbild-
haftigkeit des Menschen zugleich seine intensivste Gemeinschaft mit Gott
geschieht, ist im Einswerden der vielen Menschen nach dem Bild des drei-
personlichen Gottes Gott selbst gegenwirtig. ,Damit sie in uns eins seien®!
In der Gemeinschaft der Vielen untereinander ist gleichzeitig die Gemein-
schaft der Menschen mit Gott gegeben.

Noch in einem dritten Durchgang, gleichsam im Abschreiten eines dritten
konzentrischen Kreises, soll das christliche Menschenbild auf das darin ein-
geschlossene Gottesbild hin durchsichtig gemacht werden.

3. Der Mensch als Adressat der Licbe Gottes: erlostes Leid — erfiilltes
Leben

Das Wesen des Menschen ist hingeordnet und wird nur verstandlich durch
seine Bezogenheit auf engste Gemeinschaft mit Gott: das sahen wir bereits
in den vorausgehenden Abschnitten. Im folgenden soll die Bezogenheit
des Geschdpfes auf den Schopfer mehr von Gott selbst her betrachtet wer-
den. Wenn Gott den Menschen geschaffen hat, um sich ihm in Liebe mit-
zuteilen und ihn hineinzunehmen in die Liebe, die er selbst ist (vgl. die
Abschnitte 1 und 2), konstituiert dieser Liebeswille Gottes gleichsam
»apriorisch® das Wesen des Menschen. Liebe verwirklicht sich aber nicht
in der Dimension des Apriorisch-Essentiellen, sondern im aktuellen, je
neuen, unableitbaren Geschehen liebender Hingabe, in der Geschichte also.
Diese ,Geschichte® der Liebe Gottes soll im folgenden an zwei Knoten-
punkten genauer betrachtet werden:

a) an der Frage nach der Erlosung von Leid und Siinde und

b) an der Frage nach der Erfiillung und Vollendung menschlichen Lebens.

a) Natiirlich ist es im Rahmen dieses Referates unmiglich, das grofie
Gebiet der Theodizeeproblematik aufzugreifen®. Hier sei vorausgesetzt,

und hat in Gott selbst ihren inneren Grund. Vielheit ist nicht blofl Zerfail, der aufler-
halb der Gottheit einsetzt; sie entsteht nicht blof durch das Dazwischeutreten der ,dyas’,
der Zerspaltung; sie ist nicht Ergebnis des Dualismus zweier gegeneinanderstehender
Midhte, sondern entspricht der schopferischen Fiille des Gottes, der selbst iiber Vielheit
und Einheit stehend, beides umgreift.

24 Vgl dazu G. Greshake, Leiden und Gottesfrage, in: Geist und Leben 50 (1977) 102-121.



Menschsein als Berufung zur Gemeinschafl mit Goit 423

dafl das Bose und das Leiden im eigentlichen Sinn nicht von Gott her-
kommt, sondern Konsequenz der verfehlten Freiheitsentscheidung des Ge-
schopfes, also Folge menschlicher Schuld ist. Freilich, wenn Gott wirk-
lich den Menschen als Freien und zum ,Freien®, zum Austausch der Liebe
also zwischen Schopfer und Geschopf schafft, dann ist die Mdoglichkeit zu
Siinde und Leid mit der Schépfung notwendig mitgegeben, obwohl Gott
als der Heilige das Bose absolut nicht will. Romano Guardini bemerkt
dazu: ,Offenbar ist Ihm das Endliche so wichtig, dafl Er diese Moglichkeit
,wagt! Das ist die ,Kithnheit’ Gottes, die geheimnisvolle, an die man
nur in duBerster Ehrfurcht hindenken darf. Wenn man den Gedanken in
solcher Ehrfurcht weiterdenkt, dann scheint aber der ,Ernst’ dieser Kithn-
heit darin zu bestehen, dafl der Schopfer ,vom ersten Anfang an‘ auch die
Verantwortung fiir das Geschehen des Bosen durch sein Geschopf auf
sich nimmt . .. Der Gotteswille, der durch die ganze Heilsgeschichte hin
das Bose in absoluter Entschiedenheit ablehnt und ahndet, ist eins mit dem
Ernst, der die Verantwortung fiir das von seinem Geschopf realisierte
Bose auf sich nimmt.“ Gott schaut deshalb auf das leidende und siindi-
gende Geschépf ,nicht ,olympisch’, von unbeteiligter Souveranitit herab;
denn diese bedeutet im Grunde nicht Seinsiiberlegenheit, sondern Seins-
schwiche, die fihlt, sie werde durch das Sich-Einlassen mit dem Geringeren
in Gefahr kommen. Vielmehr so, daf} ,es ihn angeht’, daBl er es in sein
Leben zieht“®. Gott ist nicht der Moloch, der selbst unbetroffen vom Leid
selig in Hohen tiber dem Tranental dér Schopfung thront. Er 1afit sich
selbst vom Leid treffen und betreffen: Er setzt sich selbst dem Leiden und
der Siinde des Menschen ans, um beides von innen her aufznbrechen. '

Schon die jiidisch-rabbinische Theologie hat auf Grund mancher An-
deutungen im Alten Testament eine Theologie des Mit-Leidens Gottes
entfaltet: Da, wo Israel leiden muf, leidet Gott personlich mit. Die beiden
Schriftverse: ,In all ihrem Leid geschah Thm Leid“ (Jes 63, 9) und ,Mit
ihm (dem leidenden Menschen) bin Ich im Leid® (Ps 91, 15) sind die klas-
sischen Schriftverse, von welchen aus bereits die Rabbinen zu diesem Ge-
danken des Mitleidens Gottes vorstieflen. Diese Einsicht, dafl Gott mit-
leidet, indem er das Leid des Menschen zu seinem eigenen macht, kommt
im Neuen Testament zur vollen Entfaltung und Verwirklichung. An Je-
sus Christus wird deutlich, dafl Gott in die Leidens- und Siindengeschichte
der Menschheit wirklich eingeht, dafl er buchstéblich mit uns mitleidet und
sich der Macht des Bosen stellt, um im liebenden Ertragen von Leiden
das Béose und das Leid zu iiberwinden. Gottes Geschichte wird zur Leidens-
geschichte, nicht um das Leiden damit grundsitzlich zn bejahen und zu

2 Theologische Briefe an einen Freund, Miinchen-Paderborn-Wien 1976, 11 {.



Gisbert Greshake 424

»verewigen®, sondern um durch sein Mit-Leiden dessen Ausweglosigkeit,
Dumpftheit und Sinnlosigkeit aufzubrechen. Indem Gottes Sohn den Tod
am Kreuz fiir uns auf sich nimmt, nimmt er unser ganzes Leben, gerade
insofern es unter dem Zeichen von Leid und Siinde, Verzweiflung und
Sinnlosigkeit steht, an. So zeigt das Kreuz die radikale Liebe Gottes, die
den Menschen nicht aufgibt, aber auch seinen Respekt vor der Freiheit des
Menschen, die er nicht erdriickt und vergewaltigt, sondern die er auch in
ihrer letzten Abgriindigkeit durch die absolute Solidaritit des Sohnes mit
uns halt und sie so unter das Licht der Hoffnung stellt: Weil Gott das
Leiden des Menschen aus reinster Liebe zu seinem eigenen macht, ist es von
der Verheiflung des Lebens umfangen; weil Gott die Siinde trigt und ver-
gibt, kann sie uns nicht mehr endgiiltig von Gott trennen. Die Auferwek-
kung Jesu, Antwort des Vaters auf das Kreuz des Sohnes, ist der Beginn
der Verséhnung aller Negativitat. Darin, daf der Sohn fiir alle Ewigkeit
zur Rechten des Vaters die Wundmale trigt, wird offenbar, dafl das Lei-
den nicht sinnlos und die Macht des Bosen nicht siegreich ist: Die Negati-
vitat menschlicher Geschichte steht nicht der letzten Versohnung des , Gott
alles in allem” entgegen.

Die christliche Antwort auf die anthropologischen Urgegebenheiten von
Leid und Siinde ist also diese: Gott macht sich das Leiden der Menschheit
zu eigen und trigt ihre Stinde, indem der Vater den Sohn fiir uns dahin-
gibt und sich im Heiligen Geist mit dem Schreien und Stéhnen der Schép-
fung verbindet (vgl. Rém 8, 22 f). So aber, hineingenommen in die Ge-
meinschaft des dreifaltigen Gottes, steht alle Negativitit unter der Ver-
heiflung ,einer Herrlichkeit, die in keinem Verhiltnis zu den Leiden dieser
Zeit steht“ (Rom 8, 18). ,Wenn Gott fiir uns ist, wer konnte dann gegen
uns sein? . . . Weder Hohes noch Tiefes, noch iiberhaupt etwas in der Welt
wird uns zu trennen vermogen von der Liebe Gottes, dic ist in Christus
Jesus, unserem Herrn“ (Rom 8, 31. 39)2,

b) Der Wille Gottes zur engsten Gemeinschaft der Liebe mit uns Menschen

* Ein solcher (mit-leidender) Gott widerspricht, wie dies vor allem J. Moltmann, Der
gekreuzigte Gott, Miinchen 1972, 40 { gezeigt hat, allen Vorstellungen, Projektionen
und Erwartungen des Menschen. Gerade im Leiden Gottes erscheint der ,ganz andere®
Gott, der jeder religionskritischen Projektionsthese widerspricht, gerade so aber seine
Plausibilitit zeigt. , Auf religionspsychologischer Ebene bewirkt christlicher Glaube damit
die Befreiung von den kindlichen Projektionen menschlicher Bediirfnisse in den Reichtum
Gottes und menschlicher Ohnmacht in die Allmacht Gottes und menschlicher Hilflosigkeit
in die Verantwortung Gottes. Er befreit von den vergotteten Vaterfiguren, mit denen
der Mensch seine Kindheit erhalten will. Er befreit von der Furcht in den politischen
Allmachtsvorstellungen, mit denen die Michtigen anf Erden ihre Herrschaft legitimie-
ren und den Machtlosen Inferioritidtskomplexe machen, und mit denen die Ohnmichtigen
ihre Ohnmacht im Traum kompensieren. Er befreit von der Fremdbestimmung und
Fremdleitung, die dngstliche Seelen lieben und zugleich hassen® (aaQ. 201).



Menschsein als Berufung zur Gemeinschafl mit Gott 425

wird zwar in seiner unfaflbaren Radikalitidt an dem in Christus mit uns
mitleidenden Gott, also am Kreuzesgeschehen, uniiberbietbar deutlich, aber
er erschopft sich hier nicht und endet hier nicht. Steht schon als Grund und
Anfang aller Schopfung Gottes liebende Selbstmitteilung an das Ge-
schopf (vgl. Abschnitt 1), so ist die ganze Geschichte — aufgipfelnd im Ge-
heimnis von Kreuz und Auferstehung des Sohnes — gleichsam die Durch-
fithrung dieses uranfinglichen Apriori: Gott sucht den Menschen, wirbt um
ihn, liebt ihn, gibt sich ihm hin und schenkt so engste Gemeinschaft mit
sich, bis diese Gemeinschaft einmal zur endgiiltigen Vollendung kommt
in dem, was wir Reich Gottes nennen. Wo Menschen sich der werbenden
Liebe Gottes 6ffnen, wo sie ihr Leben ausrichten nach Gottes Urbild, das
unter den Bedingungen der Geschichte seine deutlichste Gestalt und seinen
sichtbarsten Hohepunkt in der menschlichen Gestalt seines Sohnes Jesus
Christus erreicht hat, da nimmt der dreifaltige Gott — wie das Johannes-
evangelium sagt (Jo 14, 23) — jetzt schon , Wohnung“ im Menschen.
Dieses Zum-Menschen-Kommen Gottes oder — vom Menschen her ge-
sehen — diese Sicht vom Geschopf als , Wohnraum® Gottes wird in beson-
derer Weise deutlich am Phinomen des offenbarenden Gotteswortes. Fiir
christliches Verstindnis ist das Offenbarungswort nicht allein — wie fiir den
Islam — auflere Willenskundgabe Gottes, sondern ein Wort, in dem
Gott sich selbst dem Menschen erschliefit, ein Wort, das von Gott ausge-
hend gleichsam ,eine Wiederholung Gottes® — wie Karl Barth sagt® —,
also Gott selbst in Person ist. Damit solches Wort aber, vom Menschen an-
genommen, nicht auf den Modus des Geschopfes depotenziert wird, bedarf
der Mensch fiir das Horen des Wortes einer Befdahigung, die noch einmal
Gott selbst, der Geist Gottes ist. So hat der Mensch im Offenbarungsgesche-
hen, im Horen auf Gottes Wort es gleichsam dreimal mit Gott zu tun, mit
dem Vater, der sich dem durch den Geist befahigten Menschen im Sohn
erschliefit®. Kurz: Im Offenbarungsgeschehen kommt der dreipersénliche
Gott wahrhaftig zum Menschen. Er nimmt , Wohnung® in ihm und bezieht
ihn ein in seine personale Wirklichkeit. Somit gewihrt Gott schon unter
den Bedingungen der Geschichte dem Menschen eine Gemeinschaft mit sich,
in der Gott und Mensch nicht einander ,gegeniiber“-stehen, sondern in der
Gott sich in Liebe zum Menschen hin vermittelt: Gott tritt in unser Mensch-
sein wirklich ein, damit der Mensch in das Leben Gottes wirklich Eingang
findet. Im glidubigen Leben vollzieht sich mehr und mehr eine Umwand-
lung des Menschen ,in das Bild des Sohnes Gottes zu immer grofierer
Herrlichkeit* (2 Kor 3, 18). Damit leuchtet schon jetzt die letzte Bestim-

2 Kirchliche Dogmatik 1/1, Zollikon-Zirich 31947, 315.
28 Vgl. dazu Barth, aa0. 320-352. - Siehe dazu auch E. Jingel, Gottes Sein ist im Wer-
den, Tlibingen 1965, 12 ff.



Gisbert Greshake 426

mung des menschlichen Lebens und der ganzen Schopfung auf: dafl wir
mehr und mehr in das Sohnsein des Sohnes Gottes und damit in das inner-
ste Wesen Gottes hineinwachsen, auf dafl Gott einmal ,alles in allem®
(1 Kor 15,28) sein kann. Damit ist nicht gemeint, daf das Geschépf von Gott
gleichsam ,aufgesogen® wird, sondern dafl es seinen letzten Ort finden
wird im Leben Gottes selber, im Austausch der Liebe von Vater, Sohn und
Heiligem Geist. Vollendung des Menschen bedeutet nach christlichem Ver-
standnis also nicht Leben in einer von Gott dem Menschen zubereiteten
seligen und gliicklichen Welt, auch nicht Leben in einer vagen Gemein-
schaft bei Gott und vor Gott, es bedeutet vielmehr, dafl wir als Sohne im
Sohn, als Briider und Schwestern des Einen einbezogen sind in jenen ewi-
gen seligen Dialog der Liebe, der Gott selbst ist.

Somit schliefit sich der Kreis, den wir in einem dreifachen Durchgang ge-
gangen sind:

Christliche Anthropologie ist angewandte Trinititstheologie. In der Tri-
nititstheologie aber versteht der christliche Glaube auf Grund der Offen-
barung Gottes in Jesus Christus alle Wirklichkeit in radikaler Weise als
Liebe. Trinitarischer Gottesglaube und trinitarische Anthropologie sind
Auslegung des Seins als Liebe, weil Gott personale Liebe ist und seiner
Schopfung keinen anderen Grund und kein anderes Ziel gegeben hat als
das unendlicher personaler Liebe.





