
Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 

Gisbert Greshake, Wien* 

Emil Brunner bemerkt in seinem anthropologischen Hauptwerk, Der 
Mensch im Widerspruch1: •Für jede Kultur, für jede Geschichtsepoche gilt 
der Satz: Sage mir, was für einen Gott du hast, und ich will dir sagen, 
wie es um deine Menschlichkeit steht." Ähnlich weist auch Wolf hart Pan- 
nenberg2 darauf hin, •daß von den Anfängen der Menschheitsgeschichte 
an die Menschen sich selbst entdeckten auf dem Umweg über die Erfah- 
rung, die sie von den Göttern gewinnen konnten." Kurz: Die verschiedenen 
Auffassungen von Gott bedingen ein unterschiedliches Menschenverständ- 
nis. Gottes- und Menschenverständnis sind dabei so eng einander zuge- 
ordnet, daß man vom Gottesbild auf das Menschenbild oder umgekehrt 
vom Menschenbild auf das Gottesbild schließen kann. Freilich ist •schlie- 
ßen" ein unangemessenes Wort. Besser würde man sagen: Gottes- und 
Menschenbild kommentieren und interpretieren sich gegenseitig. Am Men- 
schenverständnis wird deutlich, welche praktische Relevanz die Bestimmung 
Gottes für den Menschen hat; das Gottesbild aber gibt den letzten Grund 
an, aus welchem menschliches Selbstverständnis erwächst. Weil beides 
strikt aufeinander bezogen ist, kann man sowohl vom Gottesverständnis 
ausgehen und Strukturen des Menschseins herausstellen, oder man kann 
seinen Ansatz beim Menschenbild wählen und Gott als dessen Grund und 
Bezugspunkt verdeutlichen. 

In diesem Beitrag soll der zweite Weg gewählt werden, nämlich zentrale 
Aussagen, Verstehenszusammenhänge und Fragestellungen der spezifisch 
christlichen Anthropologie sollen den Ausgangspunkt bilden, um von hier 
aus zu zeigen, wie sie alle verweisen, ihren Grund haben und ihr volles 
Verstehen finden in der christlichen Lehre von Gott, der sich dem Menschen 

* Vom 31. 5. bis 4. 6. 1977 fand in St. Gabriel, Mödling bei Wien, eine religionstheolo- 
gische Tagung mit dem Thema ,Der Gott des Christentums und des Islam' statt, auf der 
eine Reihe christlicher und islamischer Theologen vor zahlreichen Teilnehmern referier- 
ten und diskutierten. Obwohl nicht durch das Vatikanische Sekretariat für die Nicht- 
christen veranstaltet, sondern durch die Philos.-theolog. Hochschule St. Gabriel, hatte 
die Tagung durch die Teilnahme offiziöser Vertreter der beiden großen Religionsge- 
meinschaften mehr als nur privaten Charakter. Die Referate der Tagung erscheinen 
demnächst unter dem Titel ,Der Gott des Christentums und des Islam, hrsg. v. A. Bsteh 
im Verlag St. Gabriel, Mödling. - Der folgende Beitrag ist das leicht gekürzte Schlußrefe- 
rat dieser Tagung, das vollständig und mit erweitertem Anmerkungsteil im oben genann- 
ten Tagungsband veröffentlicht wird. 
1 Zürich-Stuttgart 41965, 38 f. 
2 Glaube und Wirklidikeit, München 1975, 64. - Vgl. dazu auch A. Brunner, Dreifaltig- 
keit, Einsiedeln 1976, 123. 



Gisbert Greshake 410 

ganz und radikal mitteilt, d. h. in der Lehre vom dreifaltigen Gott. Kurz: 
es ist zu zeigen, daß christliche Anthropologie angewandte Trinitätstheolo- 
gie ist und somit das Gespräch mit den islamischen Brüdern nicht einfach 
nur über den Gottesbegriff •in sich" zu gehen hat, sondern auch über das 
zunächst ja viel konkretere und unserer Erfahrung näher liegende Men- 
schenbild. 

In drei sich notwendig überschneidenden Durchgängen soll das christ- 
liche Menschenbild auf seine trinitätstheologischen Begründungen und 
Zielrichtungen hin durchsichtig gemacht werden. 

Dabei würde es den Rahmen des Themas überschreiten, auch noch die 
Begründung für die anthropologischen Bestimmungen, von denen wir 
ausgehen, darzulegen. Im folgenden werden die zentralen Grundzüge des 
christlichen Menschenbildes schlechthin vorausgesetzt; pauschal sei aber 
darauf hingewiesen, daß sie alle ihren Urgrund haben in der Erfahrung, 
die der Glaubende mit Jesus Christus und seinem Geist gemacht hat. 

1. Der Mensch als Geschöpf: Abhängigkeit und Freiheit 

Die grundlegendste aller Aussagen einer theologischen Anthropologie, daß 
nämlich der Mensch Geschöpf Gottes ist, verbindet Judentum, Islam und 
Christentum miteinander. Und doch werden in diesen drei Religionen 
die Akzente zum Verständnis für diese Grundbestimmung sehr verschieden 
gesetzt. Darauf möchte ich jetzt nicht im einzelnen eingehen, sondern so- 
gleich die Grundaussage von der Geschöpflichkeit des Menschen vom 
christlichen Verständnis her entfalten. 

•Geschöpflichkeit" ist die Antwort, die der biblisch-christliche Glaube 
auf die fundamentale Dialektik und damit Fragwürdigkeit jener Grund- 
erfahrung des Menschen gibt, daß er zutiefst abhängig und - gleichzeitig - 
zuhöchst frei ist. Die deutende biblische Offenbarungsaussage von der 
Geschöpflichkeit des Menschen bestätigt zunächst dessen radikale Ab- 
hängigkeit: Der Mensch hat von sich aus nichts. Alles, was er besitzt, ver- 
dankt er dem freien Willen Gottes. Bevor er mit sich selbst anfängt, ist er 
immer schon der von Gott Voraus-Gesetzte; bevor er sich selbst bestimmt, 
ist er immer schon der Bestimmte. Aber totale Abhängigkeit ist nur ein Mo- 
ment des Begriffs Geschöpflichkeit. Schöpfung des Menschen durch Gott sagt 
zugleich, daß der Mensch in Freiheit gesetzt ist und somit seinen eigenen, 
von Gott gewährten, aber eben eigenen Selbstand besitzt; sie bedeutet, daß 
Gott dem Geschöpf Raum •neben sich" gewährt, Seinsraum und Tätigkeits- 
raum. Gerade darin besteht die Größe und Herrlichkeit der Schöpfung, 
daß Gott das Geschöpf selbst sein und selbst handeln läßt. Der Schöp- 
fergott zeigt sich somit nicht •als ein konkurrierender Ursprung neben der 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft, mit Gott 411 

menschlichen Freiheit, sondern als die konkret ermöglichende, seinlassende, 
befreiende Freiheit der menschlichen Freiheit"3. Gott setzt das Geschöpf 
so radikal frei, daß es in eigener - freilich von Gott gewährter - Kraft 
sich seine eigene Geschichte in Freiheit und Verantwortung erwirken kann, 
ja zur geschichtlichen Gestaltung der Welt als freier Partner Gottes auf- 
gerufen ist. •Macht euch die Erde Untertan!" 

Von diesem Schöpfungsverständnis her entstehen aber drei Fragekreise: 
a) Wozu geschieht solche Freisetzung des Geschöpfes durch Gott? 
b) Wie ist die Freiheit des Menschen zu vereinbaren mit Gottes Allmacht 

und Souveränität? 
c) Welche Bedeutung hat die Geschichte der Menschheit? 
Alle drei Fragen führen uns tiefer in das christliche Verständnis der Ge- 
schöpflichkeit des Menschen ein. 

a) Freisetzung des Geschöpfes zur Liebe 

Schöpfung im christlichen Verständnis geschieht, damit Gott den Men- 
schen •freien" kann, d. h.: damit Liebe sein kann zwischen ihm und dem 
Geschöpf. Das schöpferische Urwort Gottes an den Menschen ist nicht: Du 
mußt, du sollst!, sondern: Du bist mein Gott ist die Liebe und will sich in 
Liebe dem anderen seiner selbst, dem Geschöpf, mitteilen. Das aber heißt, 
er will nicht nur Liebe geben, sondern auch Liebe empfangen, wenn wirk- 
lich Liebe im Austausch gegenseitigen Gebens und Nehmens besteht. 
Aber - so mag sich sofort ein Einwand erheben - folgt daraus nicht, daß 
Gott des Menschen bedarf? Daß Gott, um Liebe sein zu können, sich 
seinen Partner schaffen muß? Braucht Gott die Schöpfung, um sich durch 
den Menschen als Liebe allererst konstituieren zu können? Wäre dann 
aber Gott noch Gott, der aus sich Vollkommene, sich selbst Genügende, alles 
Umgreifende und Erhabene? Die Freiheit und Souveränität Gottes in der 
Schöpfung und damit das wirkliche Geschöpfsein des Menschen bleibt 
nur gewahrt, wenn Gott in sich Liebe ist, d. h. wenn er in sich selbst perso- 
naler Austausch ist, liebendes gegenseitiges Geben und Nehmen. Nur 
dann bedeutet Schöpfung nicht Selbstkonstitution Gottes zur Liebe, son- 
dern Anteilgabe am Geschehen der Liebe, das er selbst ist, Hineinnahme 
in die personale Kommunikation, die den einen Gott, der die Liebe ist, 
ausmacht. So verweist die Grundaussage christlicher Anthropologie, daß 
der Mensch zur Liebe bestimmtes Geschöpf ist, auf einen Gott, der in sich 
selbst personales Geschehen der Liebe ist, in dem mithin •Differenzen" 
sind, offen dafür, daß der Mensch in dieses Geschehen der Liebe Gottes 
hineingenommen wird*. Die Lehre vom trinitarischen Gott ist • wie hier 
3 J. B. Metz, Freiheit, in: HThG II, 30. 
4 Vgl. dazu W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte. Der Irinitarische Gott und die 



Gisbert Gre shake 412 

nicht näher gezeigt werden kann - die verstehende Auslegung dieser in 
Gott selbst sich personal vollziehenden Liebe5. Nur ein Schöpfungsver- 
ständnis auf dem Hintergrund solcher trinitarischer Theologie verhindert 
nach christlicher Auffassung die Konsequenz, daß entweder das Geschöpf 
einem anderen Grunde als dem der reinsten Liebe Gottes entstammt (daß 
es etwa absoluter Willkür-Allmacht entspringt oder einer schuldhaften 
Ur-Spaltung des Göttlichen oder daß es nur Schein ist gegenüber der einen 
wahren Wirklichkeit Gottes) oder daß es notwendig in den Prozeß der 
Selbstidentifikation Gottes (als Liebe) hineingenommen wird. In beiden 
Fällen wird das Geschöpf von seinem Ursprung her zer-nichtet, vergleich- 
gültigt oder verzweckt. 

Wir stehen hier - wie die christliche Theologie meint - vor der Grund- 
aporie jeder nichtchristlichen Religion: entweder erdrückt dort Gottes 
Souveränität den Menschen, so daß das •Wehe mir!" des Geschöpfs vor der 
alles bezwingenden Majestät Gottes das letzte Wort bleibt und das Ge- 
schöpf zur Nichtigkeit depotenziert wird, oder der Mensch versteht sich als 
Teil, Wesensmoment oder Partikel des göttlichen Selbst. In beiden Fällen 
wird Religion zur Überforderung des Menschen: Der religiöse Bezug wird 
zur totalitären Macht, die die Freiheit und den Eigenstand des Menschen 
erdrückt6. Letztlich vermag nur der Glaube an einen Gott, der innergött- 
liche Liebe ist, das heißt, der durch personale Kommunikation ausgezeich- 
net ist, den Menschen als in Freiheit aus Liebe geschaffenes und zur Liebe 
bestimmtes Geschöpf verständlich zu machen. Denn nur so zeigt sich, daß 
Gott nicht jener Gott •über uns" ist, der den Menschen in seiner Allmacht 
erdrückt, aber auch nicht der Gott •unter uns", der unser bedarf, sondern 

Wahrheit der Geschichte, in: Kerygma und Dogma 23 (1977) 89 f: •Indem jede der 
trinitarischen Personen sich selber von dem einen Gott unterscheidet, insofern sie die 
göttliche Wirklichkeit in den beiden anderen Personen vor sich hat, gibt sie zugleich 
dem Dasein einer von Gott unterschiedenen geschöpflichen Wirklichkeit Raum . . . Durch 
die Selbstunterscheidung des Vaters von Sohn und Geist, ohne die der eine Gott seine 
volle Wirklichkeit nicht hat, gibt Gott als Vater zugleich den Geschöpfen eigenes Dasein, 
ein Dasein, das nicht durch seine Abhängigkeit von einer kontinuierlich wirkenden All- 
macht des Vatergottes und Schöpfers von vornherein schon jede Chance selbständigen 
Bestehens verloren hat." 
5 Dieser Satz ist nicht exklusiv gemeint: Trinitätslehre ist vor allem auch Auslegung- 
christlicher Heilsgeschichte. Aber dieser fundamentale Gesichtspunkt ist nicht primär 
Gegenstand unserer Darlegungen. - Ob freilich K. Rahner in seiner Studie: Der dreifal- 
tige Gott als transzendenter Ursprung der Heilsgeschichte, in: MySal. II, 317-397, worin 
er die Gefahr eines Tritheismus im christlichen Denken für größer hält als die eines sabel- 
lianischen Modalismus, infolgedessen den Personbegriff in Gott stark relativiert, sich 
gegen drei •geistige Lebendigkeiten" in Gott wendet und - positiv - Trinität von den 
•Grundmodalitäten göttlicher Selbstmitteilung« (an den Menschen) entfaltet - ob diese 
theologischen Bestimmungen den geschehenden Dialog der Liebe in Gott selbst adäquat 
zum Ausdruck bringen können, scheint mir mindestens frag-würdig zu sein. 
6 Vgl. dazu K. Hemmerle, Thesen zu einer trinitarischen Ontotogie, Einsiedeln 1976, 26 ff. 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 413 

der Gott mit uns und in uns, der uns in Freiheit in die Liebe, die er selbst 
ist, hineinnimmt. Der Glaube an einen trinitarischen Gott ist somit die 
Entfaltung des Satzes, daß Gott die Liebe ist und in seiner Liebe frei ist. 
Das wiederum bedeutet, •daß er sich in der Liebe zwischen Vater, Sohn und 
Geist nicht erschöpfen kann, sondern im Überschuß seiner Liebe im Sohn 
hier schon Raum hat für das Andere seiner selbst, Raum für die Welt und 
für den Menschen. Im Sohn erkennt Gott von Ewigkeit her in Freiheit 
die Söhne; im Sohn ist er von Ewigkeit her ein Gott der Menschen und für 
die Menschen"7. Denn so, wie die Personen in Gott •zueinander leben 
und sich gleichsam gegenseitig zu ihrem Sein freigeben, so vermag Gott 
durch die Schöpfung endlichen Seienden Raum zu geben"8. 

Damit sind wir auch schon bei der zweiten Frage, die durch das christ- 
liche Schöpfungsverständnis aufgeworfen wird: Wie sind des Menschen 
Freiheit und Gottes Allmacht überhaupt zu vereinbaren? 

b) Menschliche Freiheit und göttliche Allmacht 

Die auch in der christlichen Tradition nicht immer vermiedene Gefahr 
besteht darin, geschöpfliche Freiheit und göttliche Allmacht als zwei Kau- 
salitäten zu betrachten, von denen eine sich gegen die andere durchsetzen 
muß, um zu bestehen, bei denen eine die andere ersetzt, erdrückt und - 
tendenziell • zum Verschwinden bringt. Je mehr Gott zugesprochen wird, 
desto mehr muß dem Menschen genommen werden: je mehr Macht der 
Mensch erhält, desto ohnmächtiger muß Gott werden9. Blickt man näher 
zu, so ist dieses Verstehensmodell für das Zueinander von menschlicher 
Freiheit und göttlicher Allmacht gewonnen am Paradigma dinghafter in- 
terferierender Kausalität. Das heißt: Für dinghafte Ursachen, die auf die 
gleiche Wirkung gerichtet sind, gilt in der Tat, daß sie entweder konkur- 
rierende oder sich ergänzende Ursachen sein müssen. Da das letztere für 
Gott nicht zutreffen kann - Gottes Allmacht läßt sich nicht durch geschöpf- 
liche Macht ergänzen - folgt, daß Gottes Allmacht mit der geschöpflichen 
Ursächlichkeit konkurriert und diese mindestens tendenziell erdrücken 
muß: der Mensch kann nur in passiver Ergebenheit Gott in sich und auf 

7 W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974, 219. 
8 A. Brunner, aaO, 35 f. 
9 Eben das ist das Gottesverständnis des Theismus, dessen Unhaltbarkeit die neuzeit- 
liche Religionskritik aufgedeckt hat. Vgl. z. B. L. Feuerbach, Das Wesen des Glaubens 
im Sinne Luthers, in: WW, Bd. IX: Kleine Schriften II, hrsg. v. W. Schuffenhauer, Berlin 
1970, 354: •Jedem Mangel im Menschen steht eine Vollkommenheit in Gott gegenüber: 
Gott ist und hat gerade das, was der Mensch nicht ist und hat. Was man Gott beilegt, wird 
dem Menschen abgesprochen und umgekehrt, was man dem Menschen gibt, entzieht man 
Gott ... Je weniger Gott ist, desto mehr ist der Mensch; je weniger der Mensch, desto 
mehr Gott." 



Gisbert Greshake 414 

sich einwirken lassen. Ein solches Denken verkennt aber, daß weder des 
Menschen Freiheit, noch erst recht Gottes Allmacht aus dem Horizont und 
nach Analogie dinghaft-vorhandenen Seins verstanden werden kann. Got- 
tes Allmacht ist personale Macht und Liebe. Von ihr aber gilt, was Kier- 
kegaard so formuliert hat: •Das Höchste, das überhaupt für ein Wesen 
getan werden kann, ist, es frei zu machen. Eben dazu gehört Allmacht, um 
das tun zu können. [Denn] .. . nur die Allmacht kann sich selber zurück- 
nehmen, während sie hingibt, und dieses Verhältnis ist gerade die Unab- 
hängigkeit des Empfängers. Gottes Allmacht ist darum seine Güte. Denn 
Güte ist, ganz hinzugeben, aber so, daß man dadurch, daß man allmählich 
sich zurücknimmt, den Empfänger unabhängig macht"10. Dadurch, daß 
Gott ein Geschöpf freisetzt und ihm Selbständigkeit einräumt, verliert Gott 
also seine Allmacht, Seinsfülle und Freiheit nicht, sondern erweist gerade 
damit seine äußerste Mächtigkeit. Er vermag aus Liebe, in Liebe sich •zu- 
rückzunehmen", um das Geschöpf zu •freien" und auf Antwort zu warten. 
•Es ist unbegreiflich, das Wunder der allmächtigen Liebe, daß Gott wirk- 
lich einem Menchen so viel einräumen kann, daß er, was ihn selbst betrifft, 
nahezu wie ein Freier sagen kann (hier liegt das Wortspiel: frei zu machen, 
zu freien): willst du mich haben oder nicht? - und so eine einzige Sekunde 
auf die Antwort zu warten"11. Weil die Allmacht Gottes den Menschen 
wirklich ins Eigene freisetzt, hängt alles Geschehen in der Welt zugleich 
auch vom Menschen ab. Besser: Alles Geschehen ist Ergebnis des Wechsel- 
spiels, des Dialogs, der sich zwischen Gott und dem Geschöpf abspielt. In 
diesem Dialog konkurriert nicht eine Ursächlichkeit mit der anderen bis 
hin zum Durchsetzen der einen gegen die andere, sondern im personalen 
Wechselspiel werden gerade Möglichkeiten der Freiheit herausgelockt und 
zum •völlig Unvorhersehbare[n], das zwei einander zu gemeinsamem 
Werke vermählte Freiheiten erfinden"12, zusammenfügt. Eben deshalb be- 
deutet für das biblische Geschichtsverständnis Schöpfung, die sich als Ge- 
schichte vollzieht, nicht das Durchsetzen eines apriori vorhandenen und nur 
noch in der Zeit ablaufenden Welt- und Heilsplanes Gottes, sie ist kein 
Prozeß, den Gott als einziges geschichtsstiftendes Subjekt aus sich heraus- 
setzt, sondern Geschichte geschieht als •Miteinander-Geschichte", als •Ge- 
schehende Geschichte"13. Damit sind wir bei der dritten Frage nach der Be- 
deutung der Geschichte. 

10 Tagebüclier, München 1949, 216 f. 
11 ebd. 405. 
12 C. Tresmontant, Biblisches Denken und hellenische Überlieferung, dt. Düsseldorf 1956, 
48. 
13 Vgl. M. Buber, Geschehende Geschichte, WW Bd. II, München-Heidelberg 1964, 
1031 ff. - Zu diesem biblischen Geschichtsverständnis siehe G. Greshake, Auferstehung 
der Toten, Essen 1969, 189 ff, 321 ff. 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 415 

c) Geschichte als •Medium" der Gemeinschaft von Gott und Mensch 

Geschichte ist, wird sie als •geschehende Geschichte" bestimmt, somit nicht 
- wie die große, griechischem Geist verpflichtete abendländische Tradi- 
tion es oft verstanden hat - das Uneigentlich-Abgeleitete gegenüber dem 
Ewig-Bleibenden. Geschichte ist nicht ein •theatrum gloriae Dei", oder 
wie Hegel sagt, ein •Spielen der Liebe mit sich selbst", vielmehr ist sie 
jener Horizont, in dem sich die Liebe zwischen Gott und Mensch vollzieht, 
Gottes Wort und des Menschen Antwort, und zwar in einer dem leiblich- 
welthaften Sein des Menschen angemessenen welthaft-konkreten Weise. 
Geschichte ist der Raum, wo der Mensch in seiner Freiheit - gerufen, gezo- 
gen und befähigt von Gott - mit seinem Tun und Erleiden einbezogen ist 
in den Prozeß der Hinkehr der ganzen Schöpfung zu Gott in Liebe. So 
ist Geschichte nicht einfach der Ablauf eines •uralt"-ewigen Planes, viel- 
mehr kann sie etwas wahrhaft Neues hervorbringen: etwas Neues für den 
Menschen, etwas Neues aber auch für Gott. Das wird an Jesus Christus be- 
sonders deutlich, ist aber nicht auf ihn allein beschränkt: Wenn ER als Herr 
und Spitze der Schöpfung einmal dem Vater •das Reich übergibt", so ist 
dieses nicht immer schon da: es wird Gott zugeführt, daß er es in Besitz 
nehme und herrscherlich •alles in allem" sei (vgl. 1 Kor 15, 24-28). Darin 
wird zuhöchst deutlich, daß etwas geschichtlich Werdendes und Geworde- 
nes, eben geschöpfliche Liebe, in Gott hineingeborgen wird, so daß Gott 
selbst in Ewigkeit der an und mit geschöpflicher Freiheit Werdende und 
Gewordene ist. Mithin ist Geschichte im biblisch-urchristlichen Verständnis 
nichts Abgeleitet-Sekundäres gegenüber einer immmer seienden Ewigkeit, 
in der alles schon ist und vorentschieden ist, vielmehr ist sie der offene Raum 
für die personale Begegnung und Gemeinschaft von Gott und Mensch. 

Diese positive Sicht von Geschichte ist freilich nur dann zu begründen, 
wenn diese Geschichte sich darstellt als geschöpfliche Teilnahme an jener 
•Geschichte", die Gott selbst ist. Geschichte gründet nicht im Dekret eines 
geschichtslosen Gottes - Gott beschließt nicht, aus seinem Sein ins Werden 
zu treten, um Liebe zu geben und zu empfangen -, sondern Gott ist Ge- 
schichte, Liebe Schenkender und Empfangender; er beschließt nicht, einen 
Dialog der Liebe zu eröffnen, sondern er ist immer schon dieser Dialog. So 
gesehen, ist dann die Menschen-Geschichte Anteilhabe an jener •Ge- 
schichte", die Gott selbst ist. Kurz: Nur ein Gott, der in sich selbst persona- 
les •Geschehen" der Liebe ist (ein trinitarischer Gott also), kann ge- 
schöpfliche Geschichte denkbar machen als •Medium" der Gemeinschaft von 
Gott und Mensch, in der wirklich die Neuheit der Liebe hervorgebracht 
wird. Anders gesagt: der Gott der Geschichte, der mit den Menschen in der 
Geschichte unterwegs ist und gleichsam mit ihnen Geschichte •macht", wie 



Gisbert Greshake 416 

die Schrift es auf vielfache Weise zeigt, offenbart uns etwas von Gottes 
Wesen selbst, daß nämlich Gott selbst Geschichte ist. 

Diese Schau vom Menschen als freies, durch göttliche Allmacht befreites 
Geschöpf, das gleichwohl unter der göttlichen Allmacht bleibt, und dieses 
Verständnis von der unüberbietbaren positiven Bedeutung der Geschichte 
als Raum der Gemeinschaft von Gott und Mensch finden somit ihre letzte 
Begründung im christlichen Gottesverständnis. Schon der jüdische Theo- 
loge Martin Buber, der mit dem christlichen Schöpfungsverständnis in vie- 
lem übereinstimmt, bemerkt, daß hierin aufleuchtet •das unreduzierbare 
Geheimnis des Verhältnisses zwischen Gott und Mensch... Will man 
es ... theologisch, das heißt im Hinweis auf die uns entrückte Seite des 
Seins fassen, so muß man von einem Verhältnis in Gott selbst, also, wie 
man zu sagen pflegt, zwischen Attributen Gottes, richtiger: zwischen Gott 
als einem Vorsehenden und Gott als einem Freigebenden reden. Gott über- 
liefert seine Kreatur keinem Verhängnis, er stellt sie in die Luft und hält 
sie zugleich"14. 

Was aber soll das heißen: Ein Verhältnis in Gott selbst? Ein Verhält- 
nis zwischen (sachhaften?) Attributen Gottes? Muß, wenn es um personale 
Verhaltensweisen Gottes geht, nicht auch das Verhältnis ein strikt persona- 
les sein? Das heißt: für die christliche Theologie verweist bereits das bibli- 
sche Schöpfungsverständnis auf eine personale Differenz in Gott selbst; 
Gott selbst ist eine personale Kommunikationseinheit, in der Vater und 
Sohn • und nun müssen notwendig geschöpflich verzerrende und nur analog 
zu verstehende Begriffe gewählt werden - sich •gegenüberstehen", sich 
gegenseitig •freigeben" und im Geist der Liebe sich gegenseitig •halten" 
und •durchdringen". Schöpfung als Anfang und Grund der Geschichte 
der Liebe zwischen Gott und Mensch verstanden, setzt diese innertrinitari- 
sche Beziehung gleichsam nach außen: der Mensch wird in das Gegenüber 
des Sohnes freigegeben und im und durch den Geist Gottes gehalten und 
geborgen. Schöpfung zeigt sich so als endliche, gebrochene, noch nicht zur 
Vollendung gelangte Teilhabe des Geschöpfes am Leben Gottes selbst, das 
sich in der Dialektik von Freigabe und Antwort der Liebe vollzieht. 

Ich fasse diesen Punkt zusammen: Mit den beiden anderen monotheisti- 
chen Religionen, dem Judentum und dem Islam, teilt das Christentum die 
Überzeugung, daß der Mensch Geschöpf Gottes ist. Aber dieses Geschöpf- 
Sein wird christlich verstanden nicht nur als radikale Abhängigkeit von 
Gott, sondern auch als radikale Freigabe zum Dialog der Liebe mit Gott. 
Diese Dialektik von Abhängigkeit und Selbstand, von Empfang und Frei- 
gabe verweist • wie wir zu zeigen versucht haben - auf einen Gott, der 

14 Zwei Glaubensweisen, WW Bd. I, München-Heidelberg 1962, 765. 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 417 

selbst Freigebender und Empfangender ist, auf einen Gott, der personales 
Geschehen in sich selbst ist und den Menschen zur Gemeinschaft der Liebe 
mit sich bestimmt hat. 

2. Der Mensch als Bild Gottes: 
aufnahmefähig für das Unendliche (capax infiniti) 

Mit der Bestimmung des Menschen als Bild Gottes treten wir in ein Bedeu- 
tungsfeld, das in manchem zur anthropologischen Grundaussage von der 
Geschöpflichkeit des Menschen im konzentrischen Kreis steht und doch 
einige neue Perspektiven und Zusammenhänge eröffnet. 

Die im Schöpfungsbericht der Bibel erstmals gegebene, dann in den 
biblischen Schriften sich weiter kommentierende und in der christlichen 
Theologiegeschichte immer neu interpretierte Bestimmung des Menschen 
als Bild Gottes artikuliert eine direkte Beziehung zwischen Gott und 
Mensch: beide verhalten sich zueinander wie Urbild und Abbild. Das aber 
besagt - wie die alttestamentliche Exegese zeigt -, daß der Mensch in einer 
Art •Verwandtschaftsverhältnis zu Gott steht und von einem Band der 
Freundschaft mit Gott umschlungen ist"15. Damit berührt sich die Aussage 
vom Menschen als Bild Gottes mit jener anderen biblischen Grundbe- 
stimmung, daß der Mensch durch Gottes Wort zur Antwort geschaffen und 
somit •responsorische Existenz" ist, Existenz, die sich nur gewinnt in Kom- 
munikation, im Dialog, im Austausch mit Gott. Somit zeigt die Bestim- 
mung des Menschen als Bild Gottes an, daß der Mensch offen ist für Gott, 
für sein Wort der Liebe, für seinen Willen zur Gemeinschaft mit ihm. 

a) capax infiniti 

Diese Offenbarungsaussagen, die sich formalisiert zusammenfassen lassen 
in die Formel •finitum capax infiniti" (•das Endliche ist aufnahmefähig für 
das Unendliche"), zeigen sich für die christliche Theologie wiederum als 
sinnerschließende Antwort auf eine urmenschliche Erfahrung, nämlich auf 
den für jeden - ob gläubig oder ungläubig - phänomenologisch nachprüf- 
baren, aber in seiner Bedeutung fragwürdigen Unendlichkeitsdrang des 
Menschen. Wo immer sich menschliches Selbstverständnis artikuliert, da 
kommt in unzähligen Variationen zum Ausdruck, daß der Mensch, wie er 
ist, nicht fertig ist, noch nicht mit sich identisch ist, seine Vollendung noch 
nicht gefunden hat. In ihm ist ein ständiger •Mehrwert", der über alle mög- 
liche Erfüllung hinaus auf ein Größeres verweist. Unbefriedigt in jedem 

15 L. Scheffczyk, Einführung in die Schöpfungslehre, Darmstadt 1975, 80. - Vgl. dazu 
besonders O. Loretz, Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen, München 1967. 



Gisbert Greshake 418 

Jetzt, streckt der Mensch sich stets aufs neue nach größerem Glück und Le- 
ben aus. •Der Mensch übersteigt den Menschen um ein Unendliches" (B. 
Pascal). Auf vielfache Weise beschränkt durch sich selbst, die Mitmenschen 
und die Widerwärtigkeit der Welt, begrenzt, endlich, verlangt er notwen- 
dig - bewußt oder in gelebtem Vollzug - nach dem Unbegrenzten und Un- 
endlichen, um sein •Heil" zu finden. Der Begriff •Heil" bezeichnet dabei 
von seiner Ethymologie her sehr genau das Gemeinte. Heil bezeichnet ur- 
sprünglich Ganzheit, Fülle, volle Verwirklichung. Wenn alles Entfremdete, 
Vorläufige und Fragmentarische überwunden ist und der Mensch seinen 
unendlichen Drang nach Glück, Leben und Freude ganz verwirklicht, wenn 
er ganz bei sich ist und mit sich übereinstimmt im Hinblick auf seine per- 
sönlichen Wünsche, seine mitmenschlichen Beziehungen und sein Verlan- 
gen nach einer Welt, die •Heimat" für ihn ist, dann hat er sein Heil ge- 
funden. Aber wie ist das möglich? 

In der Beantwortung dieser Frage werden sich die Wege scheiden. Der 
nicht-religiöse, säkularisierte Mensch wird entweder versuchen, sich sein 
Heil selbst zu beschaffen durch Humanisierung des Menschen und seiner 
Welt, oder er wird sich resignativ mit dem kleinen Glück abfinden und das 
Unendlichkeitsverlangen des Menschen als •passion inutile" abtun. Der 
religiöse Mensch dagegen wird darauf setzen, daß er sein Heil nur in Gott 
findet. Aber eine solche Grundeinstellung kann noch einmal verschiedene 
Ausprägungen annehmen. 

Christliche Theologie versteht gerade von der Idee der Gottebenbildlich- 
keit her den Unendlichkeitsdrang im Menschen als jene Ähnlichkeit, die 
der Mensch mit dem unendlichen Gott hat. Gewiß, nur Gott selbst ist wahr- 
haft unendlich, aber dem Menschen hat er den Durst nach Unendlichkeit ins 
Herz gelegt, damit er selbst ihn stillen kann. Darum ist - nach einem Wort 
Augustins - •unruhig des Menschen Herz, bis es ruht in Gott". Nur wenn 
Gott die unendliche Potentialität des Menschen aktuiert, nur wenn er sich 
selbst ihm schenkt und ihn erfüllt, nur im Anteil an und in der Gemein- 
schaft mit Gottes Leben findet der Mensch seine Identität und sein Ganz- 
sein, sein Heil. •Gott alles in allem", Gottes Leben in uns: nur so findet 
der Mensch zur Vollendung. Im Unendlichkeitsdrang erkennt der Mensch 
seine Berufung zur Gemeinschaft mit Gott. So zeigt sich für christliches 
Menschenverständnis im Unterwegssein des Menschen, in seiner Heils- 
sehnsucht und Heilserwartung, ja selbst in seiner Verzweiflung - als Kehr- 
seite der Hoffnung - seine Gottähnlichkeit: seine Berufung zur Gemein- 
schaft mit Gott. Nicht in einem verwehrenden Gegenüber zu Gott findet der 
Mensch sein Heil - so würde seine Unendlichkeitssehnsucht nur •ver- 
ewigt" -, sondern allein in der Hineinnahme in Gottes Leben selbst. 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 419 

Deswegen vermag der Mensch auch Erfüllung, Sinn und Gestalt seines 
Lebens nicht in sich selbst zu finden, sondern nur, wenn er sich ausrichtet 
auf das normative Vorbild Gottes hin, wenn er Gott sucht, seine Existenz 
auf Gott gründet und so zur endgültigen Gemeinschaft mit ihm unterwegs 
ist. Das aber bedeutet, daß der Mensch nicht von Anfang an als Ebenbild 
Gottes •fertig" ist, daß er vielmehr eine Geschichte hat, •die hinläuft auf 
die Gewinnung seiner Bestimmung auf die Verwirklichung wahrer Huma- 
nität in Verbundenheit mit Gott"16. 

Wie weit der Mensch aber für Gott und die Gemeinschaft mit ihm eröff- 
net und berufen ist, wie groß seine Befähigung ist, mit Gott vereint zu wer- 
den, das wird für die christliche Anthropologie an Jesus Christus unüber- 
bietbar sichtbar. In ihm, dem Gottmenschen, vermittelt sich Gott endgültig 
zur Menschheit hin. Eben dies ist die anthropologische Relevanz der chri- 
stologischen Inkarnations- und Zwei-Naturen-Lehre, auf die wir hier nicht 
weiter eingehen können. In Christus ist jedenfalls die •capacitas infiniti" 
(die Aufnahmefähigkeit für das Unendliche), die in der menschlichen Na- 
tur grundgelegt ist, total und radikal aktualisiert. In Christus ist die 
Menschheit mit Gott aufs innigste vereint. Denn Christus ist das perfekte 
Abbild des Vaters, steht mit ihm in vollkommener Gemeinschaft und lebt 
seine Existenz als gehorsame Antwort auf das beanspruchende Wort des 
Vaters. So ist er auch das letzte Maß und das letzte Ziel allen Menschseins. 
Jesus Christus offenbart also nicht nur Gott, sondern auch - als perfektes 
Abbild Gottes - die Menschlichkeit des Menschen: seine Berufung zur 
Gottähnlichkeit, zur Gemeinschaft mit Gott. In Christus ist das Ziel aller 
Geschichte, die wahre Menschwerdung des Menschen, die in der engsten 
Gemeinschaft = Gottähnlichkeit des Menschen besteht, schon erschienen, 
•und dadurch aller folgenden Geschichte das Thema gestellt: alle Men- 
schen sollen der hier erschienenen wahren Humanität teilhaftig werden . .. 
Jeder einzelne Mensch kommt seiner humanen Bestimmung in dem Maße 
nahe, wie sein Leben in das Bild der in Jesu Wirken offenbaren Liebe Got- 
tes verwandelt wird, um so wahrhaft menschlich und wahrhaft frei zu sein"17. 
Kurz: durch das Hineinwachsen in das Bild Gottes, das Jesus Christus ist, 
durch Gemeinschaft mit ihm, im Geist der Liebe auf den Vater bezogen, 
d. h. also in der Gemeinschaft mit dem trinitarischen Gott, findet der 
Mensch seine Menschlichkeit. 

Aber nicht nur in diesem •capax infiniti" besteht die Ähnlichkeit des 
Menschen mit Gott, sie zeigt sich fundamental auch in dem, was das Abend- 
land das Personsein des Menschen genannt hat. 

16 Pannenberg, Glaube 65. 
17 Pannenberg, aaO. 65, 69. 



Gisbert Greshake 420 

b) Personsein 

Person ist nach christlichem Verständnis nicht - wie Boethius sie einseitig 
aus griechischem Geist heraus definierte - •naturae rationalis individua 
substantia" - •die individuelle Substanz einer vernünftigen Natur". So 
definiert, ist Person substantialistisch gedacht, als Selbstand, Eigenstand, 
In-sich-Sein. Dieser Verstehensansatz führt in letzter Konsequenz zum 
neuzeitlichen Personverständnis, in dem der Mensch sich als •geistig- 
autonome Persönlichkeit oder als selbstbewußte Subjektivität" begreift, ein 
Personverständnis, das sich am •Ende der Neuzeit" (R. Guardini) als 
zunehmend aporetisch erwiesen hat18. Das spezifisch christliche Person- 
verständnis ist ein anderes. Personsein heißt: Sich-selbst-Ubersteigen auf 
das Andere hin: Sich-Besitzen und Selbstand haben im Uber-sich-Hinaus- 
gehen: Beim-andern-Sein, um sich dort zu finden. In diesem Akt der 
Selbsttranszendenz zeigt sich Personsein als Relationsbegriff. Person kon- 
stituiert sich in ihrer Relation auf das Andere ihrer selbst hin. Dieses 
•Andere" ist einmal der Mitmensch: Nur im Überstieg der Liebe auf 
personale Gemeinschaft, auf Freundschaft und Liebe hin vollzieht sich per- 
sonales Menschsein. Aber diese Transzendenzbewegung, welche die Per- 
son auszeichnet, geht in ihrer Grenzenlosigkeit - wie wir gesehen haben - 
weiter als nur auf die anderen Geschöpfe. Sie zielt letztlich auf Gott. 
Von ihm her gesehen besitzt der zwischenmenschliche Überstieg den Cha- 
rakter der Transparenz und wird zum Zeichen für jenen unbedingten 
Transzendenzakt auf Gott allein hin. Daraus folgt: •Wenn der Mensch 
um so mehr bei sich selbst und um so mehr er selbst ist, je mehr er über 
sich hinauszugreifen fähig ist, je mehr er beim andern ist, dann ist der 
Mensch um so mehr er selbst, je mehr er beim ganz andern, bei Gott ist"19. 
Nur in Gemeinschaft mit andern und vor allem in Gemeinschaft mit 
Gott vollzieht der Mensch somit sein Personsein. 

Dieses Personverständnis hat aber - wie sich zeigen läßt - geistesge- 
schichtlich seine Herkunft im Umgang mit der Schrift und mit der Bemü- 
hung um ein angemessenes Gottes- und Christusverständnis. Ja dieses 
Personverständnis verweist auf das christliche Gottesbild als seine Wur- 
zel und seinen Grund. Eben weil der Gott des Christentums selbst Dialog, 
selbst interpersonale Gemeinschaft ist, die sich im gegenseitigen Überstieg 
auf den andern hin vollzieht, ist auch das Personsein des Abbildes Gottes, 
nämlich des Menschen, durch Relationalst und Transzendenz konsti- 
tuiert. Es ist der Glaube an den dreifaltigen Gott, der dem Menschen 

18 F. Wagner, Selbstbestimmung und Person, in: Conc. 13 (1977) 135-141. Das Zitat findet 
sich auf S. 135. 
19 J. Ratzinger, Dogma und Verkündigung, München-Freiburg 1973, 220. 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 421 

sagt: •Indem du für den anderen da bist, bist du erst du selbst. Der Geist 
kann gar nicht er selbst sein, wenn er nicht für andere da ist. Denn auf 
der Höhe des Seins, im unendlichen geistigen Gott, ist die Person ein Be- 
zogensein vom einen zum anderen. Sie ist durch das, was sie für den 
anderen ist. Das Ich ist ,durch' das Du"20. Das dialogische Personverständ- 
nis des Menschen hat somit zum Grund die Dialogizität des personalen 
Gottes. •Person in Gott ist die reine Relativität des Einander-zugewandt- 
Seins, sie liegt nicht auf der Substanzebene - die Substanz ist eine -, son- 
dern auf der Ebene des Dialogischen, der Relativität aufeinander hin"21. 
Die •Identität" Gottes ist gleichsam vermittelt durch ein Geschehen re- 
lationaler Selbstunterscheidung durch Hingabe, Empfang und Kommuni- 
kation, durch das Personalität in Gott konstituiert ist. Eben weil im 
Glauben an einen dreipersönlichen Gott die •Alleinherrschaft des Sub- 
stanzdenkens" gebrochen und die •Relation als eine gleichrangige Ur- 
weise des Wirklichen entdeckt" ist22, gibt für die christliche Anthropologie 
der dreifaltige Gott das Bild und damit die Norm alles personalen Seins ab. 

Daß Gott aber so ist, ist weder Ergebnis philosophischen Bemühens 
noch denkerisches Postulat, sondern das wird an Jesus Christus ablesbar. 
Seine Existenz, sein Personsein besteht nicht in einer abgeschlossenen, in 
sich kreisenden Substanz, sondern er ist ganz Proexistenz, Hingabe, Da- 
sein für Gott, den Vater (und für die anderen Menschen). In dieser Haltung 
Jesu, in seiner Relationalität auf den Vater hin im Geist der gemeinsamen 
Liebe, zeigt sich Gott nicht als reines Ich, sondern als •Wir". In diesem und 
mit diesem trinitarischen Wir ist uns der Raum des menschlichen Wir zu- 
bereitet. Damit hat aber der christliche Gottesbegriff •der Vielheit neben 
der Einheit grundsätzlich gleiche Würde gegeben. Während für die Antike 
die Vielheit nur als der Zerfall der Einheit erscheint, gehört für christliches 
Glauben, das trinitarisch glaubt, von vornherein die Vielheit mit gleicher 
Würde in die Einheit hinein"23. Menschsein als Bild des Dreifaltigen 

20 A. Grillmeier, Der dreifaltige Gott - das Urbild und Vorbild des personalen Lebens, 
in: GuL 28 (1955) 162. 
21 Ratzinger, Dogma 211. 
22 J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, München 21968, 144. 
23 Ratzinger, Dogma 222. - Vgl. dazu auch ders., Einführung 139 f: •Dem antiken Den- 
ken ist nur die Einheit göttlich; die Vielheit erscheint demgegenüber als das Sekundäre, 
als der Zerfall der Einheit. Sie kommt aus dem Zerfall und tendiert zu ihm hin. Christli- 
ches Bekenntnis zu Gott als dem Dreieinigen, als dem, der gleichzeitig die ,monas' und 
die ,trias' ist, die schlechthinige Einheit und die Fülle, bedeutet die Überzeugung, daß die 
Gottheit jenseits unserer Kategorien von Vielheit und Einheit liegt. So sehr sie für uns, 
für das Nichtgöttliche, eins und eine einzige ist, das allein Göttliche gegenüber allem 
Nichtgöttlichen, so sehr ist sie in sich selbst doch wahrhaft Fülle und Vielfalt, so daß 
kreatürliche Einheit und Vielheit beide gleichermaßen Abbild und Anteilhabe am Gött- 
lichen sind. Nicht nur die Einheit ist göttlich, auch die Vielheit ist etwas Ursprüngliches 



Gisbert Greshake 422 

Gottes vollzieht sich gerade als das Leben vieler einzelner in der Einheit 
der Liebe untereinander (vgl. Jo 13, 35; 17, 23). Damit sind für christ- 
liches Menschenverständnis Individualismus und Kollektivismus in glei- 
cher Weise als unangemessen erwiesen, und von der Trinitätsoffenbarung 
her ist ein neues vermittelndes Modell personalen Lebens entdeckt. Da 
aber der Mensch nicht nur äußeres Abbild des von ihm radikal unter- 
schiedenen und fernen Wesens Gottes ist, sondern weil in der Abbild- 
haftigkeit des Menschen zugleich seine intensivste Gemeinschaft mit Gott 
geschieht, ist im Einswerden der vielen Menschen nach dem Bild des drei- 
persönlichen Gottes Gott selbst gegenwärtig. •Damit sie in uns eins seien"! 
In der Gemeinschaft der Vielen untereinander ist gleichzeitig die Gemein- 
schaft der Menschen mit Gott gegeben. 

Noch in einem dritten Durchgang, gleichsam im Abschreiten eines dritten 
konzentrischen Kreises, soll das christliche Menschenbild auf das darin ein- 
geschlossene Gottesbild hin durchsichtig gemacht werden. 

3. Der Mensch als Adressat der Liebe Gottes: erlöstes Leid - erfülltes 
Leben 

Das Wesen des Menschen ist hingeordnet und wird nur verständlich durch 
seine Bezogenheit auf engste Gemeinschaft mit Gott: das sahen wir bereits 
in den vorausgehenden Abschnitten. Im folgenden soll die Bezogenheit 
des Geschöpfes auf den Schöpfer mehr von Gott selbst her betrachtet wer- 
den. Wenn Gott den Menschen geschaffen hat, um sich ihm in Liebe mit- 
zuteilen und ihn hineinzunehmen in die Liebe, die er selbst ist (vgl. die 
Abschnitte 1 und 2), konstituiert dieser Liebeswille Gottes gleichsam 
•apriorisch" das Wesen des Menschen. Liebe verwirklicht sich aber nicht 
in der Dimension des Apriorisch-Essentiellen, sondern im aktuellen, je 
neuen, unableitbaren Geschehen liebender Hingabe, in der Geschichte also. 
Diese •Geschichte" der Liebe Gottes soll im folgenden an zwei Knoten- 
punkten genauer betrachtet werden: 
a) an der Frage nach der Erlösung von Leid und Sünde und 
b) an der Frage nach der Erfüllung und Vollendung menschlichen Lebens. 

a) Natürlich ist es im Rahmen dieses Referates unmöglich, das große 
Gebiet der Theodizeeproblematik aufzugreifen24. Hier sei vorausgesetzt, 

und hat in Gott selbst ihren inneren Grund. Vielheit ist nicht bloß Zerfall, der außer- 
halb der Gottheit einsetzt; sie entsteht nicht bloß durch das Dazwischentreten der ,dyas', 
der Zerspaltung; sie ist nicht Ergebnis des Dualismus zweier gegeneinanderstehender 
Mächte, sondern entspricht der schöpferischen Fülle des Gottes, der selbst über Vielheit 
und Einheit stehend, beides umgreift." 
24 Vgl. dazu G. Greshake, Leiden und Gottesfrage, in: Geist und Leben 50 (1977) 102-121. 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 423 

daß das Böse und das Leiden im eigentlichen Sinn nicht von Gott her- 
kommt, sondern Konsequenz der verfehlten Freiheitsentscheidung des Ge- 
schöpfes, also Folge menschlicher Schuld ist. Freilich, wenn Gott wirk- 
lich den Menschen als Freien und zum •Freien", zum Austausch der Liebe 
also zwischen Schöpfer und Geschöpf schafft, dann ist die Möglichkeit zu 
Sünde und Leid mit der Schöpfung notwendig mitgegeben, obwohl Gott 
als der Heilige das Böse absolut nicht will. Romano Guardini bemerkt 
dazu: •Offenbar ist Ihm das Endliche so wichtig, daß Er diese Möglichkeit 
,wagt'! Das ist die .Kühnheit' Gottes, die geheimnisvolle, an die man 
nur in äußerster Ehrfurcht hindenken darf. Wenn man den Gedanken in 
solcher Ehrfurcht weiterdenkt, dann scheint aber der ,Ernst' dieser Kühn- 
heit darin zu bestehen, daß der Schöpfer ,vom ersten Anfang an' auch die 
Verantwortung für das Geschehen des Bösen durch sein Geschöpf auf 
sich nimmt ... Der Gotteswille, der durch die ganze Heilsgeschichte hin 
das Böse in absoluter Entschiedenheit ablehnt und ahndet, ist eins mit dem 
Ernst, der die Verantwortung für das von seinem Geschöpf realisierte 
Böse auf sich nimmt." Gott schaut deshalb auf das leidende und sündi- 
gende Geschöpf •nicht ,olympisch', von unbeteiligter Souveränität herab; 
denn diese bedeutet im Grunde nicht Seinsüberlegenheit, sondern Seins- 
schwäche, die fühlt, sie werde durch das Sich-Einlassen mit dem Geringeren 
in Gefahr kommen. Vielmehr so, daß ,es ihn angeht', daß er es in sein 
Leben zieht"25. Gott ist nicht der Moloch, der selbst unbetroffen vom Leid 
selig in Höhen über dem Tränental der Schöpfung thront. Er läßt sich 
selbst vom Leid treffen und betreffen: Er setzt sich selbst dem Leiden und 
der Sünde des Menschen aus, um beides von innen her aufzubrechen. 

Schon die jüdisch-rabbinische Theologie hat auf Grund mancher An- 
deutungen im Alten Testament eine Theologie des Mit-Leidens Gottes 
entfaltet: Da, wo Israel leiden muß, leidet Gott persönlich mit. Die beiden 
Schriftverse: •In all ihrem Leid geschah Ihm Leid" (Jes 63, 9) und •Mit 
ihm (dem leidenden Menschen) bin Ich im Leid" (Ps 91, 15) sind die klas- 
sischen Schriftverse, von welchen aus bereits die Rabbinen zu diesem Ge- 
danken des Mitleidens Gottes vorstießen. Diese Einsicht, daß Gott mit- 
leidet, indem er das Leid des Menschen zu seinem eigenen macht, kommt 
im Neuen Testament zur vollen Entfaltung und Verwirklichung. An Je- 
sus Christus wird deutlich, daß Gott in die Leidens- und Sündengeschichte 
der Menschheit wirklich eingeht, daß er buchstäblich mit uns mitleidet und 
sich der Macht des Bösen stellt, um im liebenden Ertragen von Leiden 
das Böse und das Leid zu überwinden. Gottes Geschichte wird zur Leidens- 
geschichte, nicht um das Leiden damit grundsätzlich zu bejahen und zu 

25 Theologische Briefe an einen Freund, München-Paderborn-Wien 1976, 11 f. 



Gisbert Greshake 424 

•verewigen", sondern um durch sein Mit-Leiden dessen Ausweglosigkeit, 
Dumpfheit und Sinnlosigkeit aufzubrechen. Indem Gottes Sohn den Tod 
am Kreuz für uns auf sich nimmt, nimmt er unser ganzes Leben, gerade 
insofern es unter dem Zeichen von Leid und Sünde, Verzweiflung und 
Sinnlosigkeit steht, an. So zeigt das Kreuz die radikale Liebe Gottes, die 
den Menschen nicht aufgibt, aber auch seinen Respekt vor der Freiheit des 
Menschen, die er nicht erdrückt und vergewaltigt, sondern die er auch in 
ihrer letzten Abgründigkeit durch die absolute Solidarität des Sohnes mit 
uns hält und sie so unter das Licht der Hoffnung stellt: Weil Gott das 
Leiden des Menschen aus reinster Liebe zu seinem eigenen macht, ist es von 
der Verheißung des Lebens umfangen; weil Gott die Sünde trägt und ver- 
gibt, kann sie uns nicht mehr endgültig von Gott trennen. Die Auferwek- 
kung Jesu, Antwort des Vaters auf das Kreuz des Sohnes, ist der Beginn 
der Versöhnung aller Negativität. Darin, daß der Sohn für alle Ewigkeit 
zur Rechten des Vaters die Wundmale trägt, wird offenbar, daß das Lei- 
den nicht sinnlos und die Macht des Bösen nicht siegreich ist: Die Negati- 
vität menschlicher Geschichte steht nicht der letzten Versöhnung des •Gott 
alles in allem" entgegen. 

Die christliche Antwort auf die anthropologischen Urgegebenheiten von 
Leid und Sünde ist also diese: Gott macht sich das Leiden der Menschheit 
zu eigen und trägt ihre Sünde, indem der Vater den Sohn für uns dahin- 
gibt und sich im Heiligen Geist mit dem Schreien und Stöhnen der Schöp- 
fung verbindet (vgl. Rom 8, 22 f). So aber, hineingenommen in die Ge- 
meinschaft des dreifaltigen Gottes, steht alle Negativität unter der Ver- 
heißung •einer Herrlichkeit, die in keinem Verhältnis zu den Leiden dieser 
Zeit steht" (Rom 8, 18). •Wenn Gott für uns ist, wer könnte dann gegen 
uns sein? ... Weder Hohes noch Tiefes, noch überhaupt etwas in der Welt 
wird uns zu trennen vermögen von der Liebe Gottes, die ist in Christus 
Jesus, unserem Herrn" (Rom 8, 31. 39)26. 
b) Der Wille Gottes zur engsten Gemeinschaft der Liebe mit uns Menschen 

M Ein solcher (mit-lcidender) Gott widerspricht, wie dies vor allem J. Moltmann, Der 
gekreuzigte Gott, München 1972, 40 f gezeigt hat, allen Vorstellungen, Projektionen 
und Erwartungen des Menschen. Gerade im Leiden Gottes erscheint der •ganz andere" 
Gott, der jeder religionskritischen Projektionsthese widerspricht, gerade so aber seine 
Plausibilität zeigt. •Auf religionspsychologischer Ebene bewirkt christlicher Glaube damit 
die Befreiung von den kindlichen Projektionen menschlicher Bedürfnisse in den Reichtum 
Gottes und menschlicher Ohnmacht in die Allmacht Gottes und menschlicher Hilflosigkeit 
in die Verantwortung Gottes. Er befreit von den vergotteten Vaterfiguren, mit denen 
der Mensch seine Kindheit erhalten will. Er befreit von der Furcht in den politischen 
Allmachtsvorstellungen, mit denen die Mächtigen auf Erden ihre Herrschaft legitimie- 
ren und den Machtlosen Inferioritätskomplexe machen, und mit denen die Ohnmächtigen 
ihre Ohnmacht im Traum kompensieren. Er befreit von der Fremdbestimmung und 
Fremdleitung, die ängstliche Seelen lieben und zugleich hassen" (aaO. 201). 



Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott 425 

wird zwar in seiner unfaßbaren Radikalität an dem in Christus mit uns 
mitleidenden Gott, also am Kreuzesgeschehen, unüberbietbar deutlich, aber 
er erschöpft sich hier nicht und endet hier nicht. Steht schon als Grund und 
Anfang aller Schöpfung Gottes liebende Selbstmitteilung an das Ge- 
schöpf (vgl. Abschnitt 1), so ist die ganze Geschichte - auf gipfelnd im Ge- 
heimnis von Kreuz und Auferstehung des Sohnes - gleichsam die Durch- 
führung dieses uranfänglichen Apriori: Gott sucht den Menschen, wirbt um 
ihn, liebt ihn, gibt sich ihm hin und schenkt so engste Gemeinschaft mit 
sich, bis diese Gemeinschaft einmal zur endgültigen Vollendung kommt 
in dem, was wir Reich Gottes nennen. Wo Menschen sich der werbenden 
Liebe Gottes öffnen, wo sie ihr Leben ausrichten nach Gottes Urbild, das 
unter den Bedingungen der Geschichte seine deutlichste Gestalt und seinen 
sichtbarsten Höhepunkt in der menschlichen Gestalt seines Sohnes Jesus 
Christus erreicht hat, da nimmt der dreifaltige Gott - wie das Johannes- 
evangelium sagt (Jo 14, 23) - jetzt schon •Wohnung" im Menschen. 

Dieses Zum-Menschen-Kommen Gottes oder - vom Menschen her ge- 
sehen - diese Sicht vom Geschöpf als •Wohnraum" Gottes wird in beson- 
derer Weise deutlich am Phänomen des offenbarenden Gotteswortes. Für 
christliches Verständnis ist das Offenbarungswort nicht allein - wie für den 
Islam - äußere Willenskundgabe Gottes, sondern ein Wort, in dem 
Gott sich selbst dem Menschen erschließt, ein Wort, das von Gott ausge- 
hend gleichsam •eine Wiederholung Gottes" - wie Karl Barth sagt27 -, 
also Gott selbst in Person ist. Damit solches Wort aber, vom Menschen an- 
genommen, nicht auf den Modus des Geschöpfes depotenziert wird, bedarf 
der Mensch für das Hören des Wortes einer Befähigung, die noch einmal 
Gott selbst, der Geist Gottes ist. So hat der Mensch im Offenbarungsgesche- 
hen, im Hören auf Gottes Wort es gleichsam dreimal mit Gott zu tun, mit 
dem Vater, der sich dem durch den Geist befähigten Menschen im Sohn 
erschließt28. Kurz: Im Offenbarungsgeschehen kommt der dreipersönliche 
Gott wahrhaftig zum Menschen. Er nimmt •Wohnung" in ihm und bezieht 
ihn ein in seine personale Wirklichkeit. Somit gewährt Gott schon unter 
den Bedingungen der Geschichte dem Menschen eine Gemeinschaft mit sich, 
in der Gott und Mensch nicht einander •gegenüber"-stehen, sondern in der 
Gott sich in Liebe zum Menschen hin vermittelt: Gott tritt in unser Mensch- 
sein wirklich ein, damit der Mensch in das Leben Gottes wirklich Eingang 
findet. Im gläubigen Leben vollzieht sich mehr und mehr eine Umwand- 
lung des Menschen •in das Bild des Sohnes Gottes zu immer größerer 
Herrlichkeit" (2 Kor 3, 18). Damit leuchtet schon jetzt die letzte Bestim- 

27 Kirchliche Dogmatik 1/1, Zollikon-Züridi 51947, 315. 
28 Vgl. dazu Barth, aaO. 320-352. - Siehe dazu auch E. Jüngel, Gottes Sein ist im Wer- 
den, Tübingen 1965, 12 ff. 



Gisbert Greshake 426 

mung des menschlichen Lebens und der ganzen Schöpfung auf: daß wir 
mehr und mehr in das Sohnsein des Sohnes Gottes und damit in das inner- 
ste Wesen Gottes hineinwachsen, auf daß Gott einmal •alles in allem" 
(1 Kor 15,28) sein kann. Damit ist nicht gemeint, daß das Geschöpf von Gott 
gleichsam •aufgesogen" wird, sondern daß es seinen letzten Ort finden 
wird im Leben Gottes selber, im Austausch der Liebe von Vater, Sohn und 
Heiligem Geist. Vollendung des Menschen bedeutet nach christlichem Ver- 
ständnis also nicht Leben in einer von Gott dem Menschen zubereiteten 
seligen und glücklichen Welt, auch nicht Leben in einer vagen Gemein- 
schaft bei Gott und vor Gott, es bedeutet vielmehr, daß wir als Söhne im 
Sohn, als Brüder und Schwestern des Einen einbezogen sind in jenen ewi- 
gen seligen Dialog der Liebe, der Gott selbst ist. 

Somit schließt sich der Kreis, den wir in einem dreifachen Durchgang ge- 
gangen sind: 
Christliche Anthropologie ist angewandte Trinitätstheologie. In der Tri- 
nitätstheologie aber versteht der christliche Glaube auf Grund der Offen- 
barung Gottes in Jesus Christus alle Wirklichkeit in radikaler Weise als 
Liebe. Trinitarischer Gottesglaube und trinitarische Anthropologie sind 
Auslegung des Seins als Liebe, weil Gott personale Liebe ist und seiner 
Schöpfung keinen anderen Grund und kein anderes Ziel gegeben hat als 
das unendlicher personaler Liebe. 




