
Erfahrung des Geistes 

Die achte Ansprache Bernhards von Clairvaux zum Hohenlied 

Eingeführt und übersetzt von Josef Sudbrack SJ* 

Größe und Bedrohung des christlichen Mittelalters treffen in Bernhard von 
Clairvaux (t 1153) zusammen. Ausgezogen, um in der Einsamkeit ganz 
und gar für Gott dazusein, gab er den Zisterziensern, den neugegründeten 
Reform-Benediktinern, ihre geistige und organisatorische Gestalt. Aber 
schnell wurde er auch zur beherrschenden Gestalt seiner Zeit; man spricht 
heute vom Zeitalter des heiligen Bernhard. Er beeinflußte die Kirchen- 
politik (Papst Eugen war sein Schüler) wie die Angelegenheiten Europas 
(z. B. in den Predigten zum unglücklichen sechsten Kreuzzug); sein Einfluß 
erstreckte sich auf die Belange verschiedener Orden ebenso wie auf die 
großen wissenschaftlichen und kulturellen Fragen seiner Zeit. Nicht alles, 
was Bernhard unternahm, war erfolgreich; manches mißglückte; sein Le- 
ben ist von Schatten begleitet. Aber es ist eine Verzerrung, ihm persönlich 
das zuzuschreiben, was aus dem Geist der damaligen Zeit stammt (wie die 
Exzesse der Kreuzzugsbegeisterung, gegen die sich Bernhard energisch ge- 
wandt hat, oder den Prozeß gegen Abälard, in dem Bernhard sich überaus 
vorsichtig verhielt). Auch das Christentum überspringt nicht die Jahrhun- 
derte der Entwicklung. 

Der Heilige war ein Kind seiner Zeit; doch er wuchs zu einer Größe, 
die die Zeiten überragt. Und dies weniger durch seine Aktivität als durch 
die Erfahrung seiner Kontemplation. Seine ungeheure Arbeitslast ruhte 
auf einem mystischen Leben in Gott, das bis heute fasziniert. Wer von der 
Mystik des Mittelalters spricht, sollte zuerst ihn, den heiligen Bernhard, 
nennen. 

Und wer von der Mystik Bernhards von Clairvaux spricht, nennt im 
gleichen Augenblick seine Hohe-Lied-Ansprachen. Die schon vorchristlich 
begonnene Auslegungstradition erreicht bei ihm einen Gipfel. Den 86 
Ansprachen, die er von 1135-1153 niederschrieb, gelingt es eben noch, zwei 
von den sieben Kapiteln zu kommentieren; so reich fließen seine Erfahrun- 
gen mit Gott. Zeitereignisse und persönliche Anliegen werden einbezogen; 
doch das Grundziel bleibt: Gotteserfahrung und Gottesbegegnung. 

* Folgender Beitrag ist das Kapitel eines Buches des Autors, das unter dem Titel: •Ange- 
rührt von Dir, Begegnungen mit Texten der christlichen Mystik" (Gregor von Nyssa, 
Augustinus von Hippo, Bernhard von Clairvaux, Meister Eckhart, Johannes Tauler, Franz 
von Sales, Altes und Neues Testamen) im Frühjahr 1978 im Echter Verlag erscheinen 
wird. 



Bernhard von Clairvaux 428 

Bernhard hat an der sprachlichen Form seiner Ansprachen gefeilt. Noch 
heute kann man nach den Handschriften einige Etappen dieser Arbeit re- 
konstruieren. Aber die Erfahrung wird dadurch nicht verdunkelt, sondern 
erhellt. Bei keinem der christlichen Mystiker läßt sich genau verifizieren, 
daß Mystik und ästhetische Form eng zusammengehören; und bei keinem 
zeigt sich die Erkenntnis der modernen Linguistik so deutlich, daß Erfah- 
rung und Ausdruck der Erfahrung, daß die Unmittelbarkeit des Erlebens 
und dessen sprachliche Vermittlung eine untrennbare Einheit bilden. 

Hier liegt die Schwierigkeit einer jeden Übersetzung. Da sind die bibli- 
schen Zitate und Anspielungen, von denen im folgenden nur die deutlich- 
sten angegeben werden können. Die Hl. Schrift mit ihren Bildern, Wor- 
ten und Sätzen war für Bernhard Wörterbuch und Grammatik der 
eigenen Erfahrung. Man müßte die gesamte Bibel im Gedächtnis haben, 
um mit Bernhard miterleben zu können. Da ist die Eleganz des Sprechens, 
das sich manchmal an der Grenze zum Manierismus befindet. Die Schluß- 
wendung vorliegender Predigt klingt auf Deutsch hart und unbeholfen: 
•wenn auch nicht geküßt, so doch angebetet". Der lateinische Wortlaut 
aber mit der Einbettung in die liturgische Doxologie und dem Nachklang 
aus Psalm 94 tönt wie der lyrische Schluß eines Streichquartetts: •Dominus 
Deus tuus, fortasse non osculandus, sed adorandus cum Patre et Spiritu 
Sancto in saecula saeculorum. Amen." 

Bernhard liebt es, Bilder und Begriffe sprachlich zusammenzubinden, um 
dadurch eine gedankliche Dichte zu erreichen. So gleich im ersten Abschnitt: 
•Summus aequalem, aeternus coaeternum, unus unicum (Der Höchste den 
Wesensgleichen ...)". Solche Bündelungen, die in der lateinischen Sprache 
harmonisch klingen, verlieren auf Deutsch ihre musikalische Genauigkeit. 
Andere Worte, wie besonders die Süßigkeitsvokabel (kurz vorher: sapit 
suavius - noch köstlicher), sind in der Gegenwartssprache zu abgegriffen, 
um dem Leser wortwörtlich zugemutet werden zu können. 

Doch das Wichtigste ist die Einheit von Sprache und Erfahrung, von 
theoretischen Erörterungen, von Bibelexegese, von elegantem Sprechen 
und eben dieser persönlichen Erfahrung Bernhards. Wohl keinem christ- 
lichen Mystiker, vorher und nachher, wurde diese Einheit so vollkommen 
geschenkt wie Bernhard. 

Der Text selbst bereitet keine allzugroßen Schwierigkeiten. Zuerst muß 
man sich in die Poesie der Grunderfahrung einfühlen. Der Unterschied von 
•geküßt-werden-vom-Mund" und •geküßt-werden-vom-Kuß-des-Mun- 
des", der auf Latein noch musikalischer klingt (osculari ore suo, osculari 
osculo oris suo) stammt aus dem Erleben. Er gibt kein abgeschmacktes Bild, 
sondern Liebeserfahrung wieder. Was Bernhard vom Hohelied selbst sagt, 
gilt auch von seinen Ansprachen: •Es ist Liebe, die hier spricht, und wer 



Erfahrung des Geistes 429 

dies verstehen will, muß zuerst lieben. Sonst wäre es sinnlos, diesen Gesang 
der Liebe zu lesen. Für ein kaltes Herz ist es nämlich ganz und gar unmög- 
lich, den tieferen Sinn eines solchen entflammten Sprechens zu begreifen." 

Die mystische Grunderfahrung der Liebe zeigt aber ein inneres Ge- 
schichtetsein. Gott ist kein Mensch, auf den man direkt zugehen kann. Des 
halb bewegt sich die Liebeserfahrung Gottes in einer Vermittlung, im Ge- 
küßtwerden •vom Kuß", im Heiligen Geist. Gewiß, Bernhard bewegt sich 
im traditionellen christlichen Glauben. Aber dieser Glaube ist kein Ge- 
wand, das Tieferes verbirgt, sondern ist die Erfahrung selbst. Das sollte 
- wenigstens als Ahnung und Hoffnung - meditiert werden. Nähe und Ab- 
stand Gottes, seine personale Direktheit und zugleich unendliche Weite, 
sein Da-Sein und dennoch in der Ewigkeit Thronen, sein sichtbares und 
erfahrenes So-Sein und dennoch Ganz-Anders-Sein • diese bleibende 
Dialektik der Gotteserfahrung ruft nach der Antwort, die sich in der christ- 
lichen Offenbarung vom dreifaltigen Gott findet. Gottesmystik ist immer 
Mystik des Dreifaltigen. Vorliegende Ansprache Bernhards kann in diese 
Erfahrung einführen. Doch nur, wer die Erfahrung oder die Sehnsucht 
der Liebe kennt und sich nicht aus einem Defizit an Erfahrung in eine All- 
Einheits-Ideologie flüchtet, wird mit Bernhard mitschwingen können: 
•Heilige Liebe ist alles und jedes, was in diesem Gesang (des Hohenliedes) 
zur Sprache kommt. Wir müssen uns daran erinnern, daß diese Liebe von 
sich selbst Kunde gibt, nicht durch Worte und Sätze, sondern durch Tun 
und Erfahrung. Es ist Liebe, die hier spricht, und wer dies verstehen will, 
muß zuerst lieben ..." Diesen eben schon berührten Satz schreibt Bernhard 
gleich zu Beginn der Auslegung des Hohen-Liedes. 

Neben Sprache und geistgeborener Liebe ist die Jesus-Bezogenheit das 
dritte Kennzeichen der Bernhardinischen Mystik. Bernhard trennt nicht 
zwischen Gott und Mensch, sondern erfährt in dem einen Jesus von Nazaret 
den Sohn des Vaters, das Wort Gottes. Hier zeigt sich wiederum das Be- 
stechende seiner Mystik, die einen Höhepunkt der Gotteserfahrung über- 
haupt darstellt. Die Konkretheit und Innigkeit, die er in der Jesus-Begeg- 
nung erlebt, ist untrennbar eins mit der theologischen Tiefe der Begeg- 
nung mit dem Wort Gottes. Nur der Anfänger muß noch trennen zwischen 
Erfahrung und geistiger Durchdringung. Bei Bernhard sind sie eins und 
tragen den Namen Jesu. Die letzten Abschnitte der Predigt sind nicht zu 
verstehen ohne dieses lebendige Bewußtsein von der Einheit der ange- 
sprochenen und geliebten Person, des Bräutigams Jesus, der zugleich eins 
mit Gott und eins mit uns Menschen ist. Von diesem Jesus her wird auch 
das Wesen aller christlichen Gotteserfahrung unverkennbar deutlich: daß 
Gott da ist und dem Menschen begegnet - so direkt, wie es Bernhard mit 
dem •Süßen Wort Jesus" besang; und daß zugleich diese Unmittelbarkeit 



Bernhard von Clairvaux 430 

eine Vermittlung bedeutet - wer Gott in Jesus erfährt, weiß, daß Gott 
größer ist als alle Erfahrung. In dieser bleibenden Dialektik aber drückt 
sich aus, was die Schrift an vielen Stellen den Heiligen Geist nennt, und 
wofür Bernhard es wagt, das Symbol vom Kuß zwischen dem Vater und 
dem Sohn zu gebrauchen. 

Homilie zum ersten Vers des Hohenliedes Salomos 
Er küsse mich mit dem Kuß seines Mundes 

Heute möchten wir, wie gestern versprochen, über das Erhabenste sprechen, 
über den Kuß des Mundes. Hört also aufmerksamer auf das, was noch köst- 
licher, noch erlesener, noch subtiler ist. 

(Von dem unaussprechlichen Kuß der Liebe zwischen Vater und Sohn) 

Doch ich möchte meine Ansprache mit etwas beginnen, was sogar noch dar- 
über hinaus liegt. Jener nämlich, der da sagt: Nur der Vater kennt den 
Sohn und nur der Sohn, oder wem es der Sohn offenbaren wollte, kennt den 
Vater (Mt 11,27), hat nach meiner Meinung damit einen Kuß gemeint, der 
jenseits aller Worte und jenseits aller Erfahrung der Geschöpfe liegt. Der 
Vater nämlich liebt den Sohn und umarmt ihn in einzigartiger und einziger 
Liebe - der Höchste den Wesensgleichen, der Ewige den Gleich-Ewigen, 
der Eine den Einzigen. Und er selbst wird in nicht geringerer Liebe vom 
Sohn umarmt. Stirbt doch dieser aus Liebe zu ihm; so wie er es selbst be- 
zeugt: Damit alle wissen, daß ich den Vater liebe, steht auf, laßt uns gehen 
(Joh 14, 31) - das meint zweifelsohne: ins Leiden hinein. Ist nicht dieses 
einander zuneigende, zwischen Zeuger und Gezeugtem schwingende Er- 
kennen und Lieben ein Kuß, der süßer ist, aber auch verborgener als alles 
andere? 

Ich bin sicher: zu einem solchen erhabenen und heiligen Geheimnis der 
göttlichen Liebe hat nicht einmal ein Geschöpf von der Würde der Engel 
Zutritt. Selbst Paulus erfuhr doch, daß jener Friede alle - auch die engel- 
gleiche - Einsicht übersteige (Phil 4, 7). 

(Vom Kuß der Braut, das ist der Geist zwischen Vater und Sohn) 

Nicht einmal die Braut, die sich doch vieles herausnehmen darf, wagt daher 
zu sagen: Er küsse mich mit seinem Mund. Dies steht nur dem Vater zu. Sie 
aber bittet um Geringeres: Er küsse mich mit dem Kuß seines Mundes (Hld 
1,1). 

Schaut also auf die neue Braut, die den neuen Kuß empfängt; zwar nicht 
von seinem Mund, aber vom Kuß seines Mundes. 

Er hauchte sie an, berichtet die Schrift, und meint damit natürlich Jesus 
und die Apostel, das heißt die Urkirche; und spradi: Empfanget den Heili- 



Erfahrung des Geistes 431 

gen Geist (Joh 20, 22). Das war doch ein Kuß! - womit wir allerdings nicht 
das rein körperliche Geschehen meinen. Es ist der unsichtbare Geist! Des- 
halb wurde er im Anhauchen des Herrn geschenkt, damit man versteht, daß 
er gleicherweise von ihm wie vom Vater ausgeht (Joh 15, 26). - Wahrhaf- 
tig doch ein Kuß, der beiden, dem Küssenden und dem Geküßten, zu eigen 
ist. Deshalb auch genügt es der Braut, wenn sie vom Kuß des Bräutigams 
und nicht von seinem Mund selbst geküßt wird. Es ist fürwahr nicht gering 
und abschätzig, vom Kuß geküßt zu werden; denn das heißt doch, den Hei- 
ligen Geist zu empfangen. Wenn wir also zu Recht annehmen, daß der Va- 
ter küßt und der Sohn geküßt wird, dann kann der Kuß selbst nur der Hei- 
lige Geist sein. Er ist doch der Friede von Vater und Sohn über allem Un- 
frieden, das unzerreißbare Band, die personale Liebe, die untrennbare 
Einheit. 

Um ihn also geht es der kühnen Braut; um ihn bittet sie voll Vertrauen, 
wenn sie nach dem Kuß verlangt. Sie hat ja auch das Unterpfand in der 
Hand, so kühn und vertrauensvoll zu bitten. Als der Sohn nämlich sprach: 
Nur der Vater kennt den Sohn, und nur der Sohn den Vater, ergänzte er 
dies um das andere Wort: Oder wem der Sohn es offenbaren wollte (Mt 11, 
27). Die Braut aber vertraut fest darauf, daß er dieses Wort, wenn über- 
haupt jemand, dann ihr zusagt. 

Sie bittet also kühn um den Kuß, das ist: um jenen Geist, in dem sich der 
Vater wie der Sohn kundtun. 

(Von der Erfahrung des Vaters und des Sohnes in der Liebe des Geistes) 

Keiner von beiden kann jemals erkannt werden ohne den anderen. Des- 
halb heißt es: Wer mich sieht, sieht auch den Vater (Joh 14, 9), und 
anderswo bei Johannes: Niemand, der den Sohn ablehnt, hat den Vater; 
wer aber den Sohn bekennt, hat auch den Vater (1 Joh 2, 23). Klar und 
deutlich ist damit gesagt, daß weder der Vater ohne den Sohn, noch der 
Sohn ohne den Vater erkannt wird. Der da sprach: Das ist das ewige Le- 
ben, daß sie dich, den wahren Gott erkennen und den du gesandt hast, Je- 
sus Christus (Joh 17,3), hat mit seinen Worten als Krone der Seligkeit nicht 
das Erkennen von nur einem, sondern das Erkennen von beiden hinge- 
stellt. Wird nicht auch von denen, die dem Lamm folgen, berichtet, daß sie 
seinen Namen und den Namen des Vaters auf der Stirn eingeschrieben ha- 
ben? (Offb 14, 1-4). Das bedeutet doch: Sich des Erkennens von beiden 
gleichzeitig rühmen. 

Nun könnte einer sagen: •Folglich ist die Anerkenntnis des Heiligen 
Geistes nicht notwendig. Warum sonst schwieg er, da er das ewige Leben 
als Erkennen von Vater und Sohn hinstellte, über den Heiligen Geist?" 



Bernhard von Clairvaux 432 

Letzteres stimmt; doch wo der Vater und der Sohn voll erkannt werden, 
da kann auch ihr beiderseitiges Gutsein, nämlich der Heilige Geist, nicht 
unerkannt bleiben. Oder kann jemand einen anderen ganz und gar erken- 
nen und dabei in Unkenntnis sein, ob dieser guten oder bösen Willens sei? 
So ist zwar nur gesagt: Das ist das ewige Leben, daß sie dich, den wahren 
Gott erkennen, und den du gesandt hast, Jesus Christus (Job. 17, 3); aber 
wenn in dieser Aussendung sowohl die Gnadengunst des Vaters, der so 
großzügig aussendet, wie die des Sohnes, der so frei gehorcht, offenbart 
werden, dann ist diesem Kundtun der beiderseitigen Gnadengunst der 
Heilige Geist keineswegs mit Schweigen übergangen. Die Liebe nämlich 
von beiden und ihre Güte, das ist der Heilige Geist. 

Daß ihr die Gnade der dreifachen Erkenntnis nach ihrem sterblichen 
Fassungsvermögen eingegossen werde, darum fleht die Braut, wenn sie den 
Kuß erbittet. 

Sie erbittet ihn vom Sohn, weil es diesem zusteht, wem er will, kundzutun 
(Mt 11, 27). Der Sohn aber, der sich kundtut, wem er will, offenbart darin 
auch den Vater. Und dieses Offenbaren geschieht eben durch den Kuß, das 
ist der Heilige Geist. So bezeugt es der Apostel: Uns aber hat Gott es 
kundgetan durch seinen Geist (1 Kor 2, 10). Im Schenken des Geistes, worin 
die Offenbarung geschieht, offenbart er auch diesen selbst. Schenkend tut er 
kund • kundtuend schenkt er. 

(Von der Einheit der Gotteserkenntnis und der Gottesliebe) 

Die Offenbarung aber, die im Heiligen Geist geschieht, erleuchtet nicht nur 
zum Erkennen, sondern entflammt auch zur Liebe. So lehrt der Apostel: 
Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unseren Herzen durch den Heiligen 
Geist, der uns geschenkt wurde (Rom 5, 5). 

Das ist wohl auch der Grund, warum von denen, die Gott erkennen, ohne 
ihn als Gott zu verherrlichen (Rom 1, 21), nicht gesagt wird, daß sie aus der 
Offenbarung des Heiligen Geistes erkannten; denn obgleich sie erkannten, 
liebten sie nicht; denn so ist zu lesen: Gott nämlich hat ihnen geoffenbart 
(Rom 1, 19), wobei die Beifügung, durch den Heiligen Geist fehlt. Diese 
unfrommen Köpfe sollen sich nämlich nicht des Kusses der Braut bemäch- 
tigen; sie, die sich mit dem Erkennen, das aufbläht, zufrieden geben, vom 
Erkennen aber, das aufbaut, nichts wissen wollen (1 Kor 8, 1). 

Der Apostel selbst zeigt es auf, woher sie ihre Erkenntnis hatten: Durch 
das nämlich, was geschaffen ist, gelangten sie zur Erkenntnis (Rom 1, 20). 
Und deshalb können wir sicher sein, daß sie den, dem sie keinen Funken 
Liebe schenkten, auch nicht voll und ganz erkannten. Hätten sie nämlich 
eine volle Erkenntnis gehabt, dann hätten sie auch seine Güte erkannt, die 
ihn für ihre Erlösung im Fleisch geboren werden und sterben ließ. 



Erfahrung des Geistes 433 

(Von der Liebe, die mit der Demut zusammengeht) 

Vernimm auch weiter, was ihnen über Gott kundgetan wurde: Seine ewige 
Kraft, heißt es, und seine Gottheit (Rom 1, 20). Daran siehst du nämlich, 
daß sie das, was in Gott erhaben, was in Gott majestätisch ist, nur in eige- 
ner Anmaßung, nicht aber im Geist Gottes erforschten. Was nämlich in 
Gott milde und demütig von Herzen ist (Mt 11, 29), das blieb ihnen ver- 
schlossen. Kein Wunder, auch ihr Haupt, der Behemoth, hat kein Auge 
für das Geringe, sondern nur für all das, was erhaben ist (Ijob 40, 15; 41, 
26). David aber wandelte nicht im Bereich des Großen und Wunderbaren 
über sich selbst hinaus (Ps 130, 1), damit er nicht als Erforscher der Majes- 
tät von der Glorie erdrückt werde (Spr 25, 27). 

So sollt auch ihr immer an das denken, was der Weise mahnt: Erstrebe 
nichts, was höher ist, als du selbst; ergründe nichts, was über deine Kräfte 
geht (Sir 3, 22). Wandelt also auf diesen Wegen im Geist (Gal 5,16) und 
nicht im eigenen Fürwitz. Die Weisheit des Geistes stachelt nicht die Neu- 
gier an, sondern entzündet die Liebe. Deshalb auch vertraut sich die Braut, 
die den sucht, den ihre Seele liebt (Hld 3, 1), nicht ihren Sinneskräften an 
und verläßt sich auch nicht auf das eitle Denken ihrer menschlichen Neu- 
gier. 

Sie verlangt den Kuß; das heißt: Sie ruft den Heiligen Geist an. Von ihm 
nämlich erhält sie beides zugleich: den Wohlgeschmack des Wissens und 
das Salz der Gnade. Ein Wissen aber, das im Kuß geschenkt wird, wird in 
Liebe empfangen; denn der Kuß ist das Zeichen der Liebe. Ein Wissen 
aber, das aufbläht (1 Kor 8, 1), stammt nicht vom Kuß; denn es ist ohne 
Liebe. 

(Noch einmal von der Einheit zwischen Weisheit und Hingabe) 

Aber auch diejenigen, die sich für Gott ereifern, doch mit Unverstand 
(Rom 10, 2), maßen sich diesen Eifer irgendwie an. Denn der Kuß der Gna- 
de bringt beide Gaben mit sich: Das Licht der Erkenntnis und die Fülle der 
Hingabe. Es ist der Geist der Weisheit und der Einsicht (Jes 11, 2), der • 
wie die Biene Wachs und Honig herbeibringt - sowohl das Licht der Er- 
kenntnis entzündet, wie auch den Wohlgeschmack der Gnade eingießt. 

Niemand also glaube, daß er den Kuß erfahren durfte, wenn er nur die 
Wahrheit einsieht, aber nicht liebt, oder wenn er nur liebt, aber ohne Ein- 
sicht bleibt. Fürwahr, in diesem Kuß ist weder Raum für Irrtum noch für 
Lauheit. 

Um die doppelte Gnade des heiligen Kusses zu empfangen, möge es die 
Braut anders tun; sie möge ihre beiden Lippen bereithalten: den Verstand 
zur Einsicht und den Willen zum Geschmack der Weisheit. Dann wird sie 



Bernhard von Clairvanx 434 

im Jubel über den ganzen Kuß hören dürfen: Gnade ist über deine Lippen 
ausgegossen; deshalb hat Gott dich gesegnet für alle Ewigkeit (Ps 44, 1). 

(Vom Offenbarwerden des Kusses zwischen dem Vater und dem Sohn) 

So ergießt der Vater, wenn er den Sohn küßt, in ganzer Fülle das Geheim- 
nis seiner Gottheit und haucht den Wohlgeschmack der Liebe ein. Das will 
das Wort der Schrift besagen: Ein Tag schüttet sidi aus hin zum anderen 
Tag (Ps 18, 3). 

Keinem Geschöpf ist es gegeben, wie schon gesagt wurde, dieser immer- 
währenden und einzigartigen glücklichen Umarmung beizuwohnen; dies 
gebührt nur dem Geist von beidem, der Zeuge und Wissender in diesem 
gegenseitigen Erkennen und Lieben ist: Wer nur hat das Innere Gottes 
erkannt? Wer nur war sein Berater? (Rom 11, 34). 

Aber hier kann mir jemand vorhalten: •Von woher aber wurde dir das 
kundgetan, was nach deinen eigenen Worten keinem Geschöpf anvertraut 
wurde?" 

Es ist der Eingeborene, der im Schoß des Vaters ruht, er selbst hat es uns 
verkündet (Joh 1, 18). Verkündet, sage ich, nicht mir Armseligen und Un- 
würdigen, sondern natürlich dem Johannes, dem Freund des Bräutigams 
(Joh 3, 29), dessen Worte es sind; und auch dem anderen Johannes, dem 
Evangelisten, dem Jünger nämlich, den Jesus liebte (Joh 13,23). Seine Seele 
nämlich war Gott wohlgefällig (Weish 4, 14), würdig des Namens und der 
Gabe der Brautschaft, würdig der Umarmungen des Bräutigams, würdig 
sogar, an der Brust des Herrn zu ruhen (Joh 13, 25). Im Schöße des Einge- 
borenen erhielt Johannes das, was dieser im Schöße des Vaters empfing. 

Aber es war nicht er für sich allein, sondern es waren alle jene, denen 
der gleiche Engel des großen Ratschlusses (Jes 9, 6) verkündete: Ich nenne 
euch Freunde, denn alles, was ich vom Vater vernahm, machte ich euch kund 
(Joh 15, 15). Von ihm empfing es auch Paulus; denn sein Evangelium 
stammt nicht von einem Menschen; er erhielt es auch nicht über einen Men- 
schen, sondern durch die Offenbarung Jesu Christi (Gal 1, 11 f). 

So können also diese alle in Freude und Wahrheit sagen: Der Eingebo- 
rene, der im Schöße des Vaters war, er selbst hat es uns erzählt (Joh 
1,18). 

Und dieses Erzählen, was ist es anders als ein Kuß? 
Aber ein Kuß vom Kuß und nicht unmittelbar vom Mund. 

(Von dem einen Kuß, dem einen Geist) 

Höre nun zu, wie der Kuß vom Mund beschrieben wird: Ich und der Vater 
sind eins (Joh 10, 30), oder ich bin im Vater und der Vater ist in mir 
(Joh 14, 10). 



Erfahrung des Geistes 435 

Das ist der Kuß von Mund zu Mund; und niemand von uns maße sich 
ihn an. Es ist ein Kuß der Liebe und des Friedens; diese Liebe aber über- 
ragt alles Verständnis (Eph 3, 19) und dieser Friede ist jenseits aller Ein- 
sicht (Phil 4, 7). 

Was aber kein Auge sah und kein Ohr hörte, was in keines Menschen 
Herz gelangte (1 Kor 2,9-10), das hat Gott dem Paulus kundgetan durch 
seinen Geist; das bedeutet: durch den Kuß seines Mundes. 

Das Sein des Sohnes im Vater und des Vaters im Sohn (Joh 14, 10) ist 
also der Kuß des Mundes. Es heißt aber auch: Nicht den Geist der Welt 
haben wir empfangen, sondern den Geist, der aus Gott ist, damit wir er- 
kennen, was uns von Gott geschenkt wurde (1 Kor 2, 12); dies fürwahr 
ist der Kuß vom Kuß. 

(Von der Fülle der Gotteserfahrung) 

Doch wir müssen noch deutlicher unterscheiden: Wer die Fülle selbst 
empfängt, der erhält den Kuß vom Mund. Wer aber von der Fülle (Joh 
1,16) empfängt, erhält den Kuß vom Kuß. 

Paulus ist fürwahr groß; aber er mag seinen Mund so hoch darbieten, 
wie er will, selbst bis in den dritten Himmel hinein (2 Kor 12, 2) -, er 
bleibt doch notwendigerweise unterhalb des Mundes des Allerhöchsten; 
er bleibt im Bereich der eigenen, geschöpflichen Möglichkeiten. Und da 
es ihm niemals gegeben sein wird, das Antlitz der Glorie selbst zu er- 
reichen, deshalb bittet er in Demut, daß sie zu ihm herabsteige und ihm 
von oben her den Kuß schenke. 

Der aber, der sein Gott-gleich-Sein nicht als Raub (Phil 2, 6) betrachte- 
te, und der deshalb zu sagen wagte: Ich und der Vater sind eins (Joh 10, 
30), weil er von gleich zu gleich mit ihm verbunden ist und ihn umarmt, er 
bettelt nicht von einem niedrigen Standort her um den Kuß, sondern er 
vereint Mund mit Mund in der gleichen erhabenen Höhe, und er erhält den 
Kuß von seinem Mund in einzigartiger Würde. 

Für Christus also bedeutet der Kuß Fülle; für Paulus aber Teilhabe 
daran. Und so rühmt sich jener, vom Munde geküßt zu werden, während 
dieser das Gleiche vom Kuß erfährt. 

(Von unserer, der Menschen Erfahrung) 

So ist glücklich zu preisen der Kuß, in dem nicht nur Gott anerkannt, 
sondern der Vater geliebt wird. Voll erkannt wird er ja nur, wenn er voll- 
kommen geliebt wird. Spürt ihr nicht von innen her manchmal, daß der 
Geist des Sohnes in euch ruft: Abba Vater (Gal 4,6)? Hier hat euer Inneres 
die Kühnheit, von der väterlichen Güte sich geliebt zu wissen; denn es 
erfährt die Zuneigung des gleichen Geistes, der auch den Sohn beseelt. 



Karl Rahner 435 

Vertraue, wer immer du auch bist, vertraue, halte dich nicht zögernd 
zurück (Jak 1,6). Im Geiste des Sohnes wisse: Du bist Tochter des Vaters, 
du bist Braut oder Schwester des Sohnes. 

Mit den beiden letzten Worten benennt nämlich die Schrift den, der 
dies erfährt, wie leicht zu zeigen ist; es kostet mich nicht viel Mühe. 

So klingt doch die Stimme des Bräutigams hinüber zu ihr: Komm in 
meinen Garten, meine Schwester, meine Braut (Hld 5, 1). Sie ist Schwester, 
weil sie von dem einen Vater herkommt; sie ist Braut, weil sie in dem 
einen Geist lebt. Wenn schon die leibliche Hochzeit die Zwei zu einem 
Fleisch werden läßt (Gen 2,24; 1 Kor 6, 16), dann verbindet doch das 
Band geistlicher Brautschaft die beiden noch enger zu einem Geist. Es heißt 
doch: Wer dem Herrn anhängt, ist ein Geist (1 Kor 6, 17). 

Aber vernimm auch, wie es vom Vater heißt. Er steigt liebevoll zu ihr 
herab und nennt sie Tochter; zugleich führt er sie als Schwiegertochter 
in die liebende Umarmung des Sohnes: Höre, Tochter, schau und öffne 
dein Ohr und vergiß dein Stammesvolk und das Haus deines Vaters; denn 
der König verlangt nach deiner Schönheit (Ps 44, 11-12). 

Seht nun, er ist es, von dem die Braut den Kuß erfleht. 0 heilige Seele, 
habe Ehrfurcht, denn er ist dein Herr und Gott. Er sei, wenn auch nicht 
geküßt, so doch angebetet (Ps 94, 6-7) mit dem Vater und dem Heiligen 
Geist von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen. 

Die menschliche Sinnfrage 
vor dem absoluten Geheimnis Gottes 
Karl Rahner S J, München 

Jede Zeit hat von der Eigenart ihrer Situation her gewisse Schlüsselbe- 
griffe, die die Aufgabe und Sehnsucht einer solchen Zeit zusammenfassen. 
Die Christen werden immer Glaube, Hoffnung, Liebe zu solchen Schlüssel- 
begriffen zählen, auch wenn sie selber im Lauf der Geschichte des Christen- 
tums den Akzent in diesem Ternar verschieden gesetzt haben. Einer der 
vielen Schlüsselbegriffe war gewiß Logos; er hat in der Geistesgeschichte der 
Spätantike eine große Rolle gespielt. Ordo hat man in der Philosophie 
und Theologie des Hochmittelalters, bei Thomas von Aquin, als Schlüssel- 




