Erfahrung des Geistes

Die achte Ansprache Bernhards von Clairvaux zum Hohenlied

Eingefithrt und iibersetzt von Josef Sudbrack SJ*

Grofe und Bedrohung des christlichen Mittelalters treffen in Bernhard von
Clairvaux (} 1153) zusammen. Ausgezogen, um in der Einsamkeit ganz
und gar fiir Gott dazusein, gab er den Zisterziensern, den neugegriindeten
Reform-Benediktinern, ihre geistige und organisatorische Gestalt. Aber
schnell wurde er auch zur beherrschenden Gestalt seiner Zeit; man spricht
heute vom Zeitalter des heiligen Bernhard. Er beeinflufite die Kirchen-
politik (Papst Eugen war sein Schiiler) wie die Angelegenheiten Europas
(z.B. in den Predigten zum ungliicklichen sechsten Kreuzzug); sein Einfluf}
erstreckte sich auf die Belange verschiedener Orden ebenso wie auf die
groflen wissenschaftlichen und kulturellen Fragen seiner Zeit. Nicht alles,
was Bernhard unternahm, war erfolgreich; manches mifigliickte; sein Le-
ben ist von Schatten begleitet. Aber es ist eine Verzerrung, ihm personlich
das zuzuschreiben, was aus dem Geist der damaligen Zeit stammt (wie die
Exzesse der Kreuzzugsbegeisterung, gegen die sich Bernhard energisch ge-
wandt hat, oder den ProzeB gegen Abalard, in dem Bernhard sich iiberaus
vorsichtig verhielt). Auch das Christentum fiberspringt nicht die Jahrhun-
derte der Entwicklung.

Der Heilige war ein Kind seiner Zeit; doch er wuchs zu einer Grofle,
die die Zeiten iberragt. Und dies weniger durch seine Aktivitdt als durch
die Erfahrung seiner Kontemplation. Seine ungeheure Arbeitslast ruhte
auf einem mystischen Leben in Gott, das bis heute fasziniert. Wer von der
Mystik des Mittelalters spricht, sollte zuerst ihn, den heiligen Bernhard,
nennen.

Und wer von der Mystik Bernhards von Clairvaux spricht, nennt im
gleichen Augenblick seine Hohe-Lied-Ansprachen. Die schon vorchristlich
begonnene Auslegungstradition erreicht bei ihm einen Gipfel. Den 86
Ansprachen, die er von 1135-1153 niederschrieb, gelingt es eben noch, zwei
von den sieben Kapiteln zu kommentieren; so reich fliefen seine Erfahrun-
gen mit Gott. Zeitereignisse und persénliche Anliegen werden einbezogen;
doch das Grundziel bleibt: Gotteserfahrung und Gottesbegegnung.

* Folgender Beitrag ist das Kapitel eines Buches des Autors, das unter dem Titel: ,Ange-
rithrt von Dir, Begegnungen mit Texten der christlichen Mystik“ (Gregor von Nyssa,
Augustinus von Hippo, Bernhard von Clairvaux, Meister Eckhart, Johannes Tauler, Franz
von Sales, Altes und Neues Testamen) im Frihjahr 1978 im Editer Verlag erscheinen
wird.



Bernhard von Clairvaux 428

Bernhard hat an der sprachlichen Form seiner Ansprachen gefeilt. Noch
heute kann man nach den Handschriften einige Etappen dieser Arbeit re-
konstruieren. Aber die Erfahrung wird dadurch nicht verdunkelt, sondern
erhellt. Bei keinem der christlichen Mystiker 148t sich genau verifizieren,
dafl Mystik und ésthetische Form eng zusammengehéren; und bei keinem
zeigt sich die Erkenntnis der modernen Linguistik so deutlich, dal Erfah-
rung und Ausdruck der Erfahrung, daf die Unmittelbarkeit des Erlebens
und dessen sprachliche Vermittlung eine untrennbare Einheit bilden.

Hier liegt die Schwierigkeit einer jeden Ubersetzung. Da sind die bibli-
schen Zitate und Anspielungen, von denen im folgenden nur die deutlich-
sten angegeben werden kénnen. Die HI. Schrift mit ihren Bildern, Wor-
ten und Sitzen war fir Bernhard Worterbuch und Grammatik der
cigenen Erfahrung. Man miifite die gesamte Bibel im Gedichtnis haben,
um mit Bernhard miterleben zu kénnen. Da ist die Eleganz des S prechens,
das sich manchmal an der Grenze zum Manierismus befindet. Die Schlufi-
wendung vorliegender Predigt klingt auf Deutsch hart und unbeholfen:
»wenn auch nicht gekift, so doch angebetet“. Der lateinische Wortlaut
aber mit der Einbettung in die liturgische Doxologie und dem Nachklang
aus Psalm 94 tont wie der lyrische Schlufl eines Streichquartetts: , Dominus
Deus tuus, fortasse non osculandus, sed adorandus cum Patre et Spiritu
Sancto in saecula saeculorum. Amen.“

Bernhard liebt es, Bilder und Begriffe sprachlich zusammenzubinden, um
dadurch eine gedankliche Dichte zu erreichen. So gleich im ersten Abschnitt:
»Summus aequalem, aeternus coaeternum, unus unicum (Der Hochste den
Wesensgleichen . . .)“. Solche Biindelungen, die in der lateinischen Sprache
harmonisch klingen, verlieren auf Deutsch ihre musikalische Genauigkeit.
Andere Worte, wie besonders die Siifligkeitsvokabel (kurz vorher: sapit
suavius — noch késtlicher), sind in der Gegenwartssprache zu abgegriffen,
um dem Leser wortwortlich zugemutet werden zu konnen.

Doch das Wichtigste ist die Einkeit von Sprache und Erfahrung, von
theoretischen Erdrterungen, von Bibelexegese, von elegantem Sprechen
und eben dieser personlichen Erfahrung Bernhards. Wohl keinem christ-
lichen Mystiker, vorher und nachher, wurde diese Einheit so vollkommen
geschenkt wie Bernhard.

Der Text selbst bercitet keine allzugrofien Schwierigkeiten. Zuerst muf}
man sich in die Poesie der Grunderfahrung einfithlen. Der Unterschied von
»gekufit-werden-vom-Mund“ und ,gekii8t-werden-vom-Kuf-des-Mun-
des®, der auf Latein noch musikalischer klingt (osculari ore suo, osculari
osculo oris suo) stammt aus dem Erleben. Er gibt kein abgeschmacktes Bild,
sondern Liebescrfahrung wieder. Was Bernhard vom Hohelied selbst sagt,
gilt auch von seinen Ansprachen: ,Es ist Liebe, die hier spricht, und wer



Erfahrung des Geistes 429

dies verstehen will, mufl zuerst lieben. Sonst wire es sinnlos, diesen Gesang
der Liebe zu lesen. Fiir ein kaltes Herz ist es namlich ganz und gar unmog-
lich, den tieferen Sinn eines solchen entflammten Sprechens zu begreifen.®

Die mystische Grunderfahrung der Liebe zeigt aber ein inneres Ge-
schichtetsein. Gott ist kein Mensch, auf den man direkt zugehen kann. Des
halb bewegt sich die Liebeserfahrung Gottes in einer Vermittlung, im Ge-
kufitwerden ,vom Kufl“, im Heiligen Geist. Gewifl, Bernhard bewegt sich
im traditionellen christlichen Glauben. Aber dieser Glaube ist kein Ge-
wand, das Tieferes verbirgt, sondern ist die Erfahrung selbst. Das sollte
- wenigstens als Ahnung und Hoffnung — meditiert werden. Nahe und Ab-
stand Gottes, seine personale Direktheit und zugleich unendliche Weite,
sein Da-Sein und dennoch in der Ewigkeit Thronen, sein sichtbares und
erfahrenes So-Sein und dennoch Ganz-Anders-Sein — diese bleibende
Dialektik der Gotteserfahrung ruft nach der Antwort, die sich in der christ-
lichen Offenbarung vom dreifaltigen Gott findet. Gottesmystik ist immer
Mystik des Dreifaltigen. Vorliegende Ansprache Bernhards kann in diese
Erfahrung einfithren. Doch nur, wer die Erfahrung oder die Sehnsucht
der Liebe kennt und sich nicht aus einem Defizit an Erfahrung in eine All-
Einheits-Ideologie fliichtet, wird mit Bernhard mitschwingen konnen:
»Heilige Liebe ist alles und jedes, was in diesem Gesang (des Hohenliedes)
zur Sprache kommt. Wir miissen uns daran erinnern, dafl diese Liebe von
sich selbst Kunde gibt, nicht durch Worte und Satze, sondern durch Tun
und Erfahrung. Es ist Liebe, die hier spricht, und wer dies verstehen will,
mufl zuerst lieben . . .“ Diesen eben schon bertihrten Satz schreibt Bernhard
gleich zu Beginn der Auslegung des Hohen-Liedes.

Neben Sprache und geistgeborener Liebe ist die Jesus-Bezogenheit das
dritte Kennzeichen der Bernhardinischen Mystik. Bernhard trennt nicht
zwischen Gott und Mensch, sondern erfihrt in dem einen Jesus von Nazaret
den Sohn des Vaters, das Wort Gottes. Hier zeigt sich wiederum das Be-
stechende seiner Mystik, die einen Hohepunkt der Gotteserfahrung tber-
haupt darstellt. Die Konkretheit und Innigkeit, die er in der Jesus-Begeg-
nung erlebt, ist untrennbar eins mit der theologischen Tiefe der Begeg-
nung mit dem Wort Gottes. Nur der Anfanger mufl noch trennen zwischen
Erfahrung und geistiger Durchdringung. Bei Bernhard sind sie eins und
tragen den Namen Jesu. Die letzten Abschnitte der Predigt sind nicht zu
verstehen ohne dieses lebendige Bewufltsein von der Einheit der ange-
sprochenen und geliebten Person, des Brautigams Jesus, der zugleich eins
mit Gott und eins mit uns Menschen ist. Von diesem Jesus her wird auch
das Wesen aller christlichen Gotteserfahrung unverkennbar deutlich: daf§
Gott da ist und dem Menschen begegnet — so direkt, wie es Bernhard mit
dem ,Siflen Wort Jesus“ besang; und dafl zugleich diese Unmittelbarkeit



Bernhard von Clairvaux 430

eine Vermittlung bedeutet — wer Gott in Jesus erfdhrt, weifl, dal Gott
grofler ist als alle Erfahrung. In dieser bleibenden Dialektik aber driickt
sich aus, was die Schrift an vielen Stellen den Heiligen Geist nennt, und
wofiir Bernhard es wagt, das Symbol vom Kuf8 zwischen dem Vater und
dem Sohn zu gebrauchen.

Homilie zum ersten Vers des Hohenliedes Salomos
Er kiisse mich mit dem Kuf seines Mundes

Heute mdchten wir, wie gestern versprochen, iiber das Erhabenste sprechen,
tiber den Kuf} des Mundes. Hort also aufmerksamer auf das, was noch kost-
licher, noch erlesener, noch subtiler ist.

(Von dem unaussprechlichen Kufl der Liebe zwischen Vater und Sohn)

Doch ich mochte meine Ansprache mit etwas beginnen, was sogar noch dar-
iber hinaus liegt. Jener ndmlich, der da sagt: Nur der Vater kennt den
Sohn und nur der Sohn, oder wem es der Sohn offenbaren wollte, kennt den
Vater (Mt 11, 27), hat nach meiner Meinung damit einen Kuf} gemeint, der
jenseits aller Worte und jenseits aller Erfahrung der Geschopfe liegt. Der
Vater namlich liebt den Sohn und umarmt ihn in einzigartiger und einziger
Liebe — der Hochste den Wesensgleichen, der Ewige den Gleich-Ewigen,
der Eine den Einzigen. Und er selbst wird in nicht geringerer Liebe vom
Sohn umarmt. Stirbt doch dieser aus Liebe zu ithm; so wie er es selbst be-
zeugt: Damit alle wissen, dafl ich den Vater liebe, steht auf, lafit uns gehen
(Joh 14, 31) — das meint zweifelsohne: ins Leiden hinein. Ist nicht dieses
einander zuneigende, zwischen Zeuger und Gezeugtem schwingende Er-
kennen und Lieben ein Kuf, der siifler ist, aber auch verborgener als alles
andere?

Ich bin sicher: zu einem solchen erhabenen und heiligen Geheimnis der
gottlichen Liebe hat nicht einmal ein Geschépf von der Wiirde der Engel
Zutritt. Selbst Paulus erfuhr doch, dafl jener Friede alle — auch die engel-
gleiche — Einsicht iibersteige (Phil 4, 7).

(Vom KuBl der Braut, das ist der Geist zwischen Vater und Sohn)

Nicht einmal die Braut, die sich doch vieles herausnehmen darf, wagt daher
zu sagen: Er kiisse mich mit seinem Mund. Dies steht nur dem Vater zu. Sie
aber bittet um Geringeres: Er kiisse mich mit dem Kuf3 seines Mundes (Hld
1,1).

Schaut also auf die neue Braut, die den neuen Kuf empfangt; zwar nicht
von seinem Mund, aber vom Kuf} seines Mundes.

Er hauchte sie an, berichtet die Schrift, und meint damit natiirlich Jesus
und die Apostel, das heifit die Urkirche; und sprach: Empfanget den Heili-



Erfahrung des Geistes 431

gen Geist (Joh 20, 22). Das war doch ein Kuf}! — womit wir allerdings nicht
das rein korperliche Geschehen meinen. Es ist der unsichtbare Geist! Des-
halb wurde er im Anhauchen des Herrn geschenkt, damit man versteht, daf}
er gleicherweise von ihm wie vom Vater ausgeht (Joh 15, 26). — Wahrhaf-
tig doch ein Kuf}, der beiden, dem Kiissenden und dem Gekiiflten, zu eigen
ist. Deshalb auch geniigt es der Braut, wenn sie vom Kuf des Brautigams
und nicht von seinem Mund selbst gekiifit wird. Es ist fiirwahr nicht gering
und abschitzig, vom Kuf} gekii’t zu werden; denn das heifdt doch, den Hei-
ligen Geist zu empfangen. Wenn wir also zu Recht annehmen, daf} der Va-
ter kit und der Sohn gekiilt wird, dann kann der Kufl selbst nur der Hei-
lige Geist sein. Er ist doch der Friede von Vater und Sohn iiber allem Un-
frieden, das unzerreifilbare Band, die personale Liebe, die untrennbare
Einheit.

Um ihn also geht es der kithnen Braut; um ihn bittet sie voll Vertrauen,
wenn sie nach dem Kufl verlangt. Sie hat ja auch das Unterpfand in der
Hand, so kithn und vertrauensvoll zu bitten. Als der Sohn ndmlich sprach:
Nur der Vater kennt den Sohn, und nur der Sohn den Vater, ergénzte er
dies um das andere Wort: Oder wem der Sohn es off enbaren wollte (Mt 11,
27). Die Braut aber vertraut fest darauf, dal er dieses Wort, wenn iiber-
haupt jemand, dann ihr zusagt.

Sie bittet also kithn um den Kuf}, das ist: um jenen Geist, in dem sich der
Vater wie der Sohn kundtun.

(Von der Erfahrung des Vaters und des Sohnes in der Liebe des Geistes)

Keiner von beiden kann jemals erkannt werden ohne den anderen. Des-
halb heiflt es: Wer mich sieht, sieht auch den Vater (Joh 14,9), und
anderswo bei Johannes: Niemand, der den Sohn ablehnt, hat den Vater;
wer aber den Sohn bekennt, hat auch den Vater (1 Joh 2,23). Klar und
deutlich ist damit gesagt, dafl weder der Vater ohne den Sohn, noch der
Sohn ohne den Vater erkannt wird. Der da sprach: Das ist das ewige Le-
ben, dafl sie dich, den wahren Gott erkennen und den du gesandt hast, Je-
sus Christus (Joh 17, 8), hat mit seinen Worten als Krone der Seligkeit nicht
das Erkennen von nur einem, sondern das Erkennen von beiden hinge-
stellt. Wird nicht auch von denen, die dem Lamm folgen, berichtet, dafl sie
seinen Namen und den Namen des Vaters auf der Stirn eingeschrieben ha-
ben? (Offb 14, 1-4). Das bedeutet doch: Sich des Erkennens von beiden
gleichzeitig rithmen.

Nun kdnnte einer sagen: ,Folglich ist die Anerkenntnis des Heiligen
Geistes nicht notwendig. Warum sonst schwieg er, da er das ewige Leben
als Erkennen von Vater und Sohn hinstellte, iiber den Heiligen Geist?“



Bernhard von Clairvaux 4382

Letzteres stimmt; doch wo der Vater und der Sohn voll erkannt werden,
da kann auch ihr beiderseitiges Gutsein, ndmlich der Heilige Geist, nicht
unerkannt bleiben. Oder kann jemand einen anderen ganz und gar erken-
nen und dabei in Unkenntnis sein, ob dieser guten oder bosen Willens sei?
So ist zwar nur gesagt: Das ist das ewige Leben, dafs sie dich, den wahren
Gott erkennen, und den du gesandt hast, Jesus Christus (Joh 17, 3); aber
wenn in dieser Aussendung sowohl die Gnadengunst des Vaters, der so
grofziigig aussendet, wie die des Sohnes, der so frei gehorcht, offenbart
werden, dann ist diesem Kundtun der beiderseitigen Gnadengunst der
Heilige Geist keineswegs mit Schweigen iibergangen. Die Liebe ndmlich
von beiden und ihre Giite, das ist der Heilige Geist.

Daf ihr die Gnade der dreifachen Erkenntnis nach ihrem sterblichen
Fassungsvermégen eingegossen werde, darum fleht die Braut, wenn sie den
KuB erbittet.

Sie erbittet ihn vom Sokn, weil es diesem zusteht, wem er will, kundzutun
(Mt 11, 27). Der Sohn aber, der sich kundtut, wem er will, offenbart darin
auch den Vater. Und dieses Offenbaren geschieht eben durch den Kuf, das
ist der Heilige Geist. So bezeugt es der Apostel: Uns aber hat Gott es
kundgetan durch seinen Geist (1 Kor 2, 10). Im Schenken des Geistes, worin
die Offenbarung geschieht, offenbart er auch diesen selbst. Schenkend tut er
kund — kundtuend schenkt er.

(Von der Einheit der Gotteserkenntnis und der Gottesliebe)

Die Offenbarung aber, die im Heiligen Geist geschieht, erleuchtet nicht nur
zum Erkennen, sondern entflammt auch zur Liebe. So lehrt der Apostel:
Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unseren Herzen durch den Heiligen
Geist, der uns geschenkt wurde (Rém 5, 5).

Das ist wohl auch der Grund, warum von denen, die Gott erkennen, ohne
ihn als Gott zu verherrlichen (R6m 1, 21), nicht gesagt wird, dafl sie aus der
Offenbarung des Heiligen Geistes erkannten; denn obgleich sie erkannten,
liebten sie nicht; denn so ist zu lesen: Gott ndmlich hat ihnen geoffenbart
(Rom 1, 19), wobei die Beifiigung, durch den Heiligen Geist fehlt. Diese
unfrommen Kopfe sollen sich nimlich nicht des Kusses der Braut beméch-
tigen; sie, die sich mit dem Erkennen, das aufbliht, zufrieden geben, vom
Erkennen aber, das aufbaut, nichts wissen wollen (1 Kor 8, 1).

Der Apostel selbst zeigt es auf, woher sie ihre Erkenntnis hatten: Durch
das ndmlich, was geschaffen ist, gelangten sie zur Erkenntnis (Rém 1, 20).
Und deshalb konnen wir sicher sein, dafl sie den, dem sie keinen Funken
Liebe schenkten, auch nicht voll und ganz erkannten. Hétten sie nimlich
eine volle Erkenntnis gehabt, dann hétten sie auch seine Giite erkannt, die
ihn fir ihre Erl6sung im Fleisch geboren werden und sterben liefl.



Erfahrung des Geistes 433

(Von der Liebe, die mit der Demut zusammengeht)

Vernimm auch weiter, was ihnen uiber Gott kundgetan wurde: Seine ewige
Kraft, heifdt es, und seine Gottheit (Rém 1, 20). Daran siehst du namlich,
daf} sie das, was in Gott erhaben, was in Gott majestdtisch ist, nur in eige-
ner Anmaflung, nicht aber im Geist Gottes erforschten. Was namlich in
Gott milde und demiitig von Herzen ist (Mt 11, 29), das blieb ihnen ver-
schlossen. Kein Wunder, auch ihr Haupt, der Behemoth, hat kein Auge
fiir das Geringe, sondern nur fir all das, was erhaben ist (1job 40, 15; 41,
26). David aber wandelte nicht im Bereich des Grofien und Wunderbaren
tiber sich selbst hinaus (Ps 130, 1), damit er nicht als Erforscher der Majes-
tat von der Glorie erdriickt werde (Spr 25, 27).

So sollt auch ihr immer an das denken, was der Weise mahnt: Erstrebe
nichts, was hoher ist, als du selbst; ergriinde nichts, was iiber deine Krifle
geht (Sir 3, 22). Wandelt also auf diesen Wegen im Geist (Gal 5,16) und
nicht im eigenen Furwitz. Die Weisheit des Geistes stachelt nicht die Neu-
gier an, sondern entzindet die Liebe. Deshalb auch vertraut sich die Braut,
die den sucht, den thre Seele liebt (H1d 3, 1), nicht ihren Sinneskréften an
und verlafit sich auch nicht auf das eitle Denken ithrer menschlichen Neu-
gier.

Sie verlangt den Kuf}; das heifit: Sie ruft den Heiligen Geist an. Von ihm
namlich erhilt sie beides zugleich: den Wohlgeschmack des Wissens und
das Salz der Gnade. Ein Wissen aber, das im Kufl geschenkt wird, wird in
Liebe empfangen; denn der Kufl ist das Zeichen der Liebe. Ein Wissen
aber, das aufbldht (1 Kor 8, 1), stammt nicht vom Kuf}; denn es ist ohne
Liebe.

(Noch einmal von der Einheit zwischen Weisheit und Hingabe)

Aber auch diejenigen, die sich fir Gott ereifern, doch mit Unverstand
(Rom 10, 2), maflen sich diesen Eifer irgendwie an. Denn der Kuf} der Gna-
de bringt beide Gaben mit sich: Das Licht der Erkenntnis und die Fille der
Hingabe. Es ist der Geist der Weisheit und der Einsicht (Jes 11, 2), der —
wie die Biene Wachs und Honig herbeibringt — sowohl das Licht der Er-
kenntnis entziindet, wie auch den Wohlgeschmack der Gnade eingiefit.

Niemand also glaube, dafl er den Kuf erfahren durfte, wenn er nur die
‘Wahrheit einsieht, aber nicht liebt, oder wenn er nur liebt, aber ohne Ein-
sicht bleibt. Fiirwahr, in diesem Kuf ist weder Raum far Irrtum noch fir
Lauheit.

Um die doppelte Gnade des heiligen Kusses zu empfangen, moge es die
Braut anders tun; sie moge ihre beiden Lippen bereithalten: den Verstand
zur Einsicht und den Willen zum Geschmack der Weisheit. Dann wird sie



Bernhard von Clairvaux 434

im Jubel liber den ganzen Kuf} héren diirfen: Gnade ist iiber deine Lippen
ausgegossen; deshalb hat Goit dich gesegnet fiir alle Ewigkeit (Ps 44, 1).

(Vom Offenbarwerden des Kusses zwischen dem Vater und dem Sohn)

So ergiefit der Vater, wenn er den Sohn kiflt, in ganzer Fiille das Geheim-
nis seiner Gottheit und haucht den Wohlgeschmack der Liebe ein. Das will
das Wort der Schrift besagen: Ein Tag schiittet sich aus hin zum anderen
Tag (Ps 18, 3).

Keinem Geschopt ist es gegeben, wie schon gesagt wurde, dieser immer-
wahrenden und einzigartigen gliicklichen Umarmung beizuwohnen; dies
gebiihrt nur dem Geist von beidem, der Zeuge und Wissender in diesem
gegenseitigen Erkennen und Lieben ist: Wer nur hat das Innere Gottes
erkannt? Wer nur war sein Berater? (Rom 11, 34).

Aber hier kann mir jemand vorhalten: ,, Von woher aber wurde dir das
kundgetan, was nach deinen eigenen Worten keinem Geschopf anvertraut
wurde?“

Es ist der Eingeborene, der im Schof$ des Vaters ruht, er selbst hat es uns
verliindet (Joh 1, 18). Verkiindet, sage ich, nicht mir Armseligen und Un-
wirdigen, sondern natiirlich dem Johannes, dem Freund des Briutigams
(Joh 3, 29), dessen Worte es sind; und auch dem anderen Johannes, dem
Evangelisten, dem Jiinger namlich, den Jesus liebte (Joh 13,23). Seine Seele
namlich war Gott wohlgefillig (Weish 4, 14), wiirdig des Namens und der
Gabe der Brautschaft, wiirdig der Umarmungen des Brautigams, wiirdig
sogar, an der Brust des Herrn zu ruhen (Joh 13, 25). Im Schofle des Einge-
borenen erhielt Johannes das, was dieser im Schofle des Vaters empfing.

Aber es war nicht er fir sich allein, sondern es waren alle jene, denen
der gleiche Engel des grofien Ratschlusses (Jes 9, 6) verkiindete: Ich nenne
euch Freunde, denn alles, was ich vom Vater vernahm, machte ich euch kund
(Joh 15,15). Von ihm empfing es auch Paulus; denn sein Evangelium
stammt nicht von einem Menschen; er erhielt es auch nicht iiber einen Men-
schen, sondern durch die Offenbarung Jesu Christi (Gal 1, 11 f).

So kénnen also diese alle in Freude und Wahrheit sagen: Der Eingebo-
rene, der im Schofie des Vaters war, er selbst hat es uns erzihlt (Joh
1,18).

Und dieses Erzihlen, was ist es anders als ein Kuf?

Aber ein Kufl vom Kufl und nicht unmittelbar vom Mund.

(Von dem einen Kuf}, dem einen Geist)

Hoére nun zu, wie der Kufl vom Mund beschrieben wird: Ich und der Vater
sind eins (Joh 10, 30), oder ich bin im Vater und der Vater ist in mir
(Joh 14, 10).



Erfahrung des Geistes 435

Das ist der Kuf von Mund zu Mund; und niemand von uns mafle sich
ihn an. Es ist ein KuR der Liebe und des Friedens; diese Liebe aber iiber-
ragt alles Verstindnis (Eph 3, 19) und dieser Friede ist jenseits aller Ein-
sicht (Phil 4, 7).

Was aber kein Auge sah und kein Ohr hérte, was in keines Menschen
Herz gelangte (1 Kor 2,9-10), das hat Gott dem Paulus kundgetan durch
seinen Geist; das bedeutet: durch den Kuf} seines Mundes.

Das Sein des Sohnes im Vater und des Vaters im Sohn (Joh 14, 10) ist
also der Kufl des Mundes. Es heifit aber auch: Nicht den Geist der Welt
haben wir empfangen, sondern den Geist, der aus Gott ist, damit wir er-
kennen, was uns von Gott geschenkt wurde (1 Kor 2,12); dies fiirwahr
ist der Kuf} vom Kufi.

(Von der Fiille der Gotteserfahrung)

Doch wir miissen noch deutlicher unterscheiden: Wer die Fiille selbst
empfiangt, der erhadlt den Kufl vom Mund. Wer aber von der Fiille (Joh
1, 16) empfangt, erhilt den Kuff vom Kuf.

Paulus ist fiirwahr grof}; aber er mag seinen Mund so hoch darbieten,
wie er will, selbst bis in den dritten Himmel hinein (2 Kor 12,2) —, er
bleibt doch notwendigerweise unterhalb des Mundes des Allerhochsten;
er bleibt im Bereich der eigenen, geschopflichen Moglichkeiten. Und da
es ihm niemals gegeben sein wird, das Antlitz der Glorie selbst zu er-
reichen, deshalb bittet er in Demut, daf sie zu ihm herabsteige und ihm
von oben her den Kuf schenke.

Der aber, der sein Gott-gleich-Sein nicht als Raub (Phil 2, 6) betrachte-
te, und der deshalb zu sagen wagte: Ich und der Vater sind eins (Joh 10,
30), weil er von gleich zu gleich mit ihm verbunden ist und ihn umarmt, er
bettelt nicht von einem niedrigen Standort her um den Kuf, sondern er
vereint Mund mit Mund in der gleichen erhabenen Hohe, und er erhilt den
Kuf} von seinem Mund in einzigartiger Wiirde.

Fur Christus also bedeutet der Kufl Fiille; fiir Paulus aber Teilhabe
daran. Und so rithmt sich jener, vom Munde gekiifit zu werden, wéhrend
dieser das Gleiche vom Kuf erfihrt.

(Von unserer, der Menschen Erfahrung)

So ist gliicklich zu preisen der Kuf}, in dem nicht nur Gott anerkannt,
sondern der Vater geliebt wird. Voll erkannt wird er ja nur, wenn er voll-
kommen geliebt wird. Spirt ihr nicht von innen her manchmal, daf der
Geist des Sohnes in euch rufl: Abba Vater (Gal 4, 6)? Hier hat euer Inneres
die Kiihnheit, von der vaterlichen Giite sich geliebt zu wissen; denn es
erfahrt die Zuneigung des gleichen Geistes, der auch den Sohn beseelt.



Karl Rahner 436

Vertraue, wer immer du auch bist, vertraue, halte dich nicht zogernd
zuriick (Jak 1,6). Im Geiste des Sohnes wisse: Du bist Tochter des Vaters.
du bist Braut oder Schwester des Sohnes.

Mit den beiden letzten Worten benennt niamlich die Schrift den, der
dies erfahrt, wie leicht zu zeigen ist; es kostet mich nicht viel Miihe.

So klingt doch die Stimme des Brautigams hintiber zu ihr: Komm in
meinen Garten, meine Schwester, meine Braut (H1d 5, 1). Sie ist Schwester,
weil sie von dem einen Vater herkommt; sie ist Braut, weil sie in dem
einen Geist lebt. Wenn schon die leibliche Hochzeit die Zwei zu einem
Fleisch werden lifit (Gen 2,24; 1 Kor 6, 16), dann verbindet doch das
Band geistlicher Brautschaft die beiden noch enger zu einem Geist. Es heifit
doch: Wer dem Herrn anhingt, ist ein Geist (1 Kor 6, 17).

Aber vernimm auch, wie es vom Vater heifit. Er steigt liebevoll zu ihr
herab und nennt sie Tochter; zugleich fithrt er sie als Schwiegertochter
in die liebende Umarmung des Sohnes: Hire, Todhter, schau und offne
dein Ohr und vergif§ dein Stammesvolk und das Haus deines Vaters; denn
der Kénig verlangt nach deiner Schonheit (Ps 44, 11-12).

Seht nun, er ist es, von dem die Braut den Kuf erfleht. O heilige Seele,
habe Ehrfurcht, denn er ist dein Herr und Gott. Er sei, wenn auch nicht
gekiflt, so doch angebetet (Ps 94, 6-7) mit dem Vater und dem Heiligen
Geist von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.

Die menschliche Sinnfrage
vor dem absoluten Geheimnis Gottes

Karl Rahner S, Miinchen

Jede Zeit hat von der Eigenart ihrer Situation her gewisse Schliisselbe-
griffe, die die Aufgabe und Sehnsucht einer solchen Zeit zusammenfassen.
Die Christen werden immer Glaube, Hoffnung, Liebe zu solchen Schliissel-
begriffen zdhlen, auch wenn sie selber im Lauf der Geschichte des Christen-
tums den Akzent in diesem Ternar verschieden gesetzt haben. Einer der
vielen Schliisselbegriffe war gewifl Logos; er hat in der Geistesgeschichte der
Spitantike eine grofle Rolle gespielt. Ordo hat man in der Philosophie
und Theologie des Hochmittelalters, bei Thomas von Aquin, als Schliissel-





