Karl Rahner 436

Vertraue, wer immer du auch bist, vertraue, halte dich nicht zogernd
zuriick (Jak 1,6). Im Geiste des Sohnes wisse: Du bist Tochter des Vaters.
du bist Braut oder Schwester des Sohnes.

Mit den beiden letzten Worten benennt niamlich die Schrift den, der
dies erfahrt, wie leicht zu zeigen ist; es kostet mich nicht viel Miihe.

So klingt doch die Stimme des Brautigams hintiber zu ihr: Komm in
meinen Garten, meine Schwester, meine Braut (H1d 5, 1). Sie ist Schwester,
weil sie von dem einen Vater herkommt; sie ist Braut, weil sie in dem
einen Geist lebt. Wenn schon die leibliche Hochzeit die Zwei zu einem
Fleisch werden lifit (Gen 2,24; 1 Kor 6, 16), dann verbindet doch das
Band geistlicher Brautschaft die beiden noch enger zu einem Geist. Es heifit
doch: Wer dem Herrn anhingt, ist ein Geist (1 Kor 6, 17).

Aber vernimm auch, wie es vom Vater heifit. Er steigt liebevoll zu ihr
herab und nennt sie Tochter; zugleich fithrt er sie als Schwiegertochter
in die liebende Umarmung des Sohnes: Hire, Todhter, schau und offne
dein Ohr und vergif§ dein Stammesvolk und das Haus deines Vaters; denn
der Kénig verlangt nach deiner Schonheit (Ps 44, 11-12).

Seht nun, er ist es, von dem die Braut den Kuf erfleht. O heilige Seele,
habe Ehrfurcht, denn er ist dein Herr und Gott. Er sei, wenn auch nicht
gekiflt, so doch angebetet (Ps 94, 6-7) mit dem Vater und dem Heiligen
Geist von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.

Die menschliche Sinnfrage
vor dem absoluten Geheimnis Gottes

Karl Rahner S, Miinchen

Jede Zeit hat von der Eigenart ihrer Situation her gewisse Schliisselbe-
griffe, die die Aufgabe und Sehnsucht einer solchen Zeit zusammenfassen.
Die Christen werden immer Glaube, Hoffnung, Liebe zu solchen Schliissel-
begriffen zdhlen, auch wenn sie selber im Lauf der Geschichte des Christen-
tums den Akzent in diesem Ternar verschieden gesetzt haben. Einer der
vielen Schliisselbegriffe war gewifl Logos; er hat in der Geistesgeschichte der
Spitantike eine grofle Rolle gespielt. Ordo hat man in der Philosophie
und Theologie des Hochmittelalters, bei Thomas von Aquin, als Schliissel-



Die menschliche Sinnfrage 437

begriff empfunden. Aufklirung, Emanzipation aus Selbstentfremdung,
Utopie, Hoffnung sind solche zentralen Worte, die die menschliche Exi-
stenz als ganze anrufen wollen und uns Heutigen in den Ohren klingen.
Ob Schlusselbegriffe genuin christlichen Ursprungs sind oder mehr von
auflen, kritisch, vielleicht anklagend, auf jeden Fall herausfordernd an
das Christentum und die Kirche herantreten, jedenfalls sind die Christen
und ihre Theologen dazu aufgerufen, die Verkindigung der christlichen
Botschaft mit ihnen zu konfrontieren, die Botschaft an ihnen und sie an der
Botschaft zu messen und so einen geschichtlichen Kairos heraufzufiihren,
der sowohl dem Christentum und seiner uniiberholbaren Botschaft wic
der Aufgabe und Sehnsucht der jeweiligen geschichtlichen Stunde Ge-
niige tut.

Zu solchen Schlisselbegriffen mit ihrer evokativen Kraft und ihrer
schrecklichen Vieldeutigkeit darf auch das Wort ,Sinn“ gerechnet werden.
Die christliche Theologie im Dienste der Verkiindigung der Kirche ist
darum aufgerufen, sich diesem Wortsinn zu stellen, dieses Wort kritisch zu
befragen, von ihm sich kritisch befragen zu lassen, sich auch mit diesem
Wort auf einen Jakobskampf einzulassen, damit aus diesem Kampf Segen
erstehe sowohl fur die nach Sinn fragenden Menschen wie fiir die Theolo-
gie selbst und damit auch fir die Verkindigung. In den folgenden kurzen
Uberlegungen kann es sich nicht darum handeln — das wiirde mehr
Raum erfordern als gegeben ist —, alles in der Theologie aufzubieten, um
es mit der Sinnfrage zu konfrontieren. Wir beschrinken uns vielmehr auf
ein einziges Datum der katholischen Theologie, um es mit der Sinnfrage in
Beziehung zu setzen. Dieses eine Datum ist die Unbegreiflichkeit Gottes.
Hier, immer und in alle Ewigkeit. Wir fragen also: Was bedeutet es fiir
die Sinnfrage innerhalb einer christlichen Theologie und Verkiindigung,
wenn wir als Christen die Unbegreiflichkeit Gottes bekennen? Natiirlich
ist bei einer solchen Frage, so sehr sie sich ausdriicklich auf ,Sinn“ bezieht
und von der Unbegreiflichkeit Gottes her nach einem Verstindnis des
Wortes Sinn sucht, auch umgekehrt das Wort Unbegreiflichkeit in die
Frage gestellt.

Gottes Unbegreiflichkeit in Glaubenslehre und theologischer Uberlieferung

Es missen zundchst einige Bemerkungen vorgetragen werden tber die
Glaubenslehre von der Unbegreiflichkeit Gottes, ohne dafl zunéchst diese
Lehre schon mit der Sinnfrage konfrontiert wird. Die kirchliche Lehre
spricht nicht selten von der Unbegreiflichkeit und der Unaussagbarkeit
Gottes. Schon in der alten Kirche, bei Leo dem Grofien, taucht das Wort
»incomprehensibilis* auf (DS 294), ebenso bei Martin L. (DS 501); im XI.



Karl Rahner 438

Konzil von Toledo (675) wird gesagt, dafl Gott in seiner Wesenheit unaus-
sagbar (ineffabilis) sei (DS 525). Im berithmten Glaubensbekenntnis des
IV. Laterankonzils von 1215 wird Gott incomprehensibilis und ineffabilis
genannt (DS 800; 804). Ebenso heifit Gott in der Erkldrung des I. Vatika-
nischen Konzils incomprehensibilis, und es wird von ihm gesagt, daf§ er
uber alles, was aufer ihm ist und gedacht werden kann, unaussagbar
(ineffabiliter) erhaben sei (DS 3001).

Unbegreiflichkeit und Unaussagbarkeit Gottes gehoren somit wie selbst-
verstandlich in den kirchlichen Glaubensbekenntnissen zu den Attributen
Gottes, mit denen deutlich gemacht werden soll, was mit Gott iberhaupt
gemeint ist. Diese Unbegreiflichkeit Gottes, die schon im Alten Testament
gesehen wird, wenn da auch nicht als die seines Wesens, sondern als die
seines schopferischen Handelns mit seiner Welt und ihrer Geschichte, wird
im selben Sinne bei Paulus gefeiert, wenn er nicht nur die gesamte Heilstat
Gottes in Christus als Mysterium preist, sondern sie auch ausdriicklich als
unauslegbar und als spurenlos bezeichnet (R6m 11, 33). Von da aus hat
dann die ,negative Theologie“ den Begriff der Unbegreiflichkeit des
Wesens Gottes entwickelt, im Osten vor allem bei den Kappadoziern und
im Westen bei Augustinus.

Bei dieser negativen Theologie der Unbegreiflichkeit des Wesens Gottes
darf aber, so sehr sie im Recht ist, nicht vergessen werden, dafl diese Un-
begreiflichkeit auch fir die Verfiigungen von Gottes Freiheit gilt, an wel-
chen sich urspriinglich das Verstindnis fiir seine Unheimlichkeit iiberhaupt
entziindete. Wenn wir hier die franziskanische Metaphysik der Freiheit
und der Liebe, die fir unsere Frage an sich gewif} eine fundamentale
Bedeutung hat, tiberspringen, dann kénnen wir nach den Untersuchungen
von Pius Siller sagen, dafl in der mittelalterlichen Philosophie und Theolo-
gie die Lehre von der incomprehensibilitas Gottes einen ausgezeichneten
Ort und Rang ebenso bei Thomas von Aquin erhalt!. Bei ihm ist dariiber
die Rede nicht so sehr innerhalb einer metaphysischen Charakteristik Got-
tes, sondern innerhalb der Offenbarungstheologie: in der anthropologi-
schen Eschatologie, der Christologie und der theologischen Hermeneutik;
diese Unbegreiflichkeit Gottes ermdglicht bei Thomas erst eigentlich die
Offenbarung Gottes als solche, ohne dafl der Mensch Gott wird.

Wir verzichten hier darauf, die subtile Theologie der Unbegreiflichkeit
Gottes bei Thomas und von daher bei Siller genauer zu entfalten und
verweisen fiir diese genauere Frage iiber die Unbegreiflichkeit als Weise

1 Vgl. die Arbeit des Vs.: ,Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nady Thomas v. Aquin®,
in: Schriflen zur Theologie Bd. XI1., 306-319; in dieser Arbeit sind auch die Untersuchun-
gen meines Schiilers P. Siller (bisher ungedruckte Dissertation: Die Incomprehensibilitas
Dei bei Thomas von Aquin, Innsbruck 1963) dankbar verwertet worden.



Die menschlidhe Sinnfrage 439

cines Verstehens iiberhaupt und iiber die Unbegreiflichkeit Gottes auf
Thomas und Siller selbst. Wir diirfen uns hier mit einem etwas primi-
tiveren Begriff der Unbegreiflichkeit Gottes begniigen, zumal ja die kir-
chenamtliche und normale Theologie sich keine allzu grofle Miihe geben,
diesen Begriff selber noch zu erkliren. Hier sei nur zundchst noch ange-
merkt, daff nach dieser traditionellen Lehre die Unbegreiflichkeit Gottes
auch in der unmittelbaren Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht be-
stehen bleibt, also nicht blof die Eigentiimlichkeit der Erkenntnis Gottes
im irdischen Leben des Pilgers, sondern auch sein Verhiltnis zu Gott in
seiner Vollendung der Ewigkeit bestimmt.

Wie kann der ewig unbegreifliche Gott der Sinn unseres Lebens sein?

Wir begniigen uns mit diesen wenigen Andeutungen deshalb, weil wir ja
nicht eigentlich itber diese Unbegreiflichkeit Gottes in sich selbst, sondern
iiber die menschliche Sinnfrage nachzudenken haben, iiber diese allerdings,
insofern sie mit der dogmatischen Lehre des Glaubens iiber die Unbe-
greiflichkeit Gottes konfrontiert wird. Es kann selbstverstindlich gar nicht
anders sein, als daf} in der religiésen Erfahrung, in einer Metaphysik und
in der Theologie eine solche Konfrontation immer wieder geschieht, als
daf das ,adoro te devote, latens Deitas“, die ehrfiirchtige Anbetung der
verborgenen Gottheit, eine Grundstimmung religiéser Erfahrung und
Spekulation ist. Das soll gewifl nicht bestritten werden. Aber dennoch wird
man sagen diirfen, daf in der kirchenamtlichen Lehre und in der traditio-
nellen Schultheologie die Unbegreiflichkeit Gottes eine der Eigenschaften
Gottes neben vielen anderen ist, als Finzelthema tradiert wird, aber ei-
gentlich doch fiir das Ganze der Lehre von Gott und unseres Verhiltnisses
zu ihm keinen wirklich systematisch durchherrschenden und alles andere
mittragenden Rang einnimmt. Wenn man schon sehr viel und vielerlei
iiber Gott und unser Verhiltnis zu ihm in Natur und Gnade gesagt hat,
wird dann auck noch hinzugefiigt, er sei unbegreiflich; man redet iber
Gott, seine Existenz und seine Erkennbarkeit, sein Verhéltnis zu uns in
Natur und Gnade, ohne dafl im ersten Ansatz schon fiir das Verstindnis
seines Wesens und fiir die Eigentiimlichkeit einmaliger Art dieses Wesens
die Unbegreiflichkeit Gottes von vornherein, immer und tiberall mitbe-
stimmend ist. Ferner: Wenn man die unmittelbare Anschauung Gottes
als das eine, eigentliche und allein erfilllende Ziel des Menschen preist,
wenn man betet, ,ut te relevata cernens facie visu sim beatus tuae gloriae®,
,daB ich dich schaue enthiillten Angesichts und selig sei im Anschauen
deiner Herrlichkeit“, dann hat man praktisch doch vergessen, dafl diese
Seligkeit ewiger Klarheit das Kommen vor die Unbegreiflichkeit Gottes



Karl Rahner 440

in Unmittelbarkeit ist. Man sagt dann nach dem Preis des lauteren
unendlichen Lichtes der ewigen Gottheit, das sich endlich in Geist und
Herz der Kreatur senkt und alle irdische Nacht fiir immer vertreibt, hin-
terdrein und als leise gesprochene Anmerkung, dafl Gott auch da unbe-
greifllich bleibe, aber man empfindet diese Unbegreiflichkeit doch eher als
ein Randphanomen, als einen Tribut an die eigene endliche Kreatiirlich-
keit bei einer Seligkeit als dem ewigen Genufl des an Gott Gesehenen
und Begriffenen. Die Unbegreiflichkeit Gottes ist nicht das Gesehene, son-
dern das Nichtgesehene, von dem man eigentlich nur wegblickt.

Wenn somit die natiirlich im Christentum nirgends geleugnete Unbe-
greiflichkeit Gottes in dieser doppelten seltsamen Weise verstanden wird,
wenn auch nur unreflex und unthematisch und im Grunde gegen den
eigentlichen Sinn dieser Unbegreiflichkeit, dann ist es nicht mehr verwun-
derlich, dafl in der traditionellen Behandlung der Sinnfrage das Thema
der Unbegreiflichkeit Gottes nicht wirklich deutlich und hart vorkommt.

Dieses Vergessen der Unbegreiflichkeit Gottes dort, wo man bei uns
Gott als letzte, einzige, alles erhellende Antwort auf die radikale Sinn-
frage des Menschen rithmt, scheint mir offenkundig zu sein. Fiir uns wan-
delt der Mensch, der Gott nicht kennt, in Finsternis; im Lichte aber der,
der Gott erkennt und ihn in das Kalkil seines Lebens einsetzt als den
Posten, der alle Rechnungen aufgehen 14fit. Gott wird von uns gepriesen
als der eine, umfassende, alle Ratlosigkeiten letztlich auflosende Sinn
unserer Existenz, in dem alle partiellen Sinnerfahrungen erst ihren rechten
Platz und ihre Integration finden. Gott klart auf, verbindet, ordnet ein,
lost Dissonanzen, ist die selig in sich selbst in reiner Einheit weilende
Zufluchtsburg, in die wir iiber alle Unverséhntheiten des Lebens und der
Erkenntnis hinweg flichten dirfen. Er ist fiir uns das Licht, der ewige
Friede, die Versohnung, die Einheit schlechthin, der Punkt, und zwar fir
uns erreichbar, von dem aus alle die fiurchterlichen Dissonanzen der Natur
und der Geschichte in einer reinen, sinnvollen Harmonie zusammenklin-
gen. Er ist der Sinn schlechthin, und wenn wir diesen an sich natiirlich
richtigen Satz sagen, dann denken wir unwillkirlich Sinn nach unserem
Sinn, also als das Durchschaute, das Verstandene, das Verfiigte, das was
sich vor uns rechtfertigt und sich in unsere Hand, in unsere Verfiigung
gibt, damit endlich der Schmerz der Sinnleere der unbeantworteten Frage
aufhore.

Alle diese Beschworung Gottes als der einen und umfassenden Antwort
auf die eine und ganze unendliche Frage, die der Mensch ist, soll wahr-
haftig nicht verworfen werden. Es gibt partielle Sinnerfahrungen, so
schwer es sein mag, reflex zu sagen, was mit Sinn eigentlich gemeint ist,
und alle diese partiellen Sinnerfahrungen weisen auf den einen im Un-



Die menschliche Sinnfrage 441

endlichen liegenden Punkt hin, an dem sich die partikuldren Sinnerfah-
rungen treffen, in urspriinglicher Einheit schon vorweggenommen und un-
tereinander versohnt sind, so dafl wir diesen urspriinglichsten, alles
einenden, utopischen und gerade so realsten Sinn schlechthin mit Recht
Gott nennen. Aber wenn wir so mit der letzten Kraft des Geistes und des
Herzens, der Theorie und der Praxis das Hochste ahnen und verlangen,
stiirzen wir dann nicht wieder von der hochsten Hohe unserer Existenz in
den leersten Abgrund der Sinn-Losigkeit, wenn wir von diesem Héchsten
sagen, es sei unbegreiflich? Wie kann das Unbegreifliche und Namenlose
der Sinn sein, den wir haben? Man kann doch nicht diese Unbegreiflich-
keit als eine Eigentiimlichkeit Gottes verstehen, die er auch hat zeben den
anderen Eigenschaften, die, von jener verschieden, dann die Fiille des
Sinnes abgeben, nach dem wir verlangen. Eben diese anderen Eigenschaf-
ten Gottes, die wir als den Sinn unserer Existenz erkldren, sind unbegreif-
lich; diese Unbegreiflichkeit ist nicht eine Eigenschaft Gottes neben ande-
ren, sondern die Eigenschaft seiner Eigenschaften. Und so bleibt die Frage,
wie dieser Unbegreifliche unser Sinn sein konne.

Zur Vorsicht muf} hier an dieser Stelle noch eine spezifisch theologische
Anmerkung gemacht werden: Man kann auf dem Boden des christlichen
Glaubens nicht sagen, Gott sei nur insofern Garant und Inhalt des Sinnes
unserer Existenz, als er schopferisch ein Endliches bewirke, das (formali-
ter, wie die Scholastiker im Unterschied zu efficienter sagen wirden) einer-
seits unsere Sinnerfiillung bedeute und das andererseits, weil endlich und
so nicht unbegreiflich, der scheinbar uniiberwindlichen Ausweglosigkeit
entgehe, in die wir geraten sind. Ein solcher Ausweg ist unmoglich, weil
fiir den dhristlichen Glauben nicht eine endliche, wenn auch von Gott
geschaffene Wirklichkeit, sondern Gott an sich selber in Unmittelbarkeit
Ziel und Sinnerfiillung des Menschen, wenn auch aus reiner Gnade, ist.

Zur Verdeutlichung der Schwierigkeit mufl iberdies noch hinzugefigt
werden, dafl diese Unbegreiflichkeit selbstverstindlich nicht nur jene
Eigentimlichkeiten Gottes radikal bestimmt, die ihm an und fiir sich
selber zukommen, sondern auch seine auf uns hin ,relativen Eigenschaf-
ten, die Entschliisse also seiner Freiheit, seine Gerechtigkeit, seine Barm-
herzigkeit, seine Treue und so fort. Wenn wir nicht auch diese, gewisser-
maflen fiir uns selber existentiell entscheidenden Eigenschaften Gottes, die
relativ zu uns sind, sofort und im ersten Ansatz schon als unbegreiflich
verstehen, ist eine solche Aussage von vornherein verfehlt und trifft den
wirklichen Gott iiberhaupt nicht. Werden wir aber dieser Einsicht wirklich
gerecht, wenn wir in einer apologetischen Theodizee des furchtbaren
Weltenlaufes und der Schrecklichkeit der Menschheitsgeschichte zu schnell

und salbungsvoll sagen, im Himmel werde uns der gute Sinn des Wel-



Karl Rahner 442

tenlaufes und der Menschheitsgeschichte in strahlender Klarheit aufgehen?
Vergessen wir dann nicht, dafl, auch gerade wenn wir Gott von Ange-
sicht zu Angesicht schauen, er auch in seiner Freiheit, in der er die Welt-
geschichte verfiigt, der Unbegreifliche ist und gerade diese Unbegreif-
lichkeit, an der wir hier leiden, dort erst recht mit schrecklichem Glanze
erstrahlt? Gilt, wenn wir die Unbegreiflichkeit der Entscheidungen des
freien Gottes ernst nehmen, nicht erst recht fiir den Himmel, was der
Psalmist (94, 6) in der Vulgata betet: ,Kommt, lafit uns anbeten und
niederfallen und weinen vor dem Herrn, der uns gemacht hat?“ Sagt
nicht Paulus gerade von dem freien Heilshandeln Gottes, seine Gerichte
seien unbegreiflich und seine Wege unerforschlich (Rém 11, 33)? Ist das
nur wahr, solange wir noch auf diesen Wegen pilgern oder gilt es nicht
erst recht, wenn wir am Ende dieser Wege angekommen sind?

Es ist nicht so einfach bei der Sinnfrage an Gott zu appellieren und dabei
zu meinen, es sei dann alles klar, alle Finsternis aufgelichtet, alle Pro-
bleme geldst, aller Sinn in reiner Fiille herbeigerufen, wenn man das
Wort Gott nennt. Man konnte, wenn man dieses Wort wirklich versteht,
ebenso gut sagen, es verbiete sich jetzt und in alle Ewigkeit, in irgendeiner
Wirklichkeit einen Sinn zu suchen und zu finden meinen, der fir uns er-
greifbar und durchschaubar ist.

Was sollen wir sagen? Eines ist sicher: Wenn wir die Sinnfrage stellen
und zu beantworten suchen unter dem neuzeitlichen Erkenntnisideal, nach
dem Erkenntnis erst dann zu ihrem Wesen und Ziel kommt, wenn sie
durchschaut und so das Erkannte beherrscht, wenn sie aufldst in das fur
uns Fraglose und Selbstverstdndliche, wenn sie nur mit klaren Ideen arbei-
ten will und die Bedingungen der Mdéglichkeit ihrer selbst bis zum letzten
reflektieren will, wenn sie sich selber als autonom die Grenzen dessen
setzen will, was sie angeht und was nicht, wenn sie tiber das schweigen
will, worliber man nicht klar reden kann, wenn ihr Interesse nur den
funktionalen Zusammenhidngen der Einzelheiten ihrer Erfahrungswelt
gilt, kurz, wenn das neuzeitliche Erkenntnisideal als selbstverstdndlich
und keiner Rechtfertigung bediirftig herrscht, dann kann das Wort von der
Unbegreiflichkeit Gottes nur noch als Todesurteil iiber die Sinnfrage ver-
standen werden, wobei es dann gleichgiiltig ist, wie man bei diesem Ver-
bot einer universalen Sinnfrage mit dem Leben fertig werden will.

Zwei Grundfragen zur hell-dunklen ,Losung“ der Aporie

Wir erhalten somit einerseits die universale Sinnfrage als unausweichlich
und legitim aufrecht und sagen andererseits das Wort von der Unbegreif-
lichkeit Gottes nicht nur irgendwo innerhalb des theologischen Systems



Die menschliche Sinnfrage 443

auch aus, sondern anerkennen seine Macht iber alles andere und kon-
frontieren es mit dieser Sinnfrage. Unter diesen Voraussetzungen schei-
nen uns vor allem zwei Fragen zu stellen zu sein: Erstens, wie mufl
grundsitzlich und von vornherein das Wesen der menschlichen Erkennt-
nis gedacht werden, damit sie die Frage nach der Unbegreiflichkeit Gottes
iiberhaupt stellen kann, damit deutlich wird, daf§ sie das Befafitsein mit
der Unbegreiflichkeit Gottes sich nicht von vornherein verbieten darf;
zweitens, wie mufl genauver der Akt des Menschen gedacht werden, in dem
der Mensch die Unbegreiflichkeit Gottes vorlassen kann, ohne an dieser
Unbegreiflichkeit zu zerbrechen oder sie als fiir ihn selbst gleichgiltig bei-
seite zu schieben? Diese beiden Fragen hangen natiirlich eng zusammen,
sind aber nicht einfach identisch, da erst die zweite Frage deutlich macht,
dafl die Erkenntnis als solche sich selber uberschreiten, sich in das Ganze
der menschlichen Existenz hinein aufheben muf}, wenn sie vor die Unbe-
greiflichkeit Gottes gerat.

Daf} die Beantwortung dieser beiden Fragen etwas mit der angemesse-
nen Stellung der Sinnfrage und ihres Verstidndnisses zu tun hat, ist ohne
weiteres klar: Absoluten Sinn gibt es fiir uns nur in Gott, und darum
kann diese Sinnfrage nur richtig verstanden und beantwortet werden,
wenn immer gleichzeitig an Gottes Unbegreiflichkeit und darum an die
beiden Fragen gedacht wird, die eben formuliert wurden. Natirlich kon-
nen hier za diesen beiden Fragen nur ein paar Andeutungen vorgetragen
werden, die von der Sache selbst immer wieder {iberfordert sind.

a) Wie mufl die Erkenntnis selbst im ersten Ansatz gedacht werden,
damit sie iiberhaupt mit der Unbegreiflichkeit Gottes etwas zu tun haben
kann? Wenn die Vernunft schon im ersten Ansatz das Vermdgen der Er-
kenntnis der Einzelwirklichkeiten des Bewuftseins und ihrer gegenseitigen
funktionellen Verkniipfungen wire, dann kénnte die Unbegreiflichkeit
Gottes weder als Frage noch als Aussage zur Gegebenheit kommen oder
miifite von ihr von vornherein als ein Unbegriff wie der eines viereckigen
Kreises abgelehnt und verworfen werden als ein Wort, unter dem man
sich nur scheinbar etwas denken kann. Der erkennende Geist des Men-
schen kann nicht so gedacht werden, dafl er blof im Lauf seiner Unter-
nehmungen auch einmal auf das st6Rt, das man Gott nennt, und diesem zu-
falligen Gegenstand dann auch noch das Pradikat , Unbegreiflichkeit” zu-
erteilt als eine Eigenschaft, die diesem zufillig entdeckten Einzelgegen-
stand der Erkenntnis neben andern auch noch zukommt. Wird die Ver-
nunft des Menschen so nenzeitlich, so aposteriorisch, positivistisch, funk-
tionell begriffen (auch wenn dann noch wissenschaftstheoretisch die Re-
geln des Funktionierens dieser so gedachten Vernunft entfaltet werden),



Karl Rahner 444

dann kann diese Vernunft nie das Vermégen der Erkenntnis der Unbe-
greiflichkeit Gottes sein, schon darum nicht, weil Gott selbst nicht so als
partikuldrer Einzelgegenstand unter den iibrigen Gegebenheiten des Be-
wuftseins gedacht werden kann, und weil eine Vernunft, die es schledht-
hin zundchst mit dem durch funktionale Zusammenhinge Bestimmbaren
zu tun hat, es nicht hinterdrein mit etwas zu tun bekommen kann, das
solcher so gedachten Aprioritit moglicher BewuBtseinsgegebenheiten
schlechthin widerspricht. Die Vernunft muf urspriinglicher verstanden
werden gerade als das Vermdgen des Unbegreiflichen, als Vermogen des
Ergriffenwerdens durch das immer Unbewaltigbare, urspriinglich nicht
als Vermogen des Begreifens, das bewiltigt und untertan macht. Die
Vernunft mufl verstanden werden als (um mit Thomas von Aquin zu
sprechen) Vermégen des excessus, als Vor-gang in das Unzugingliche.
Wenn die Vernunft nicht von vornherein als das Vermogen der Unbegreif-
lichkeit, des unauslotbaren Geheimnisses, als das Innewerden des Unaus-
sagbaren begriffen wiirde, dann kime alle nachtrigliche Rede von der
Unbegreiflichkeit Gottes zu spit, stiefle auf taube Ohren, konnte nur als
Anzeige eines nur vorldufigen Restes an Gegenstandlichkeit verstanden
werden, der von der alles verzehrenden Vernunft noch nicht aufgearbei-
tet ist, es aber iiber kurz oder wenigstens lang sein wird.

Nun ist aber tatsichlich die Vernunft dieses Wesens, auch wenn sie
immer gerne bei dem klar Begriffenen und Umgriffenen halt macht und
verweilt, auch wenn sie immer vergifit, wovon her die klare Helle ihrer
Einzelerkenntnisse herkommt. Sie hat ja jeden Gegenstand, wenn sie ihn
ergreift und begreift, immer schon tberschritten in eine Unendlichkeit
hinaus, die als die nicht durchmessene da ist, gerade so und nicht anders;
sie ergreift den Einzelgegenstand immer, indem sie auch schweigend weif3,
dafl er immer mehr ist und bleibt, als was an ihm ergriffen wird. Sie
ortet den einzelnen Gegenstand innerhalb von Bezugssystemen, die selber
nicht genau fixiert und bestimmt sind und in denen eine solche Einzel-
wirklichkeit einen Ort hat, ohne auf ihn schlechthin und fiir immer fest-
gelegt zu sein. Sie denkt immer mit dem schlechten Gewissen — das, wenn
gegeben und angenommen, das gute Gewissen ist —, dafl sie ihre eigenen
Voraussetzungen selber nie addquat verstanden und legitimiert hat, ob-
wohl dies doch die Voraussetzung dafir ware, dafl sie sich auf ihre Ein-
zelerkenntnisse unbedingt verlassen kann. Sie erkennt und jede Erkennt-
nis, die ein einzelnes aussagt, ist begleitet mit dem unheimlichen Inne-
werden ihrer Vorldufigkeit. Nur weil wir nicht wissen, konnen wir etwas
zu wissen versuchen; nur weil wir ins Unbeantwortete hinein fragen und
so letztlich ins Unsagbare, konnen wir Antworten héren, die, je besser
sie sind, umso mehr neue Fragen aufwerfen.



Die menschliche Sinnfrage 445

Das Begreifenwollen und damit die umgreifenwollende Frage iiber-
haupt und in all dem das rationale, immer schon Rechenschaft fordernde
Subjekt stellen sich bei jeder Antwort nochmals selber in die Frage, so
dafl die Unbegriffenheit die Unbegreiflichkeit wird und die grenzenlose
Frage der einzige Ort, an dem die Frage selbst die Antwort wird, die Hei-
mat, in der die Unbegreiflichkeit, Gott genannt, wohnt und allein uns
birgt. Wenn man das Immerschonhinaussein tiber den einzelnen Erkennt-
nisgegenstand als Bedingung der Maoglichkeit seiner Erkenntnis, weil es
nirgends halt machen kann, als Finsternis empfinden will, dann kann man
getrost sagen, daf} diese Finsternis die Bedingung des Lichtes ist, das einen
Einzelgegenstand erhellt, dann kann man sagen, dafl nur im Fallen in
einen unauslotbaren Abgrund hinein das Einzelne ergriffen wird, an dem
wir meinen uns festhalten zu konnen. Kurz: Die schlichte Tatsache, die
in jeder Erkenntnis unweigerlich neu bejaht wird, dafl ndmlich jede
Einzelerkenntnis nur innerhalb eines unendlichen Prozesses moglich ist,
der von uns aus nie beendet wird (und der, theologisch gesprochen, nur
von seinem asymptotisch angestrebten Ziel selbst beendet werden kann,
wenn dieses sich selbst gibt, aber dann gerade als die nackte Unbegreif-
lichkeit, die nicht mehr verschleiert ist), sagt immer auf’s neue, dafl das
Begriffene vom Unbegreiflichen und das Begreifen vom Walten der Un-
begreiflichkeit lebt.

Man kann solches, wenn man will, als miflige Dialektik und billige
Paradoxie abtun, mit der Aufforderung, sich an das Klare und Greifbare
zu halten. Man kann aber solches auch nur in der rationalistischen Theorie
tun und gerit in der Bitterkeit des scheiternden Lebens, ob man will oder
nicht, doch immer wieder in diese Grenzerfahrung hinein, so dafl man
dabei dann sich hochstens fragen kann, ob das Jenseits dieses Feldes klarer
Erkenntnisse und autonom durchfiithrbarer Pldne den Sturz in eine boden-
lose Sinnlosigkeit bedeute oder das Aufgefangenwerden durch eine ber-

gende, uns und unsere Frage schlechthin uns abnehmende Unbegreif-
lichkeit.

b) Damit kommen wir zu unserer zweiten Frage, die wir uns gestellt
haben und die natiirlich mit der ersten unmittelbar zusammenhéngt. Wir
fragten bisher nach der erkennenden Vernunft und haben sie im voraus
zu ihrer festlegend begreifenden Funktion als das Vermogen des Kommens
vor die Unbegreiflichkeit selbst bestimmt. Weil dies die urspriingliche Be-
stimmung der erkennenden Vernunft selber ist und nicht nur ein sie unver-
sehens treffendes Endschicksal ihres Ganges, darum sind wir keine Irratio-
nalisten, denn dieses urspriingliche Ausgesetztsein in die Unbegreiflich-
keit hinein ist ja gerade als Bedingung der Moglichkeit der begrifflich



Karl Rahner 446

feststellenden, abgrenzenden und unterscheidenden Erkenntnis erfafit.
Aber wenn wir die Vernunft so beschreiben, sind wir doch auch schon tiber
sie hinausgelangt, haben wir, gerade um ihr Wesen selber urspriinglich zu
bestimmen, sie auch auf ein Grofieres und Umfassenderes iiberschritten,
weil — wer an Gott glaubt, kann das letztlich nicht bezweifeln — Wesens-
erfassung immer letztlich nur in einer Wesensiiberschreitung moglich ist.
Und somit miissen wir nun die zweite Frage stellen, die wir uns vorgenom-
men haben: Wie mufl genauer der Akt des Menschen gedacht werden, in
dem der Mensch die Unbegreiflichkeit Gottes vorlassen kann, ohne an die-
ser Unbegreiflichkeit zu zerbrechen oder sie als fiir ihn selbst gleichgiiltig
beiseite zu schieben?

Bevor wir diese Frage genauer zu beantworten versuchen, seien ein paar
Vorbemerkungen gemacht, um die Antwort auf diese Frage von vornherein
gegen Einwadnde und Mifverstindnisse zu schiitzen.

Mit Thomas von Aquin sind wir durchaus der Uberzeugung, dafl sich
Erkenntnis einerseits und Wille (als Freiheit und Liebe) anderseits unter-
scheiden lassen als Vermégen, die einer letzten substantiellen Einheit des
Menschen als verschiedene entspringen und in dieser Einheit zusammen-
gehalten werden in einer Art Perichorese (gegenseitiger Durchdringung),
um einen Begriff der Trinitatstheologie analog zu verwenden. Gleichzeitig
aber sind wir der Uberzeugung, dafl Thomas das Tiefste iiber die Verschie-
denheit dieser beiden Vermogen untereinander nicht da entwickelt, wo er
sie voneinander abgrenzt und daraus Folgerungen zieht, wie etwa die,
dafl das eigentliche Wesen der seligen Schau Gottes im Vollzug des In-
tellekts als solchen bestehe, sondern dort, wo er der Sache nach die Einheit
und das gegenseitige Bedingungsverhiltnis (wenn auch in einer Ordnung,
analog der, die in der Trinitat Gottes gegeben ist) der Transzendentalien
verum (Wahrheit) und bonum (Gutheit) behandelt. Wenn wir die Meta-
physik dieser Transzendentalien in ihrer Einheit und ihrem gegenseitigen
Bedingungsverhaltnis und ihrer Unterschiedenheit bedenken und ernst
nehmen, dann kénnen wir auch gut thomasisch auf unsere Frage antwor-
ten: Dieser Akt, in dem der Mensch die Unbegreiflichkeit Gottes (und da-
mit den umfassenden Sinn seines Daseins) vorlassen und annehmen kann,
ohne daran zu zerbrechen und ohne davon wegzufliehen in die Banalitat
seines klaren Wissens und eines nur auf solehem durchschauten und mani-
pulierenden Wissen beruhenden Sinnverlangens, ist der Akt der sich selbst
weggebenden und sich eben dieser Unbegreiflichkeit als solcher anver-
trauenden Liebe, in der die Erkenntnis, sich selbst zu ihrem Uberwesen
iberbietend, erst bei sich selber ist, indem sie Liebe wird.

Man mag diesen Satz, den wir noch zu erlautern haben, paradox finden,
aber er driickt nur die Paradoxie der letzten Finheit der verschiedenen



Die menschliche Sinnfrage 447

Vermogen des Menschen aus, in der jedes Vermégen letztlich nur zu sich
selber kommt, wenn es sich in das andere hinein aufhebt, und in der das
Ganze mit Recht nach dem letzten Moment in der Ordnung dieser Mo-
mente benannt wird (so dhnlich wie wenn wir sagen: Gott ist Geist und ihn
so mit dem Namen seiner dritten Subsistenzweise benennen).

Wir kénnen die Antwort, die wir auf die zweite Frage geben, uns gewis-
sermaflen auf einem gegenldufigen Weg verstindlich machen, indem wir
fragen, wie mufl der Akt beschaffen sein, in dem es der Mensch als Vernunft
vor der Unbegreiflichkeit Gottes aushalten kann, diese Unbegreiflichkeit
nicht als die unendliche Mauer empfindet, die das kleine Feld seiner Selig-
keit von allen Seiten eingrenzt, so daf} er auf diesem kleinen Bezirk des
Gliickes nur selig zu sein vermag, indem er dngstlich seinen Blick senkt, um
ja mit dieser in alle Himmel ragenden Mauer nichts zu tun zu haben? Wie
mufl der Akt benannt werden, wenn es ihn iberhaupt geben soll, in dem
das Vorkommen des unbegreiflichen Geheimnisses in seiner unerbittlichen
Eindeutigkeit und Endgiltigkeit selbst ewige Seligkeit bedeutet und nicht
ihre doch wieder alles zunichte machende Grenze? Wir kénnen nur antwor-
ten: Wenn es diesen Akt iberhaupt gibt, wenn es ihn gibt, weil wir auf ihn
gar nicht verzichten kénnen, wenn wir fir ihn aus dem Bereich unserer
letzten Erfahrungen heraus einen Namen suchen, dann kénnen wir nur sa-
gen: Liebe. Freilich muf} dann gerade das, was wir Liebe nennen, nicht von
irgendwoher sonst bestimmt werden, sondern von der Erfabrung her, die
wir im Vorkommen des unbegreiflichen Geheimnisses machen. Liebe ist im
letzten gerade die Annahme der Unbegreiflichkeit, die wir Gott in seinem
Wesen und seiner Freiheit nennen, als bergende, als fiir immer giiltig be-
jahte, als uns nehmende.

Aber dieses Wesen der Liebe Gottes, das sich gerade und letztlich nur in
der Annahme seiner Unbegreiflichkeit als beseligende und nicht als vernich-
tende enthiillt, ist uns doch auch wieder von den kleinen Erfahrungen her
zugéanglich, die wir sonst in personaler Liebe machen. Geschieht nicht dort,
wo ein Mensch dem andern in wirklich personaler Liebe begegnet, einc
Annahme des Nichtdurchschauten, eine Annahme dessen an der anderen
Person des Geliebten, das man sich nicht selber erkennend und so be-
herrschbar untertan gemacht hat? Ist personale Liebe nicht vertrauende
Weggabe ohne Riickversicherung an die andere Person, gerade insofern
sie die freie, unkalkulierbare ist und bleibt? Es soll nicht gesagt werden,
dafl im eigentlichen, univoken Sinne die absolut einmalige Liebe zu Gott
subsumiert werden konne unter eine uns ohne weiteres erfahrbare zwi-
schenmenschliche Liebe; die beiden Grofien haben nur cine analoge Uber-
cinkunft, also so, dafl mitten in der Ubereinkunft immer auf’s neue die
groflere Verschiedenheit aufbricht (um ein Wort des IV. Laterankonzils



Karl Rahner 448

iiber das Verhiltnis zwischen Gott und Kreatur zu variieren). Aber eine
Ahnung unseres Verhiltnisses zu Gott gibt uns die zwischenmenschliche
Liebe eben doch; sie berechtigt uns zu sagen, dafl der Akt, in dem das Sub-
jekt, sich selber und seine auf sich bezogenen Anspriiche lassend, sich dem
unbegreiflichen und ewig unbegreiflich bleibenden Geheimnis iibergibt, am
besten doch Liebe genannt werden kann, weil Erkenntnis, rein als solche
selber in unserem alltdglichen Erfahrungsbereich, wenn auch nicht in
ihrem letzten Wesen, den Charakter des Sichaneignens und der Beherr-
schung des Erkannten an sich trdgt, wahrend dies bei echter zwischen-
menschlicher Liebe auch schon im empirischen Kreis des Lebens nicht der
Fall ist. Dabei bleibt wahr, dafl im Akt des gelassenen und sich selber
lassenden Ubereignens des Subjekts an die Unbegreiflichkeit Gottes als
solche, die dann nicht mehr Begrenzung, sondern gerade der Inhalt unseres
Verhiltnisses zu Gott ist, erst eigentlich das urspringlichste Wesen der
Liebe aufgeht, von der die zwischenmenschliche Liebe nur ein kreatiirli-
cher Abglanz ist.

Gewil} ist das Verhiltnis zwischen dem Grundakt des Menschen der
Unbegreiflichkeit Gottes gegeniiber, insofern er Erkenntnis ist und inso-
fern er Erkenntnis iliberbietende freie Liebe ist, noch nicht wirklich ge-
niigend bestimmt. Aber, wie schon angedeutet wurde, wire diese letzte
Verhiltnisbestimmung nicht auf der Ebene einer Vermdgenslehre bei Tho-
mas vorzunchmen, sondern mittels einer Lehre der Transzendentalien
Wahr und Gut und deren Verhéltnis zueinander. Denn nur so kann deut-
lich werden, dafl die Liebe (vielleicht wiirden wir heute auch sagen: die
Freiheit, die Praxis) auch die Bedingung der Erkenntnis des Wahren (der
Theorie) sein kann und sein muf}, so dafl eben dieses Verhiltnis einer
Perichorese der beiden Transzendentalien vor der Unbegreiflichkeit Gottes
zu seinem radikalsten Wesensvollzug kommt.

Letzte Sinnerfiillung nur in der freien, liebenden Annahme

der Unbegreiflichkeit Gottes

Wir miissen zu einem Ende kommen. Wir haben scheinbar in unseren
Uberlegungen ,ber den Akt der Annahme der Unbegreiflichkeit Gottes
die menschliche Sinnfrage aus dem Auge verloren. In Wirklichkeit aber
ist es nicht so. Dies soll durch ein paar SchluBbemerkungen deutlicher wer-
den. Wir setzen voraus, daff, so sehr es partikuldre Sinnerfahrung im Be-
reich der menschlichen Empirie unmittelbar und im voraus zur Gottesfrage
gibt, die totale Sinnfrage positiv nur mit dem beantwortet werden kann,
was wir Gott nennen, wobei die Erfilllung der menschlichen Sinnfrage
nicht blof} durch Gott garantiert und schopferisch bewirkt wird, sondern



Die menschliche Sinnfrage 449

in einer gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes in seiner eigensten Wirk-
lichkeit besteht. Diese die Sinnfrage erst radikal beantwortende Selbstmit-
teilung Gottes ist und bleibt aber, vom Menschen her gesehen, das unmit-
telbare Kommen vor die Unbegreiflichkeit Gottes, die selber, damit im
Ernst und ohne Abstrich von wirklicher Erfiillung ohne Resignation die
Rede sein kann, nicht als Grenze, sondern als Inhalt der seligen Sinner-
fiillung gedacht und realisiert werden mufi.

Wenn dem aber so ist, dann muf} die konkrete Weise der Verheiflung
einer letzten Sinnerfilllung in der christlichen Verkiindigung dem auch
wirklich entsprechen. In dieser Verkiindigung darf kein Gott angeboten
werden, der insgeheim dem menschlichen Egoismus untertan wire, auch
nicht dem sublimen Egoismus seiner Rationalitat. Der Gott der Sinner-
fiillung muf} verkiindet werden als der, der die Rechnungen unseres Le-
bens sprengt, der gerade nicht der letzte Posten in diesem Kalkiil ist, der
unsere Rechnungen fir uns durchschaubar aufgehen 1afit. Unsere Ver-
kiindigung mufl den Mut haben zu sagen, dafl die letzte Sinnfrage nur
dann richtig gestellt ist, wenn sie die Frage der freien Liebe ist, die sich
loslassen und das Unbegreifliche als das wunderbar und selig Selbstver-
stindliche erleben kann. Die Sinnfrage mufl als Frage unerbittlich selber
geldutert werden, indem ihr die Unbegreiflichkeit Gottes entgegenkommt
und sie selber in die Frage stellt, ob sie es vermag, sich als Frage nach
einer Unbegreiflichkeit zu verstehen, die selig macht, oder ob sie insgeheim,
weil letztlich ein dritter Sinn nicht méglich ist, die Unbegreiflichkeit
Gottes nur als ein anderes Wort fir die leere Absurditdt des Daseins ver-
stehen will.

Hier bei dieser Frage ist ,objektive“ Erkenntnis und letzte freie Ent-
scheidung nicht mehr zu trennen. Und eben dies mufl die Verkiindigung
als mit jeder Theorie von Anfang an unweigerlich gegeben deutlich ma-
chen; sie mufl klar machen, dal auch die Erkenntnis selbst gut oder bose
ist, je nachdem sie die Unbegreiflichkeit der Existenz, die von der Unbe-
greiflichkeit Gottes her kommt, als seligmachend oder als im letzten ab-
scheulich verstehen will. Die heutige Verkiindigung ist, gerade wenn sie
Gott als letzte Antwort der Sinnfrage preist, in Versuchung, Gott zum
kleinen Mittel des kleinen Menschen zu machen, Gott nur das zu erlauben,
was dem kurzsichtig egoistischen Menschen fir sich selber brauchbar er-
scheint, ohne radikal zu begreifen und zu verkiinden, dafl der Mensch
nur selig werden kann mit einem Gott, der unbegreiflich grofer ist als er
selber und gerade dadurch die wahre Seligkeit des Menschen.

Wo redet heute die christliche Verkiindigung deutlich und hart genug
vom Gott der Gerichte, der ewig unbegreiflichen Wege und Entschlisse
seiner Freiheit? Gewif} ist das Christentum die Verkiindigung des Sieges



Viadimir Satura 450

der Gnade von Gott her und nicht eigentlich blof das ambivalente Ange-
bot von zwei Moglichkeiten an die Freiheit des Menschen, der Seligkeit
und der ewigen Verlorenheit. Aber eben diese Botschaft, dafl Gottes
gnadige Freiheit machtiger ist als die Freiheit des Menschen und diese
immer schon tiberholt hat, ohne sie aufzuheben, wird nur richtig verstan-
den, wenn sie selber noch einmal gehort wird als Ereignis der Unbegreif-
lichkeit der Freiheit Gottes und nicht als eine selbstverstindliche Einsicht,
in der wir die Gerichte Gottes doch tiberlisten, wenn sie gehort wird als
Appell an die Freiheit des Menschen, sich bedingungslos der Unbegreif-
lichkeit Gottes ohne Vorbehalt und ohne Riickversicherung anzuvertrauen,
weil darin allein die Freiheit frei wird und selig. Der Rekurs auf Gott als
Antwort auf die Sinnfrage des Menschen als totale ist richtig und unerlafi-
lich. Er wird aber zur Schaffung eines menschlichen Géotzen, wenn er
nicht den Menschen, sich lassend, sich anvertrauend und nur so selig, kom-
men laflt vor die Unbegreiflichkeit Gottes.

Was habe ich als Leiter
von Meditationskursen gelernt:

Vladimir Satura SJ, Innsbruck

Wer es sich zur Aufgabe macht, andere ins Meditieren einzufiihren, 148t
sich zugleich auf einen fiir ihn selbst wichtigen Lernprozef ein. Mit wel-
chem Wissen und Konnen er anfangs auch ausgestattet sein mochte: es
andert sich mit zunehmender Erfahrung unweigerlich sowohl sein Ver-
stindnis des meditativen Geschehens wie auch seine Art der Vermittlung.
Unterschwellig wird seine Tétigkeit stets von mehreren Fragen begleitet,
die ihn nie loslassen: Wie kommt das, was mir vorschwebt, an? Was kommt
sonst zum Vorschein, womit ich gar nicht gerechnet habe, was aber doch
volle Beachtung verdient? Welche Tragweite haben diese oder jene
Phianomene? Welche Griinde diirften dahinter stecken? Welche Konse-
quenzen miifite man daraus ziehen?

Die stindige Konfrontation der eigenen Meinungen mit der ,, Wirklich-
keit“ stellt auch auf diesem Gebiet die wichtigste Quelle neuer Einsichten





