
Karl Rahner 435 

Vertraue, wer immer du auch bist, vertraue, halte dich nicht zögernd 
zurück (Jak 1,6). Im Geiste des Sohnes wisse: Du bist Tochter des Vaters, 
du bist Braut oder Schwester des Sohnes. 

Mit den beiden letzten Worten benennt nämlich die Schrift den, der 
dies erfährt, wie leicht zu zeigen ist; es kostet mich nicht viel Mühe. 

So klingt doch die Stimme des Bräutigams hinüber zu ihr: Komm in 
meinen Garten, meine Schwester, meine Braut (Hld 5, 1). Sie ist Schwester, 
weil sie von dem einen Vater herkommt; sie ist Braut, weil sie in dem 
einen Geist lebt. Wenn schon die leibliche Hochzeit die Zwei zu einem 
Fleisch werden läßt (Gen 2,24; 1 Kor 6, 16), dann verbindet doch das 
Band geistlicher Brautschaft die beiden noch enger zu einem Geist. Es heißt 
doch: Wer dem Herrn anhängt, ist ein Geist (1 Kor 6, 17). 

Aber vernimm auch, wie es vom Vater heißt. Er steigt liebevoll zu ihr 
herab und nennt sie Tochter; zugleich führt er sie als Schwiegertochter 
in die liebende Umarmung des Sohnes: Höre, Tochter, schau und öffne 
dein Ohr und vergiß dein Stammesvolk und das Haus deines Vaters; denn 
der König verlangt nach deiner Schönheit (Ps 44, 11-12). 

Seht nun, er ist es, von dem die Braut den Kuß erfleht. 0 heilige Seele, 
habe Ehrfurcht, denn er ist dein Herr und Gott. Er sei, wenn auch nicht 
geküßt, so doch angebetet (Ps 94, 6-7) mit dem Vater und dem Heiligen 
Geist von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen. 

Die menschliche Sinnfrage 
vor dem absoluten Geheimnis Gottes 
Karl Rahner S J, München 

Jede Zeit hat von der Eigenart ihrer Situation her gewisse Schlüsselbe- 
griffe, die die Aufgabe und Sehnsucht einer solchen Zeit zusammenfassen. 
Die Christen werden immer Glaube, Hoffnung, Liebe zu solchen Schlüssel- 
begriffen zählen, auch wenn sie selber im Lauf der Geschichte des Christen- 
tums den Akzent in diesem Ternar verschieden gesetzt haben. Einer der 
vielen Schlüsselbegriffe war gewiß Logos; er hat in der Geistesgeschichte der 
Spätantike eine große Rolle gespielt. Ordo hat man in der Philosophie 
und Theologie des Hochmittelalters, bei Thomas von Aquin, als Schlüssel- 



Die menschliche Sinnfrage 437 

begriff empfunden. Aufklärung, Emanzipation aus Selbstentfremdung, 
Utopie, Hoffnung sind solche zentralen Worte, die die menschliche Exi- 
stenz als ganze anrufen wollen und uns Heutigen in den Ohren klingen. 
Ob Schlüsselbegriffe genuin christlichen Ursprungs sind oder mehr von 
außen, kritisch, vielleicht anklagend, auf jeden Fall herausfordernd an 
das Christentum und die Kirche herantreten, jedenfalls sind die Christen 
und ihre Theologen dazu aufgerufen, die Verkündigung der christlichen 
Botschaft mit ihnen zu konfrontieren, die Botschaft an ihnen und sie an der 
Botschaft zu messen und so einen geschichtlichen Kairos heraufzuführen, 
der sowohl dem Christentum und seiner unüberholbaren Botschaft wie 
der Aufgabe und Sehnsucht der jeweiligen geschichtlichen Stunde Ge- 
nüge tut. 

Zu solchen Schlüsselbegriffen mit ihrer evokativen Kraft und ihrer 
schrecklichen Vieldeutigkeit darf auch das Wort •Sinn" gerechnet werden. 
Die christliche Theologie im Dienste der Verkündigung der Kirche ist 
darum aufgerufen, sich diesem Wortsinn zu stellen, dieses Wort kritisch zu 
befragen, von ihm sich kritisch befragen zu lassen, sich auch mit diesem 
Wort auf einen Jakobskampf einzulassen, damit aus diesem Kampf Segen 
erstehe sowohl für die nach Sinn fragenden Menschen wie für die Theolo- 
gie selbst und damit auch für die Verkündigung. In den folgenden kurzen 
Überlegungen kann es sich nicht darum handeln - das würde mehr 
Raum erfordern als gegeben ist -, alles in der Theologie aufzubieten, um 
es mit der Sinnfrage zu konfrontieren. Wir beschränken uns vielmehr auf 
ein einziges Datum der katholischen Theologie, um es mit der Sinnfrage in 
Beziehung zu setzen. Dieses eine Datum ist die Unbegreiflichkeit Gottes. 
Hier, immer und in alle Ewigkeit. Wir fragen also: Was bedeutet es für 
die Sinnfrage innerhalb einer christlichen Theologie und Verkündigung, 
wenn wir als Christen die Unbegreiflichkeit Gottes bekennen? Natürlich 
ist bei einer solchen Frage, so sehr sie sich ausdrücklich auf •Sinn" bezieht 
und von der Unbegreiflichkeit Gottes her nach einem Verständnis des 
Wortes Sinn sucht, auch umgekehrt das Wort Unbegreiflichkeit in die 
Frage gestellt. 

Gottes Unbegreiflichkeit in Glaubenslehre und theologischer Überlieferung 

Es müssen zunächst einige Bemerkungen vorgetragen werden über die 
Glaubenslehre von der Unbegreiflichkeit Gottes, ohne daß zunächst diese 
Lehre schon mit der Sinnfrage konfrontiert wird. Die kirchliche Lehre 
spricht nicht selten von der Unbegreiflichkeit und der Unaussagbarkeit 
Gottes. Schon in der alten Kirche, bei Leo dem Großen, taucht das Wort 
•incomprehensibilis" auf (DS 294), ebenso bei Martin I. (DS 501); im XI. 



Karl Rahner 438 

Konzil von Toledo (675) wird gesagt, daß Gott in seiner Wesenheit unaus- 
sagbar (ineffabilis) sei (DS 525). Im berühmten Glaubensbekenntnis des 
IV. Laterankonzils von 1215 wird Gott incomprehensibilis und ineffabilis 
genannt (DS 800; 804). Ebenso heißt Gott in der Erklärung des I. Vatika- 
nischen Konzils incomprehensibilis, und es wird von ihm gesagt, daß er 
über alles, was außer ihm ist und gedacht werden kann, unaussagbar 
(ineffabiliter) erhaben sei (DS 3001). 

Unbegreiflichkeit und Unaussagbarkeit Gottes gehören somit wie selbst- 
verständlich in den kirchlichen Glaubensbekenntnissen zu den Attributen 
Gottes, mit denen deutlich gemacht werden soll, was mit Gott überhaupt 
gemeint ist. Diese Unbegreiflichkeit Gottes, die schon im Alten Testament 
gesehen wird, wenn da auch nicht als die seines Wesens, sondern als die 
seines schöpferischen Handelns mit seiner Welt und ihrer Geschichte, wird 
im selben Sinne bei Paulus gefeiert, wenn er nicht nur die gesamte Heilstat 
Gottes in Christus als Mysterium preist, sondern sie auch ausdrücklich als 
unauslegbar und als spurenlos bezeichnet (Rom 11, 33). Von da aus hat 
dann die •negative Theologie" den Begriff der Unbegreiflichkeit des 
Wesens Gottes entwickelt, im Osten vor allem bei den Kappadoziern und 
im Westen bei Augustinus. 

Bei dieser negativen Theologie der Unbegreiflichkeit des Wesens Gottes 
darf aber, so sehr sie im Recht ist, nicht vergessen werden, daß diese Un- 
begreiflichkeit auch für die Verfügungen von Gottes Freiheit gilt, an wel- 
chen sich ursprünglich das Verständnis für seine Unheimlichkeit überhaupt 
entzündete. Wenn wir hier die franziskanische Metaphysik der Freiheit 
und der Liebe, die für unsere Frage an sich gewiß eine fundamentale 
Bedeutung hat, überspringen, dann können wir nach den Untersuchungen 
von Pius Silier sagen, daß in der mittelalterlichen Philosophie und Theolo- 
gie die Lehre von der incomprehensibilitas Gottes einen ausgezeichneten 
Ort und Rang ebenso bei Thomas von Aquin erhält1. Bei ihm ist darüber 
die Rede nicht so sehr innerhalb einer metaphysischen Charakteristik Got- 
tes, sondern innerhalb der Offenbarungstheologie: in der anthropologi- 
schen Eschatologie, der Christologie und der theologischen Hermeneutik; 
diese Unbegreiflichkeit Gottes ermöglicht bei Thomas erst eigentlich die 
Offenbarung Gottes als solche, ohne daß der Mensch Gott wird. 

Wir verzichten hier darauf, die subtile Theologie der Unbegreiflichkeit 
Gottes bei Thomas und von daher bei Silier genauer zu entfalten und 
verweisen für diese genauere Frage über die Unbegreiflichkeit als Weise 

1 Vgl. die Arbeit des Vf's.: •Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nacli Thomas v. Aquin", 
in: Schriften zur Theologie Bd. XII., 306-319; in dieser Arbeit sind auch die Untersuchun- 
gen meines Schülers P. Silier (bisher ungedruckte Dissertation: Die Incomprehensibilitas 
Dei bei Thomas von Aquin, Innsbruck 1963) dankbar verwertet worden. 



Die menschliche Sinnfrage 439 

eines Verstehens überhaupt und über die Unbegreiflichkeit Gottes auf 
Thomas und Silier selbst. Wir dürfen uns hier mit einem etwas primi- 
tiveren Begriff der Unbegreiflichkeit Gottes begnügen, zumal ja die kir- 
chenamtliche und normale Theologie sich keine allzu große Mühe geben, 
diesen Begriff selber noch zu erklären. Hier sei nur zunächst noch ange- 
merkt, daß nach dieser traditionellen Lehre die Unbegreiflichkeit Gottes 
auch in der unmittelbaren Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht be- 
stehen bleibt, also nicht bloß die Eigentümlichkeit der Erkenntnis Gottes 
im irdischen Leben des Pilgers, sondern auch sein Verhältnis zu Gott in 
seiner Vollendung der Ewigkeit bestimmt. 

Wie kann der ewig unbegreifliche Gott der Sinn unseres Lebens sein? 

Wir begnügen uns mit diesen wenigen Andeutungen deshalb, weil wir ja 
nicht eigentlich über diese Unbegreiflichkeit Gottes in sich selbst, sondern 
über die menschliche Sinnfrage nachzudenken haben, über diese allerdings, 
insofern sie mit der dogmatischen Lehre des Glaubens über die Unbe- 
greiflichkeit Gottes konfrontiert wird. Es kann selbstverständlich gar nicht 
anders sein, als daß in der religiösen Erfahrung, in einer Metaphysik und 
in der Theologie eine solche Konfrontation immer wieder geschieht, als 
daß das •adoro te devote, latens Deitas", die ehrfürchtige Anbetung der 
verborgenen Gottheit, eine Grundstimmung religiöser Erfahrung und 
Spekulation ist. Das soll gewiß nicht bestritten werden. Aber dennoch wird 
man sagen dürfen, daß in der kirchenamtlichen Lehre und in der traditio- 
nellen Schultheologie die Unbegreiflichkeit Gottes eine der Eigenschaften 
Gottes neben vielen anderen ist, als Einzelthema tradiert wird, aber ei- 
gentlich doch für das Ganze der Lehre von Gott und unseres Verhältnisses 
zu ihm keinen wirklich systematisch durchherrschenden und alles andere 
mittragenden Rang einnimmt. Wenn man schon sehr viel und vielerlei 
über Gott und unser Verhältnis zu ihm in Natur und Gnade gesagt hat, 
wird dann auch noch hinzugefügt, er sei unbegreiflich; man redet über 
Gott, seine Existenz und seine Erkennbarkeit, sein Verhältnis zu uns in 
Natur und Gnade, ohne daß im ersten Ansatz schon für das Verständnis 
seines Wesens und für die Eigentümlichkeit einmaliger Art dieses Wesens 
die Unbegreiflichkeit Gottes von vornherein, immer und überall mitbe- 
stimmend ist. Ferner: Wenn man die unmittelbare Anschauung Gottes 
als das eine, eigentliche und allein erfüllende Ziel des Menschen preist, 
wenn man betet, •ut te relevata cernens facie visu sim beatus tuae gloriae", 
•daß ich dich schaue enthüllten Angesichts und selig sei im Anschauen 
deiner Herrlichkeit", dann hat man praktisch doch vergessen, daß diese 
Seligkeit ewiger Klarheit das Kommen vor die Unbegreiflichkeit Gottes 



Karl Rahner 440 

in Unmittelbarkeit ist. Man sagt dann nach dem Preis des lauteren 
unendlichen Lichtes der ewigen Gottheit, das sich endlich in Geist und 
Herz der Kreatur senkt und alle irdische Nacht für immer vertreibt, hin- 
terdrein und als leise gesprochene Anmerkung, daß Gott auch da unbe- 
greifllich bleibe, aber man empfindet diese Unbegreiflichkeit doch eher als 
ein Randphänomen, als einen Tribut an die eigene endliche Kreatürlich- 
keit bei einer Seligkeit als dem ewigen Genuß des an Gott Gesehenen 
und Begriffenen. Die Unbegreiflichkeit Gottes ist nicht das Gesehene, son- 
dern das Nichtgesehene, von dem man eigentlich nur wegblickt. 

Wenn somit die natürlich im Christentum nirgends geleugnete Unbe- 
greiflichkeit Gottes in dieser doppelten seltsamen Weise verstanden wird, 
wenn auch nur unreflex und unthematisch und im Grunde gegen den 
eigentlichen Sinn dieser Unbegreiflichkeit, dann ist es nicht mehr verwun- 
derlich, daß in der traditionellen Behandlung der Sinnfrage das Thema 
der Unbegreiflichkeit Gottes nicht wirklich deutlich und hart vorkommt. 

Dieses Vergessen der Unbegreiflichkeit Gottes dort, wo man bei uns 
Gott als letzte, einzige, alles erhellende Antwort auf die radikale Sinn- 
frage des Menschen rühmt, scheint mir offenkundig zu sein. Für uns wan- 
delt der Mensch, der Gott nicht kennt, in Finsternis; im Lichte aber der, 
der Gott erkennt und ihn in das Kalkül seines Lebens einsetzt als den 
Posten, der alle Rechnungen aufgehen läßt. Gott wird von uns gepriesen 
als der eine, umfassende, alle Ratlosigkeiten letztlich auflösende Sinn 
unserer Existenz, in dem alle partiellen Sinnerfahrungen erst ihren rechten 
Platz und ihre Integration finden. Gott klärt auf, verbindet, ordnet ein, 
löst Dissonanzen, ist die selig in sich selbst in reiner Einheit weilende 
Zufluchtsburg, in die wir über alle Unversöhntheiten des Lebens und der 
Erkenntnis hinweg flüchten dürfen. Er ist für uns das Licht, der ewige 
Friede, die Versöhnung, die Einheit schlechthin, der Punkt, und zwar für 
uns erreichbar, von dem aus alle die fürchterlichen Dissonanzen der Natur 
und der Geschichte in einer reinen, sinnvollen Harmonie zusammenklin- 
gen. Er ist der Sinn schlechthin, und wenn wir diesen an sich natürlich 
richtigen Satz sagen, dann denken wir unwillkürlich Sinn nach unserem 
Sinn, also als das Durchschaute, das Verstandene, das Verfügte, das was 
sich vor uns rechtfertigt und sich in unsere Hand, in unsere Verfügung 
gibt, damit endlich der Schmerz der Sinnleere der unbeantworteten Frage 
aufhöre. 

Alle diese Beschwörung Gottes als der einen und umfassenden Antwort 
auf die eine und ganze unendliche Frage, die der Mensch ist, soll wahr- 
haftig nicht verworfen werden. Es gibt partielle Sinnerfahrungen, so 
schwer es sein mag, reflex zu sagen, was mit Sinn eigentlich gemeint ist, 
und alle diese partiellen Sinnerfahrungen weisen auf den einen im Un- 



Die menschliche Sinnfrage 441 

endlichen liegenden Punkt hin, an dem sich die partikulären Sinnerfah- 
rungen treffen, in ursprünglicher Einheit schon vorweggenommen und un- 
tereinander versöhnt sind, so daß wir diesen ursprünglichsten, alles 
einenden, utopischen und gerade so realsten Sinn schlechthin mit Recht 
Gott nennen. Aber wenn wir so mit der letzten Kraft des Geistes und des 
Herzens, der Theorie und der Praxis das Höchste ahnen und verlangen, 
stürzen wir dann nicht wieder von der höchsten Höhe unserer Existenz in 
den leersten Abgrund der Sinn-Losigkeit, wenn wir von diesem Höchsten 
sagen, es sei unbegreiflich? Wie kann das Unbegreifliche und Namenlose 
der Sinn sein, den wir haben? Man kann doch nicht diese Unbegreiflich- 
keit als eine Eigentümlichkeit Gottes verstehen, die er auch hat neben den 
anderen Eigenschaften, die, von jener verschieden, dann die Fülle des 
Sinnes abgeben, nach dem wir verlangen. Eben diese anderen Eigenschaf- 
ten Gottes, die wir als den Sinn unserer Existenz erklären, sind unbegreif- 
lich; diese Unbegreiflichkeit ist nicht eine Eigenschaft Gottes neben ande- 
ren, sondern die Eigenschaft seiner Eigenschaften. Und so bleibt die Frage, 
wie dieser Unbegreifliche unser Sinn sein könne. 

Zur Vorsicht muß hier an dieser Stelle noch eine spezifisch theologische 
Anmerkung gemacht werden: Man kann auf dem Boden des christlichen 
Glaubens nicht sagen, Gott sei nur insofern Garant und Inhalt des Sinnes 
unserer Existenz, als er schöpferisch ein Endliches bewirke, das (formali- 
ter, wie die Scholastiker im Unterschied zu efficienter sagen würden) einer- 
seits unsere Sinnerfüllung bedeute und das andererseits, weil endlich und 
so nicht unbegreiflich, der scheinbar unüberwindlichen Ausweglosigkeit 
entgehe, in die wir geraten sind. Ein solcher Ausweg ist unmöglich, weil 
für den christlichen Glauben nicht eine endliche, wenn auch von Gott 
geschaffene Wirklichkeit, sondern Gott an sich selber in Unmittelbarkeit 
Ziel und Sinnerfüllung des Menschen, wenn auch aus reiner Gnade, ist. 

Zur Verdeutlichung der Schwierigkeit muß überdies noch hinzugefügt 
werden, daß diese Unbegreiflichkeit selbstverständlich nicht nur jene 
Eigentümlichkeiten Gottes radikal bestimmt, die ihm an und für sich 
selber zukommen, sondern auch seine auf uns hin •relativen" Eigenschaf- 
ten, die Entschlüsse also seiner Freiheit, seine Gerechtigkeit, seine Barm- 
herzigkeit, seine Treue und so fort. Wenn wir nicht auch diese, gewisser- 
maßen für uns selber existentiell entscheidenden Eigenschaften Gottes, die 
relativ zu uns sind, sofort und im ersten Ansatz schon als unbegreiflich 
verstehen, ist eine solche Aussage von vornherein verfehlt und trifft den 
wirklichen Gott überhaupt nicht. Werden wir aber dieser Einsicht wirklich 
gerecht, wenn wir in einer apologetischen Theodizee des furchtbaren 
Weltenlaufes und der Schrecklichkeit der Menschheitsgeschichte zu schnell 
und salbungsvoll sagen, im Himmel werde uns der gute Sinn des Wel- 



Karl Rahner 442 

tenlaufes und der Menschheitsgeschichte in strahlender Klarheit aufgehen? 
Vergessen wir dann nicht, daß, auch gerade wenn wir Gott von Ange- 
sicht zu Angesicht schauen, er auch in seiner Freiheit, in der er die Welt- 
geschichte verfügt, der Unbegreifliche ist und gerade diese Unbegreif- 
lichkeit, an der wir hier leiden, dort erst recht mit schrecklichem Glänze 
erstrahlt? Gilt, wenn wir die Unbegreiflichkeit der Entscheidungen des 
freien Gottes ernst nehmen, nicht erst recht für den Himmel, was der 
Psalmist (94, 6) in der Vulgata betet: •Kommt, laßt uns anbeten und 
niederfallen und weinen vor dem Herrn, der uns gemacht hat?" Sagt 
nicht Paulus gerade von dem freien Heilshandeln Gottes, seine Gerichte 
seien unbegreiflich und seine Wege unerforschlich (Rom 11, 33)? Ist das 
nur wahr, solange wir noch auf diesen Wegen pilgern oder gilt es nicht 
erst recht, wenn wir am Ende dieser Wege angekommen sind? 

Es ist nicht so einfach bei der Sinnfrage an Gott zu appellieren und dabei 
zu meinen, es sei dann alles klar, alle Finsternis aufgelichtet, alle Pro- 
bleme gelöst, aller Sinn in reiner Fülle herbeigerufen, wenn man das 
Wort Gott nennt. Man könnte, wenn man dieses Wort wirklich versteht, 
ebenso gut sagen, es verbiete sich jetzt und in alle Ewigkeit, in irgendeiner 
Wirklichkeit einen Sinn zu suchen und zu finden meinen, der für uns er- 
greifbar und durchschaubar ist. 

Was sollen wir sagen? Eines ist sicher: Wenn wir die Sinnfrage stellen 
und zu beantworten suchen unter dem neuzeitlichen Erkenntnisideal, nach 
dem Erkenntnis erst dann zu ihrem Wesen und Ziel kommt, wenn sie 
durchschaut und so das Erkannte beherrscht, wenn sie auflöst in das für 
uns Fraglose und Selbstverständliche, wenn sie nur mit klaren Ideen arbei- 
ten will und die Bedingungen der Möglichkeit ihrer selbst bis zum letzten 
reflektieren will, wenn sie sich selber als autonom die Grenzen dessen 
setzen will, was sie angeht und was nicht, wenn sie über das schweigen 
will, worüber man nicht klar reden kann, wenn ihr Interesse nur den 
funktionalen Zusammenhängen der Einzelheiten ihrer Erfahrungswelt 
gilt, kurz, wenn das neuzeitliche Erkenntnisideal als selbstverständlich 
und keiner Rechtfertigung bedürftig herrscht, dann kann das Wort von der 
Unbegreiflichkeit Gottes nur noch als Todesurteil über die Sinnfrage ver- 
standen werden, wobei es dann gleichgültig ist, wie man bei diesem Ver- 
bot einer universalen Sinnfrage mit dem Leben fertig werden will. 

Zwei Grundfragen zur hell-dunklen •Lösung" der Aporie 

Wir erhalten somit einerseits die universale Sinnfrage als unausweichlich 
und legitim aufrecht und sagen andererseits das Wort von der Unbegreif- 
lichkeit Gottes nicht nur irgendwo innerhalb des theologischen Systems 



Die menschliche Sinn frage 443 

auch aus, sondern anerkennen seine Macht über alles andere und kon- 
frontieren es mit dieser Sinnfrage. Unter diesen Voraussetzungen schei- 
nen uns vor allem zwei Fragen zu stellen zu sein: Erstens, wie muß 
grundsätzlich und von vornherein das Wesen der menschlichen Erkennt- 
nis gedacht werden, damit sie die Frage nach der Unbegreiflichkeit Gottes 
überhaupt stellen kann, damit deutlich wird, daß sie das Befaßtsein mit 
der Unbegreiflichkeit Gottes sich nicht von vornherein verbieten darf; 
zweitens, wie muß genauer der Akt des Menschen gedacht werden, in dem 
der Mensch die Unbegreiflichkeit Gottes vorlassen kann, ohne an dieser 
Unbegreiflichkeit zu zerbrechen oder sie als für ihn selbst gleichgültig bei- 
seite zu schieben? Diese beiden Fragen hängen natürlich eng zusammen, 
sind aber nicht einfach identisch, da erst die zweite Frage deutlich macht, 
daß die Erkenntnis als solche sich selber überschreiten, sich in das Ganze 
der menschlichen Existenz hinein aufheben muß, wenn sie vor die Unbe- 
greiflichkeit Gottes gerät. 

Daß die Beantwortung dieser beiden Fragen etwas mit der angemesse- 
nen Stellung der Sinnfrage und ihres Verständnisses zu tun hat, ist ohne 
weiteres klar: Absoluten Sinn gibt es für uns nur in Gott, und darum 
kann diese Sinnfrage nur richtig verstanden und beantwortet werden, 
wenn immer gleichzeitig an Gottes Unbegreiflichkeit und darum an die 
beiden Fragen gedacht wird, die eben formuliert wurden. Natürlich kön- 
nen hier zu diesen beiden Fragen nur ein paar Andeutungen vorgetragen 
werden, die von der Sache selbst immer wieder überfordert sind. 

a) Wie muß die Erkenntnis selbst im ersten Ansatz gedacht werden, 
damit sie überhaupt mit der Unbegreiflichkeit Gottes etwas zu tun haben 
kann? Wenn die Vernunft schon im ersten Ansatz das Vermögen der Er- 
kenntnis der Einzelwirklichkeiten des Bewußtseins und ihrer gegenseitigen 
funktionellen Verknüpfungen wäre, dann könnte die Unbegreiflichkeit 
Gottes weder als Frage noch als Aussage zur Gegebenheit kommen oder 
müßte von ihr von vornherein als ein Unbegriff wie der eines viereckigen 
Kreises abgelehnt und verworfen werden als ein Wort, unter dem man 
sich nur scheinbar etwas denken kann. Der erkennende Geist des Men- 
schen kann nicht so gedacht werden, daß er bloß im Lauf seiner Unter- 
nehmungen auch einmal auf das stößt, das man Gott nennt, und diesem zu- 
fälligen Gegenstand dann auch noch das Prädikat •Unbegreiflichkeit" zu- 
erteilt als eine Eigenschaft, die diesem zufällig entdeckten Einzelgegen- 
stand der Erkenntnis neben andern auch noch zukommt. Wird die Ver- 
nunft des Menschen so neuzeitlich, so aposteriorisch, positivistisch, funk- 
tioneil begriffen (auch wenn dann noch wissenschaftstheoretisch die Re- 
geln des Funktionierens dieser so gedachten Vernunft entfaltet werden), 



Karl Rahner 444 

dann kann diese Vernunft nie das Vermögen der Erkenntnis der Unbe- 
greiflichkeit Gottes sein, schon darum nicht, weil Gott selbst nicht so als 
partikulärer Einzelgegenstand unter den übrigen Gegebenheiten des Be- 
wußtseins gedacht werden kann, und weil eine Vernunft, die es schlecht- 
hin zunächst mit dem durch funktionale Zusammenhänge Bestimmbaren 
zu tun hat, es nicht hinterdrein mit etwas zu tun bekommen kann, das 
solcher so gedachten Apriorität möglicher Bewußtseinsgegebenheiten 
schlechthin widerspricht. Die Vernunft muß ursprünglicher verstanden 
werden gerade als das Vermögen des Unbegreiflichen, als Vermögen des 
Ergriffenwerdens durch das immer Unbewältigbare, ursprünglich nicht 
als Vermögen des Begreifens, das bewältigt und Untertan macht. Die 
Vernunft muß verstanden werden als (um mit Thomas von Aquin zu 
sprechen) Vermögen des excessus, als Vor-gang in das Unzugängliche. 
Wenn die Vernunft nicht von vornherein als das Vermögen der Unbegreif- 
lichkeit, des unauslotbaren Geheimnisses, als das Innewerden des Unaus- 
sagbaren begriffen würde, dann käme alle nachträgliche Rede von der 
Unbegreiflichkeit Gottes zu spät, stieße auf taube Ohren, könnte nur als 
Anzeige eines nur vorläufigen Restes an Gegenständlichkeit verstanden 
werden, der von der alles verzehrenden Vernunft noch nicht aufgearbei- 
tet ist, es aber über kurz oder wenigstens lang sein wird. 

Nun ist aber tatsächlich die Vernunft dieses Wesens, auch wenn sie 
immer gerne bei dem klar Begriffenen und Umgriffenen halt macht und 
verweilt, auch wenn sie immer vergißt, wovon her die klare Helle ihrer 
Einzelerkenntnisse herkommt. Sie hat ja jeden Gegenstand, wenn sie ihn 
ergreift und begreift, immer schon überschritten in eine Unendlichkeit 
hinaus, die als die nicht durchmessene da ist, gerade so und nicht anders; 
sie ergreift den Einzelgegenstand immer, indem sie auch schweigend weiß, 
daß er immer mehr ist und bleibt, als was an ihm ergriffen wird. Sie 
ortet den einzelnen Gegenstand innerhalb von Bezugssystemen, die selber 
nicht genau fixiert und bestimmt sind und in denen eine solche Einzel- 
wirklichkeit einen Ort hat, ohne auf ihn schlechthin und für immer fest- 
gelegt zu sein. Sie denkt immer mit dem schlechten Gewissen - das, wenn 
gegeben und angenommen, das gute Gewissen ist -, daß sie ihre eigenen 
Voraussetzungen selber nie adäquat verstanden und legitimiert hat, ob- 
wohl dies doch die Voraussetzung dafür wäre, daß sie sich auf ihre Ein- 
zelerkenntnisse unbedingt verlassen kann. Sie erkennt und jede Erkennt- 
nis, die ein einzelnes aussagt, ist begleitet mit dem unheimlichen Inne- 
werden ihrer Vorläufigkeit. Nur weil wir nicht wissen, können wir etwas 
zu wissen versuchen; nur weil wir ins Unbeantwortete hinein fragen und 
so letztlich ins Unsagbare, können wir Antworten hören, die, je besser 
sie sind, umso mehr neue Fragen aufwerfen. 



Die menschliche Sinnfrage 445 

Das Begreifenwollen und damit die umgreifenwollende Frage über- 
haupt und in all dem das rationale, immer schon Rechenschaft fordernde 
Subjekt stellen sich bei jeder Antwort nochmals selber in die Frage, so 
daß die Unbegriffenheit die Unbegreiflichkeit wird und die grenzenlose 
Frage der einzige Ort, an dem die Frage selbst die Antwort wird, die Hei- 
mat, in der die Unbegreiflichkeit, Gott genannt, wohnt und allein uns 
birgt. Wenn man das Immerschonhinaussein über den einzelnen Erkennt- 
nisgegenstand als Bedingung der Möglichkeit seiner Erkenntnis, weil es 
nirgends halt machen kann, als Finsternis empfinden will, dann kann man 
getrost sagen, daß diese Finsternis die Bedingung des Lichtes ist, das einen 
Einzelgegenstand erhellt, dann kann man sagen, daß nur im Fallen in 
einen unauslotbaren Abgrund hinein das Einzelne ergriffen wird, an dem 
wir meinen uns festhalten zu können. Kurz: Die schlichte Tatsache, die 
in jeder Erkenntnis unweigerlich neu bejaht wird, daß nämlich jede 
Einzelerkenntnis nur innerhalb eines unendlichen Prozesses möglich ist, 
der von uns aus nie beendet wird (und der, theologisch gesprochen, nur 
von seinem asymptotisch angestrebten Ziel selbst beendet werden kann, 
wenn dieses sich selbst gibt, aber dann gerade als die nackte Unbegreif- 
lichkeit, die nicht mehr verschleiert ist), sagt immer auf's neue, daß das 
Begriffene vom Unbegreiflichen und das Begreifen vom Walten der Un- 
begreiflichkeit lebt. 

Man kann solches, wenn man will, als müßige Dialektik und billige 
Paradoxie abtun, mit der Aufforderung, sich an das Klare und Greifbare 
zu halten. Man kann aber solches auch nur in der rationalistischen Theorie 
tun und gerät in der Bitterkeit des scheiternden Lebens, ob man will oder 
nicht, doch immer wieder in diese Grenzerfahrung hinein, so daß man 
dabei dann sich höchstens fragen kann, ob das Jenseits dieses Feldes klarer 
Erkenntnisse und autonom durchführbarer Pläne den Sturz in eine boden- 
lose Sinnlosigkeit bedeute oder das Aufgefangenwerden durch eine ber- 
gende, uns und unsere Frage schlechthin uns abnehmende Unbegreif- 
lichkeit. 

b) Damit kommen wir zu unserer zweiten Frage, die wir uns gestellt 
haben und die natürlich mit der ersten unmittelbar zusammenhängt. Wir 
fragten bisher nach der erkennenden Vernunft und haben sie im voraus 
zu ihrer festlegend begreifenden Funktion als das Vermögen des Kommens 
vor die Unbegreiflichkeit selbst bestimmt. Weil dies die ursprüngliche Be- 
stimmung der erkennenden Vernunft selber ist und nicht nur ein sie unver- 
sehens treffendes Endschicksal ihres Ganges, darum sind wir keine Irratio- 
nalisten, denn dieses ursprüngliche Ausgesetztsein in die Unbegreiflich- 
keit hinein ist ja gerade als Bedingung der Möglichkeit der begrifflich 



Karl Rahner 446 

feststellenden, abgrenzenden und unterscheidenden Erkenntnis erfaßt. 
Aber wenn wir die Vernunft so beschreiben, sind wir doch auch schon über 
sie hinausgelangt, haben wir, gerade um ihr Wesen selber ursprünglich zu 
bestimmen, sie auch auf ein Größeres und Umfassenderes überschritten, 
weil - wer an Gott glaubt, kann das letztlich nicht bezweifeln - Wesens- 
erfassung immer letztlich nur in einer Wesensüberschreitung möglich ist. 
Und somit müssen wir nun die zweite Frage stellen, die wir uns vorgenom- 
men haben: Wie muß genauer der Akt des Menschen gedacht werden, in 
dem der Mensch die Unbegreiflichkeit Gottes vorlassen kann, ohne an die- 
ser Unbegreiflichkeit zu zerbrechen oder sie als für ihn selbst gleichgültig 
beiseite zu schieben? 

Bevor wir diese Frage genauer zu beantworten versuchen, seien ein paar 
Vorbemerkungen gemacht, um die Antwort auf diese Frage von vornherein 
gegen Einwände und Mißverständnisse zu schützen. 

Mit Thomas von Aquin sind wir durchaus der Überzeugung, daß sich 
Erkenntnis einerseits und Wille (als Freiheit und Liebe) anderseits unter- 
scheiden lassen als Vermögen, die einer letzten substantiellen Einheit des 
Menschen als verschiedene entspringen und in dieser Einheit zusammen- 
gehalten werden in einer Art Perichorese (gegenseitiger Durchdringung), 
um einen Begriff der Trinitätstheologie analog zu verwenden. Gleichzeitig 
aber sind wir der Überzeugung, daß Thomas das Tiefste über die Verschie- 
denheit dieser beiden Vermögen untereinander nicht da entwickelt, wo er 
sie voneinander abgrenzt und daraus Folgerungen zieht, wie etwa die, 
daß das eigentliche Wesen der seligen Schau Gottes im Vollzug des In- 
tellekts als solchen bestehe, sondern dort, wo er der Sache nach die Einheit 
und das gegenseitige Bedingungsverhältnis (wenn auch in einer Ordnung, 
analog der, die in der Trinität Gottes gegeben ist) der Transzendentalien 
verum (Wahrheit) und bonum (Gutheit) behandelt. Wenn wir die Meta- 
physik dieser Transzendentalien in ihrer Einheit und ihrem gegenseitigen 
Bedingungsverhältnis und ihrer Unterschiedenheit bedenken und ernst 
nehmen, dann können wir auch gut thomasisch auf unsere Frage antwor- 
ten: Dieser Akt, in dem der Mensch die Unbegreiflichkeit Gottes (und da- 
mit den umfassenden Sinn seines Daseins) vorlassen und annehmen kann, 
ohne daran zu zerbrechen und ohne davon wegzufliehen in die Banalität 
seines klaren Wissens und eines nur auf solchem durchschauten und mani- 
pulierenden Wissen beruhenden Sinnverlangens, ist der Akt der sich selbst 
weggebenden und sich eben dieser Unbegreiflichkeit als solcher anver- 
trauenden Liebe, in der die Erkenntnis, sich selbst zu ihrem Überwesen 
überbietend, erst bei sich selber ist, indem sie Liebe wird. 

Man mag diesen Satz, den wir noch zu erläutern haben, paradox finden, 
aber er drückt nur die Paradoxie der letzten Einheit der verschiedenen 



Die menschliche Sinnfrage 447 

Vermögen des Menschen aus, in der jedes Vermögen letztlich nur zu sich 
selber kommt, wenn es sich in das andere hinein aufhebt, und in der das 
Ganze mit Recht nach dem letzten Moment in der Ordnung dieser Mo- 
mente benannt wird (so ähnlich wie wenn wir sagen: Gott ist Geist und ihn 
so mit dem Namen seiner dritten Subsistenzweise benennen). 

Wir können die Antwort, die wir auf die zweite Frage geben, uns gewis- 
sermaßen auf einem gegenläufigen Weg verständlich machen, indem wir 
fragen, wie muß der Akt beschaffen sein, in dem es der Mensch als Vernunft 
vor der Unbegreiflichkeit Gottes aushalten kann, diese Unbegreiflichkeit 
nicht als die unendliche Mauer empfindet, die das kleine Feld seiner Selig- 
keit von allen Seiten eingrenzt, so daß er auf diesem kleinen Bezirk des 
Glückes nur selig zu sein vermag, indem er ängstlich seinen Blick senkt, um 
ja mit dieser in alle Himmel ragenden Mauer nichts zu tun zu haben? Wie 
muß der Akt benannt werden, wenn es ihn überhaupt geben soll, in dem 
das Vorkommen des unbegreiflichen Geheimnisses in seiner unerbittlichen 
Eindeutigkeit und Endgültigkeit selbst ewige Seligkeit bedeutet und nicht 
ihre doch wieder alles zunichte machende Grenze? Wir können nur antwor- 
ten: Wenn es diesen Akt überhaupt gibt, wenn es ihn gibt, weil wir auf ihn 
gar nicht verzichten können, wenn wir für ihn aus dem Bereich unserer 
letzten Erfahrungen heraus einen Namen suchen, dann können wir nur sa- 
gen: Liebe. Freilich muß dann gerade das, was wir Liebe nennen, nicht von 
irgendwoher sonst bestimmt werden, sondern von der Erfahrung her, die 
wir im Vorkommen des unbegreiflichen Geheimnisses machen. Liebe ist im 
letzten gerade die Annahme der Unbegreiflichkeit, die wir Gott in seinem 
Wesen und seiner Freiheit nennen, als bergende, als für immer gültig be- 
jahte, als uns nehmende. 

Aber dieses Wesen der Liebe Gottes, das sich gerade und letztlich nur in 
der Annahme seiner Unbegreiflichkeit als beseligende und nicht als vernich- 
tende enthüllt, ist uns doch auch wieder von den kleinen Erfahrungen her 
zugänglich, die wir sonst in personaler Liebe machen. Geschieht nicht dort, 
wo ein Mensch dem andern in wirklich personaler Liebe begegnet, eine 
Annahme des Nichtdurchschauten, eine Annahme dessen an der anderen 
Person des Geliebten, das man sich nicht selber erkennend und so be- 
herrschbar Untertan gemacht hat? Ist personale Liebe nicht vertrauende 
Weggabe ohne Rückversicherung an die andere Person, gerade insofern 
sie die freie, unkalkulierbare ist und bleibt? Es soll nicht gesagt werden, 
daß im eigentlichen, univoken Sinne die absolut einmalige Liebe zu Gott 
subsumiert werden könne unter eine uns ohne weiteres erfahrbare zwi- 
schenmenschliche Liebe; die beiden Größen haben nur eine analoge Über- 
einkunft, also so, daß mitten in der Übereinkunft immer auf's neue die 
größere Verschiedenheit aufbricht (um ein Wort cles IV. Laterankonzils 



Karl Rahner 448 

über das Verhältnis zwischen Gott und Kreatur zu variieren). Aber eine 
Ahnung unseres Verhältnisses zu Gott gibt uns die zwischenmenschliche 
Liebe eben doch; sie berechtigt uns zu sagen, daß der Akt, in dem das Sub- 
jekt, sich selber und seine auf sich bezogenen Ansprüche lassend, sich dem 
unbegreiflichen und ewig unbegreiflich bleibenden Geheimnis übergibt, am 
besten doch Liebe genannt werden kann, weil Erkenntnis, rein als solche 
selber in unserem alltäglichen Erfahrungsbereich, wenn auch nicht in 
ihrem letzten Wesen, den Charakter des Sichaneignens und der Beherr- 
schung des Erkannten an sich trägt, während dies bei echter zwischen- 
menschlicher Liebe auch schon im empirischen Kreis des Lebens nicht der 
Fall ist. Dabei bleibt wahr, daß im Akt des gelassenen und sich selber 
lassenden Ubereignens des Subjekts an die Unbegreiflichkeit Gottes als 
solche, die dann nicht mehr Begrenzung, sondern gerade der Inhalt unseres 
Verhältnisses zu Gott ist, erst eigentlich das ursprünglichste Wesen der 
Liebe aufgeht, von der die zwischenmenschliche Liebe nur ein kreatürli- 
cher Abglanz ist. 

Gewiß ist das Verhältnis zwischen dem Grundakt des Menschen der 
Unbegreiflichkeit Gottes gegenüber, insofern er Erkenntnis ist und inso- 
fern er Erkenntnis überbietende freie Liebe ist, noch nicht wirklich ge- 
nügend bestimmt. Aber, wie schon angedeutet wurde, wäre diese letzte 
Verhältnisbestimmung nicht auf der Ebene einer Vermögenslehre bei Tho- 
mas vorzunehmen, sondern mittels einer Lehre der Transzendentalien 
Wahr und Gut und deren Verhältnis zueinander. Denn nur so kann deut- 
lich werden, daß die Liebe (vielleicht würden wir heute auch sagen: die 
Freiheit, die Praxis) auch die Bedingung der Erkenntnis des Wahren (der 
Theorie) sein kann und sein muß, so daß eben dieses Verhältnis einer 
Perichorese der beiden Transzendentalien vor der Unbegreiflichkeit Gottes 
zu seinem radikalsten Wesensvollzug kommt. 

Letzte Sinnerfüllung nur in der freien, liebenden Annahme 
der Unbegreiflichkeit Gottes 

Wir müssen zu einem Ende kommen. Wir haben scheinbar in unseren 
Überlegungen •ber den Akt der Annahme der Unbegreiflichkeit Gottes 
die menschliche Sinnfrage aus dem Auge verloren. In Wirklichkeit aber 
ist es nicht so. Dies soll durch ein paar Schlußbemerkungen deutlicher wer- 
den. Wir setzen voraus, daß, so sehr es partikuläre Sinnerfahrung im Be- 
reich der menschlichen Empirie unmittelbar und im voraus zur Gottesfrage 
gibt, die totale Sinnfrage positiv nur mit dem beantwortet werden kann, 
was wir Gott nennen, wobei die Erfüllung der menschlichen Sinnfrage 
nicht bloß durch Gott garantiert und schöpferisch bewirkt wird, sondern 



Die menschliche Sinnfrage 449 

in einer gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes in seiner eigensten Wirk- 
lichkeit besteht. Diese die Sinnfrage erst radikal beantwortende Selbstmit- 
teilung Gottes ist und bleibt aber, vom Menschen her gesehen, das unmit- 
telbare Kommen vor die Unbegreiflichkeit Gottes, die selber, damit im 
Ernst und ohne Abstrich von wirklicher Erfüllung ohne Resignation die 
Rede sein kann, nicht als Grenze, sondern als Inhalt der seligen Sinner- 
füllung gedacht und realisiert werden muß. 

Wenn dem aber so ist, dann muß die konkrete Weise der Verheißung 
einer letzten Sinnerfüllung in der christlichen Verkündigung dem auch 
wirklich entsprechen. In dieser Verkündigung darf kein Gott angeboten 
werden, der insgeheim dem menschlichen Egoismus Untertan wäre, auch 
nicht dem sublimen Egoismus seiner Rationalität. Der Gott der Sinner- 
füllung muß verkündet werden als der, der die Rechnungen unseres Le- 
bens sprengt, der gerade nicht der letzte Posten in diesem Kalkül ist, der 
unsere Rechnungen für uns durchschaubar aufgehen läßt. Unsere Ver- 
kündigung muß den Mut haben zu sagen, daß die letzte Sinnfrage nur 
dann richtig gestellt ist, wenn sie die Frage der freien Liebe ist, die sich 
loslassen und das Unbegreifliche als das wunderbar und selig Selbstver- 
ständliche erleben kann. Die Sinnfrage muß als Frage unerbittlich selber 
geläutert werden, indem ihr die Unbegreiflichkeit Gottes entgegenkommt 
und sie selber in die Frage stellt, ob sie es vermag, sich als Frage nach 
einer Unbegreiflichkeit zu verstehen, die selig macht, oder ob sie insgeheim, 
weil letztlich ein dritter Sinn nicht möglich ist, die Unbegreiflichkeit 
Gottes nur als ein anderes Wort für die leere Absurdität des Daseins ver- 
stehen will. 

Hier bei dieser Frage ist •objektive" Erkenntnis und letzte freie Ent- 
scheidung nicht mehr zu trennen. Und eben dies muß die Verkündigung 
als mit jeder Theorie von Anfang an unweigerlich gegeben deutlich ma- 
chen; sie muß klar machen, daß auch die Erkenntnis selbst gut oder böse 
ist, je nachdem sie die Unbegreiflichkeit der Existenz, die von der Unbe- 
greiflichkeit Gottes her kommt, als seligmachend oder als im letzten ab- 
scheulich verstehen will. Die heutige Verkündigung ist, gerade wenn sie 
Gott als letzte Antwort der Sinnfrage preist, in Versuchung, Gott zum 
kleinen Mittel des kleinen Menschen zu machen, Gott nur das zu erlauben, 
was dem kurzsichtig egoistischen Menschen für sich selber brauchbar er- 
scheint, ohne radikal zu begreifen und zu verkünden, daß der Mensch 
nur selig werden kann mit einem Gott, der unbegreiflich größer ist als er 
selber und gerade dadurch die wahre Seligkeit des Menschen. 

Wo redet heute die christliche Verkündigung deutlich und hart genug 
vom Gott der Gerichte, der ewig unbegreiflichen Wege und Entschlüsse 
seiner Freiheit? Gewiß ist das Christentum die Verkündigung des Sieges 



Vladimir Satura 450 

der Gnade von Gott her und nicht eigentlich bloß das ambivalente Ange- 
bot von zwei Möglichkeiten an die Freiheit des Menschen, der Seligkeit 
und der ewigen Verlorenheit. Aber eben diese Botschaft, daß Gottes 
gnädige Freiheit mächtiger ist als die Freiheit des Menschen und diese 
immer schon überholt hat, ohne sie aufzuheben, wird nur richtig verstan- 
den, wenn sie selber noch einmal gehört wird als Ereignis der Unbegreif- 
lichkeit der Freiheit Gottes und nicht als eine selbstverständliche Einsicht, 
in der wir die Gerichte Gottes doch überlisten, wenn sie gehört wird als 
Appell an die Freiheit des Menschen, sich bedingungslos der Unbegreif- 
lichkeit Gottes ohne Vorbehalt und ohne Rückversicherung anzuvertrauen, 
weil darin allein die Freiheit frei wird und selig. Der Rekurs auf Gott als 
Antwort auf die Sinnfrage des Menschen als totale ist richtig und unerläß- 
lich. Er wird aber zur Schaffung eines menschlichen Götzen, wenn er 
nicht den Menschen, sich lassend, sich anvertrauend und nur so selig, kom- 
men läßt vor die Unbegreiflichkeit Gottes. 

Was habe ich als Leiter 
von Meditationskursen gelernt? 
Vladimir Satura SJ, Innsbruck 

Wer es sich zur Aufgabe macht, andere ins Meditieren einzuführen, läßt 
sich zugleich auf einen für ihn selbst wichtigen Lernprozeß ein. Mit wel- 
chem Wissen und Können er anfangs auch ausgestattet sein mochte: es 
ändert sich mit zunehmender Erfahrung unweigerlich sowohl sein Ver- 
ständnis des meditativen Geschehens wie auch seine Art der Vermittlung. 
Unterschwellig wird seine Tätigkeit stets von mehreren Fragen begleitet, 
die ihn nie loslassen: Wie kommt das, was mir vorschwebt, an? Was kommt 
sonst zum Vorschein, womit ich gar nicht gerechnet habe, was aber doch 
volle Beachtung verdient? Welche Tragweite haben diese oder jene 
Phänomene? Welche Gründe dürften dahinter stecken? Welche Konse- 
quenzen müßte man daraus ziehen? 

Die ständige Konfrontation der eigenen Meinungen mit der •Wirklich- 
keit" stellt auch auf diesem Gebiet die wichtigste Quelle neuer Einsichten 




