
Vladimir Satura 450 

der Gnade von Gott her und nicht eigentlich bloß das ambivalente Ange- 
bot von zwei Möglichkeiten an die Freiheit des Menschen, der Seligkeit 
und der ewigen Verlorenheit. Aber eben diese Botschaft, daß Gottes 
gnädige Freiheit mächtiger ist als die Freiheit des Menschen und diese 
immer schon überholt hat, ohne sie aufzuheben, wird nur richtig verstan- 
den, wenn sie selber noch einmal gehört wird als Ereignis der Unbegreif- 
lichkeit der Freiheit Gottes und nicht als eine selbstverständliche Einsicht, 
in der wir die Gerichte Gottes doch überlisten, wenn sie gehört wird als 
Appell an die Freiheit des Menschen, sich bedingungslos der Unbegreif- 
lichkeit Gottes ohne Vorbehalt und ohne Rückversicherung anzuvertrauen, 
weil darin allein die Freiheit frei wird und selig. Der Rekurs auf Gott als 
Antwort auf die Sinnfrage des Menschen als totale ist richtig und unerläß- 
lich. Er wird aber zur Schaffung eines menschlichen Götzen, wenn er 
nicht den Menschen, sich lassend, sich anvertrauend und nur so selig, kom- 
men läßt vor die Unbegreiflichkeit Gottes. 

Was habe ich als Leiter 
von Meditationskursen gelernt? 
Vladimir Satura SJ, Innsbruck 

Wer es sich zur Aufgabe macht, andere ins Meditieren einzuführen, läßt 
sich zugleich auf einen für ihn selbst wichtigen Lernprozeß ein. Mit wel- 
chem Wissen und Können er anfangs auch ausgestattet sein mochte: es 
ändert sich mit zunehmender Erfahrung unweigerlich sowohl sein Ver- 
ständnis des meditativen Geschehens wie auch seine Art der Vermittlung. 
Unterschwellig wird seine Tätigkeit stets von mehreren Fragen begleitet, 
die ihn nie loslassen: Wie kommt das, was mir vorschwebt, an? Was kommt 
sonst zum Vorschein, womit ich gar nicht gerechnet habe, was aber doch 
volle Beachtung verdient? Welche Tragweite haben diese oder jene 
Phänomene? Welche Gründe dürften dahinter stecken? Welche Konse- 
quenzen müßte man daraus ziehen? 

Die ständige Konfrontation der eigenen Meinungen mit der •Wirklich- 
keit" stellt auch auf diesem Gebiet die wichtigste Quelle neuer Einsichten 



Erfahrung aus Meditationskursen 451 

dar, vor allem, wenn man das Geschehen mit den Augen des Psychologen 
betrachtet. Man soll sich unter diesem Lernprozeß nicht nur Zuwachs von 
Wissen vorstellen, sondern auch Verlagerung der Akzente, Korrektur der 
früheren Überzeugungen, Eröffnung neuer Horizonte, Erkennen von 
Grenzen, wo man früher keine vermutet hat, Auftauchen von neuen Fra- 
gen, die man an die Wirklichkeit richten muß. 

Meine mehrjährige Tätigkeit als Leiter von Meditationskursen brachte 
auch für mich nicht wenige Überraschungen, darunter einige von grund- 
sätzlicher Bedeutung für das Verständnis der Meditation. Drei von ihnen 
will ich hier darlegen. Die psychologische Reflexion macht sie in erweiter- 
tem Horizont verständlich und plausibel. 

1. Das Meditieren allein ist nicht imstande, den Menschen besser zu 
machen. Es ist verständlich, daß die Anfänge der •Meditationswelle" durch 
überschwengliche Begeisterung für die positiven Auswirkungen dieser 
Neuentdeckung getragen wurden. Die ersten Erfahrungen waren über- 
raschend, brachten unerwartete Genugtuung mit sich und führten dazu, 
daß man die Früchte nicht genug rühmen konnte. Auch wenn man nicht 
so weit ging wie Maharishi Mahesh Yogi, der nicht nur die Steigerung der 
Intelligenz, Weckung der Kreativität, sondern auch allgemeinen Welt- 
frieden den Meditierenden verspricht, haben sehr viele, mehr oder weniger 
ausdrücklich, der Meditation unbeschränkten Einfluß auf den Menschen 
und die Menschheit zugeschrieben und sich von ihr alles Wünschenswerte 
erhofft. Bei manchen machte sich sogar die Tendenz bemerkbar, alles, was 
im Bereich der menschlichen Erfahrung gut ist, mit dem Namen Meditation 
zu belegen. 

Jetzt aber, nach mehrjähriger Erfahrung, zeigen sich immer deutlicher 
die Grenzen der Meditation. Und es ist meines Erachtens an der Zeit, 
daß man auf sie ausdrücklich aufmerksam macht. Sonst läuft man Gefahr, 
daß die Enttäuschungen sowohl bei den Anhängern wie auch bei den miß- 
trauischen und kritischen Außenstehenden die ganze Meditation in Miß- 
kredit bringen. 

Als eindeutig erwiesen kann man, in Übereinstimmung mit allen Schu- 
len, zu den Auswirkungen der Meditation größere Gelassenheit, innere 
Ruhe, besseres Selbstverständnis, Befreiung von Verklemmungen, größere 
Sensibilisierung in bezug auf die gesamte Wirklichkeit und einiges mehr, 
was in diese Richtung geht, zählen. 

Unangetastet aber oder kaum bestärkt scheint der ganze Bereich der 
bewußten (willentlichen) Selbststeuerung, der Einfluß des Uber-Ich, des 
normativen Bereiches der Person, der verpflichtenden Werte auf ihr Ver- 
halten zu bleiben. Es besteht meines Erachtens sogar die Gefahr einer 



Vladimir Satura 452 

Selbstillusion: Man dünkt sich in jeder Hinsicht besser, nur weil man sich 
innerlich freier und spontaner erlebt1. 

Wenn man diese Problematik im Lichte der heutigen Lernpsychologie 
betrachtet, siebt man gleich ein, daß dem auch nicht anders sein kann. 
Die Lernpsychologie befaßt sich nämlich nicht so sehr mit dem schulischen 
Lernen, sondern mit dem Problem der Haltungs- und Verhaltensände- 
rung, d. h. mit den Möglichkeiten der Aneignung und des Abbaues von 
Persönlichkeitsmerkmalen. Ihre wichtigsten Anwendungsgebiete sind Psy- 
chotherapie und Erziehung mit allen ihren Sparten, die Psychagogik und 
das Management. Sie bietet die Grundlagen für jene Theoretiker und 
Praktiker, die sich mit dem Anliegen einer effizienten Selbst- und Fremd- 
beeinflussung befassen2. 

Es gehört zu den grundlegenden Einsichten dieser Wissenschaft, daß 
man nur dann mit Erfolg rechnen kann, wenn man nicht nur eine, sondern 
zugleich mehrere •Lern"-Methoden anwendet. Zu dieser Einsicht ist die 
Lernpsychologie durch die Erfahrung gekommen. Sie findet aber ihre theo- 
retische Begründung in dem anthropologischen Verständnis des Menschen 
als •Mikrokosmos", nämlich als eines Systems, das aus qualitativ heteroge- 
nen Bereichen besteht, die jeweils eine spezifische Eigengesetzlichkeit be- 
sitzen und deswegen auch nur durch entsprechende, qualitativ verschie- 
dene Methoden beeinflußbar sind. 

Nur um einem eventuell nicht eingeweihten Leser diese Komplexität 
der lernpsychologischen Sicht anzudeuten, nenne ich die wichtigsten 
Grundformen dieser Methoden: Einsicht in die Zusammenhänge (dazu 
gehört u. a. auch die Bewußtmachung der bisher unbewußten Sachver- 
halte), Lernen am Modell (meist als Nachahmung bekannt), Einübung 
durch Wiederholung, Bekräftigung des Erwünschten, Dekonditionierung 
(durch Aversion) des Unerwünschten, (Fremd- und Selbst-) Suggestion. In 
konkreter Durchführung nimmt jede dieser Grundformen eine Fülle von 
verschiedenen Gestalten an, die miteinander kombiniert werden. Die 
Forderung der Methodenpluralität bedeutet nicht, daß bei jedem Einzel- 
fall alle Methoden angewandt werden müssen, sondern jeweils eine Aus- 

1 Wenn ich mich nicht täusche, erinnern diese Reaktionen an ähnliche Erscheinungen 
innerhalb der psychoanalytischen Bewegung während der ersten Jahrzehnte. Auch 
damals vertrat man die Meinung, daß nur jener Mensch als voll ausgereifte Persönlich- 
keit zu betrachten sei, der sich einer Psychoanalyse unterzogen hat. Nur aus dem Grund 
wurde damals die Analyse allgemein allen Menschen empfohlen, wenn nicht sogar für 
alle gefordert. 
2 Vgl. dazu F. H. Kanfer - J. S. Philips, Lerntheoretische Grundlagen der Verhaltens- 
therapie, München 1975; D. H. Rost - P. Gunow - D. öchsle, Pädagogische Verhaltens- 
modifikation, Basel 1975; H. Ruprecht, Theorien des Lernens in erziehungswissenschaft- 
licher Sicht, München 1974. 



Erfahrung aus Meditationskursen 453 

wähl von ihnen, je nach der Besonderheit des Problems, nach dem Alter 
des Menschen und anderen Umständen. 

Die Meditation operiert mit der Einübung der Gelassenheit (nicht aber 
der Einübung anderer wünschenswerter Haltungen) und mit der Bewußt- 
machung des Unbewußten, aus der sich Deblockierung der Verklemmun- 
gen ergibt. Dadurch sind aber auch die Grenzen ihrer Einflußmöglichkeiten 
auf den Menschen gegeben. Mit anderen Worten: Man kann nicht er- 
warten, daß der Mensch durch die Meditation allein auf der ganzen Linie 
lebensfähiger, leistungsfähiger, sozial angepaßter wird. 

Wenn man diese Problematik im Lichte der Lernpsychologie weiter ver- 
folgt, wird man logischerweise zu einer interessanten Perspektive kom- 
men, nämlich zur Notwendigkeit einer umfassenden •spirituellen" Lehre, 
in der der eigentliche Ort der Meditation neben anderen •Übungen" oder 
Praktiken aufgezeigt wäre. So behandelte die klassische Aszesenlehre 
neben dem inneren Gebet den Kult, die Hinführung zur Einsicht durch 
Information, die Buße für das eigene moralische Versagen (als negative 
Konditionierung durch Aversion), das •Examen particulare" (als Ein- 
übung und Selbstbekräftigung), die Vorsatzbildung als Übung der Ent- 
scheidungsfähigkeit - nur um einiges zu erwähnen. In einem solchen Ent- 
wurf wurde weit mehr den Forderungen der heutigen Lernpsychologie 
Rechnung getragen, als es die Einseitigkeit jener bekundet, die alles auf 
eine Karte setzen. Selbstverständlich kann man die alten Systeme des 
inneren Lebens nicht einfach neu auflegen. Solange aber nicht ein analoges 
System, das unserer heutigen Denkweise sowie unserem Lebensempfin- 
den entspricht, erarbeitet wird, besteht die Gefahr, daß die Meditation 
überdimensioniert wird, d. h. zu viele Erwartungen weckt, die zu erfüllen 
sie nicht imstande ist. 

2. Jede tiefere meditative Praxis setzt innere (moralische) Katharsis vor- 
aus. Hier habe ich jene Personen vor Augen, die das Stadium der Ein- 
übung der meditativen Haltung schon hinter sich haben und nicht bei der 
Erfahrung von einfachen Formen der Meditation stehen geblieben sind, 
sondern regelmäßig echte Versenkung in ihr Inneres praktizieren, nach 
welcher Methode es auch sei. Bei diesen wird, ob sie es beabsichtigen oder 
nicht, der Kern der Person mit seinen existentieilen •Problemen" ange- 
sprochen. Die Bedeutung dieser Probleme liegt u. a. darin, daß sie starke 
affektive Valenz haben. Viele von ihnen sind lustbetont, andere dagegen 
beunruhigend, •ungut". Es wäre falsch, sie ignorieren zu wollen, nachdem 
sie einmal geweckt wurden. 

Mir ist erst nach längerer Erfahrung die ganze Tragweite der,, Ersten 
Woche" in den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola verständlich ge- 



Vladimir Satura 454 

worden. Dem Exerzitanten wird nahegelegt, daß er sich am Ende der 
sog. Ersten Woche, also bevor er mit der Kontemplation der Person Chri- 
sti beginnt, mit seinen •affectus inordinati" auseinandersetzen soll. Den 
Ausdruck •affectus inordinati" sollte man meines Erachtens sinnvoll über- 
setzen: Unordnung im affektiven Bereich, •ungute" Gefühle überhaupt. Es 
könnten mehr oder weniger verborgene Ängste sein, Befürchtungen, De- 
pressionen, Verzweiflung, Trostlosigkeit, unausgeheilte Wunden, Stö- 
rungsherde jeder Art (unverarbeitete unlustvolle Erlebniseinheiten), 
Zwiespältigkeiten und/oder Schuldgefühle. Manche Meditierenden tun so, 
als ob es bei ihnen keine unguten Gefühle dieser Art gäbe. Da jeder Mensch 
z. B. ein Gewissen hat - wie verkümmert es auch sein mag -, hat er auch 
Schuldgefühle. Diese spielen innerlich auch dann eine wichtige Rolle, wenn 
sie nicht objektiv begründet, sondern durch falsche Interpretation der aus- 
lösenden Situation entstanden sind. 

Alle unguten Gefühle sind richtige Stressoren, d. h. Momente, die den 
Menschen innerlich belasten, unter Druck setzen, an seiner Kraft zehren. 
Manche verblassen zwar mit der Zeit, andere dagegen fixieren sich und 
nehmen chronische Formen an. Vom psychohygienischen Standpunkt aus 
wäre es total verfehlt, sie zuerst wachzurufen, dann aber zu ignorieren, 
vor ihnen die Augen zu schließen, anstatt sich ihnen zu stellen und sich mit 
ihnen auseinanderzusetzen3. 

Welche Folgen kann es nach sich ziehen, wenn sich jemand in der Versen- 
kung den inneren Regungen zuerst frei überläßt, sie dann geflissentlich 
übersieht, anstatt sie bewußt zu thematisieren? Der Betreffende kann sich in 
weitere innere Komplikationen verstricken. Die unbewußten Abwehrme- 
chanismen schalten sich nämlich in dem Fall doch ein, um das innere Gleich- 
gewicht wieder herzustellen, leider aber nicht immer mit Erfolg. Sie überla- 
gern das Usprüngliche mit neuen Problemen. Solche übereinander gelager- 
ten mißlungenen Versuche der Selbsthilfe machen auch für den Fachmann 
die Problematik im Endergebnis nur schwer entwirrbar, vor allem dann, 
wenn der betreffende Mensch sich zusätzlich noch an falsche nachträgliche 
Deutungen des Entstehungsprozesses klammert. 

Auch wenn es nicht bis zu Komplikationen dieser Art kommt, wird eine 
weitere Entfaltung der Person und, wenn diese gläubig ist, jede Glaubens- 
vertiefung und Gottesnähe, einfach unmöglich gemacht4. Einige erleben 

s Die Psychoanalyse sieht ihre eigentliche Aufgabe darin, den Menschen dadurch lebens- 
fähig und glücksfähig zu machen, indem sie ihn von solchen inneren Störungsherden 
befreit. 
4 Nach der klassischen Auffassung der Mystiker setzt die via illuminativa (die Erleuch- 
tung) und die via unitiva (Vereinigung mit Gott) die via purgativa (die innere Läuterung) 
voraus. 



Erfahrung aus Meditationskursen 455 

dieses •Stop" bildlich folgendermaßen: Der meditative Prozeß ist für sie 
wie ein Wasserstrom, der frei dahinfließt, bis er durch ein Hindernis unter 
der Wasseroberfläche zum Stehen kommt. Die Gestalt dieses Hindernisses 
bleibt unbekannt, man spürt nur seine blockierende Wirkung. 

Wenn aber der innere Prozeß nicht weiter geht, kommt es zur inneren 
Erstarrung. Nach der übereinstimmenden Schilderung mehrerer Psychiater 
und Psychotherapeuten hat das häufigste Erscheinungsbild jener Patien- 
ten, die vor allem vom unbewältigten Erlebnis der •Transzendentalen Me- 
ditation" kommen, gerade diese Gestalt: Mit einem Anflug des Lächelns 
verharren sie in einer erstarrten, distanzierten, wirklichkeitsentfremdeten 
Haltung. Aber auch wenn solche Erstarrung nicht einen solchen Grad er- 
reicht, bleibt sie nach meinem Eindruck das am häufigsten vorkommende 
Übel unter den Meditierenden. Die Betroffenen überlassen sich dem medi- 
tativen Prozeß nicht ganz, sondere nur einen Teil ihrer Person, nämlich den 
leiblichen Bereich, an inneren guten und unguten Gefühlen halten sie aber 
auch weiterhin fest. Sie tun nur so als ob ... Die Meditation ist für sie ein 
Scheinspiel, mit dem sie die innere Erstarrung verdecken. 

Gehört nicht auch im asiatischen Bereich zu den Vorstuf en der Meditation 
die innere ethische Läuterung? Im christlichen Bereich bietet sich die 
Beichte an, ob in institutionalisierter Form oder analogen Bußakten, die 
als Anlaß und Anregung für die Auseinandersetzung mit •unguten" 
Gefühlen moralischen Charakters dienen kann. Bei anderen Formen der 
affektiven Unordnung (Angst, Depression) empfiehlt sich ebenfalls an 
erster Stelle die Klärung ihrer jeweiligen Gestalt, dann aber ihre effek- 
tive Überwindung, was mit Hilfen, über die der religiöse Glaube und/ 
oder die Psychotherapie verfügen, möglich ist. 

Ich wiederhole: Der Leiter sollte die Meditierenden nicht in die Tiefe 
führen, ohne vorher echte innere Katharsis anzuregen5. 

3. Obwohl es einerseits sinnvoll ist, für die Meditation zu werben, zeigt 
sich andererseits immer stärker die Notwendigkeit, den Meditationselan 
bei manchen zu bremsen. Es scheint mir vor allem bedenklich, wenn bei 
einem Menschen die Meditation im Vergleich zu anderen Bereichen sei- 
nes Lebensrahmens zu großes Gewicht erhält. Echte tiefe tägliche oder 
sehr häufig geübte Versenkung sollte nur von jenen Menschen praktiziert 
werden, die auch in ihrem sonstigen Tagesablauf Gelegenheit haben, sich 
mit den Themen des inneren (geistigen oder geistlichen) Lebens zu be- 

5 Ich frage mich unwillkürlich, wie weit das Fehlen der Stichworte •Umkehr" - •Me- 
tanoia" in der heutigen Seelsorge ebenfalls eine gewisse seelische Erstarrung und das 
Fehlen innerer religiöser Wärme zur Folge hat. Die Hypothese scheint jedenfalls 
plausibel. 



Vladimir Satura 456 

fassen, z. B. Schriften über solche Probleme zu lesen, sich darüber mit an- 
deren zu unterhalten usw. Wenn jemand nur in tiefer Versenkung mit der 
Wirklichkeit des Innerlich-Geistigen in Berührung kommt, sein sonstiger 
Alltag aber mit den Problemen der •materiellen Außenwelt", der beruf- 
lichen Leistung usw. ausgefüllt ist, läuft er Gefahr, sein persönliches 
Gleichgewicht zu gefährden, hin- und hergerissen zu werden. Diese Men- 
schen machen im Gewühl der Betriebswelt den Eindruck, daß sie die 
Selbstsicherheit und die Spontaneität weitgehend eingebüßt haben. Sie 
kommen sich und den anderen irgendwie verloren vor. 

Um diese Erscheinung zu verstehen, muß man die Bedeutung des Ganz- 
heitsprinzips in Erinnerung rufen. Dieses Prinzip verlangt, daß jeder ein- 
zelne Eingriff, jede Initiative nur unter Berücksichtigung des jeweiligen 
Gesamtkontextes vorgenommen werden darf. Der persönliche Lebens- 
rahmen eines Menschen stellt eine Einheit dar, die sich aus mehreren 
Teilbereichen zusammensetzt. Damit diese Einheit langfristig bestehen 
kann, müssen die Teilbereiche in einem ausgewogenen Kräfteverhältnis 
zueinander stehen. Jede Änderung in einem Teil bringt das Gesamtgef üge 
ins Wanken. Wenn jemand anfangen würde, täglich eine halbe Stunde 
oder länger intensiv zu meditieren, den Rest seines Lebensstiles aber in 
unveränderter Form weiter bestehen ließe, würde dieser massive Ein- 
bruch unweigerlich eine Erschütterung des gesamten psychischen Gefüges 
und Verunsicherung seiner Lebenshaltung nach sich ziehen. Was in tiefer 
Versenkung im inneren Kern der Person aufgewühlt wird, kann nicht in 
der kurzen Zeit der Meditation integriert werden. Die •Nacharbeit" ist da- 
zu unbedingt erforderlich, und sie ist nur dann möglich, wenn das Neue im 
Laufe der übrigen Tageszeit thematisiert wird, wenn man sich mit diesen 
Themen auch sonst, und zwar bewußt beschäftigt. 

Etwas zugespitzt formuliert heißt es: Regelmäßiges intensives Meditie- 
ren können nur jene Personen verkraften und organisch integrieren, die 
sich hauptberuflich oder nebenberuflich mit der Welt des Geistigen oder 
Geistlichen befassen, wie z. B. Seelsorger (im weitesten Sinne des Wortes), 
Mönche (christliche und buddhistische - Swamis, Gurus oder wie sie sonst 
noch heißen), Psychotherapeuten und selbstverständlich Leiter von Medi- 
tationskursen. Personen anderer Berufsgruppen eine solche Praxis zu emp- 
fehlen, scheint mir unverantwortlich. 

Leichtere Formen der Meditation halte ich dagegen für alle Menschen 
geeignet, die seelisch gesund und innerlich gefestigt sind. Von der Eutonie 
angefangen über einfache Formen der Entspannung, Sammlung, Beruhi- 
gung (z. B. die Grundstufe des Autogenen Trainings) bis zur Musik-, Bild-, 
Wort-, Gegenstandsmeditation oder Betrachtung, das alles scheint mir 
nicht nur unbedenklich, sondern empfehlenswert zu sein, vor allem wenn 



Erfahrung aus Meditationskursen 457 

es kurze Zeit und in kleinen Gruppen geübt wird. Ich würde mir wün- 
schen, daß diese Formen noch größere Verbreitung finden, als es zur Zeit 
der Fall ist. Dagegen würde ich Zen, Mantram, christliche Meditation, 
Kontemplation nur bei den oben erwähnten Berufen für vertretbar hal- 
ten, bei anderen höchstens während ihres gelegentlichen mehrtägigen 
Aufenthaltes in einem Kloster, Exerzitienhaus (•Kloster auf Zeit") u. ä. 

Die Berichte der Teilnehmer von Meditationskursen bestätigen im übri- 
gen diese Ansicht. Die meisten von ihnen beklagen sich, daß sie zwischen 
dem einen und dem anderen Kurs •leider" nicht zum Meditieren gekom- 
men sind. Sie schreiben es allerdings der eigenen Faulheit zu und machen 
sich deswegen Vorwürfe. Es wäre angebracht, sie von diesen falschen 
Schuldgefühlen zu befreien, indem man sie darauf hinweist, daß es die 
Schutzmechanismen ihres Gleichgewichtes sind, die sich dagegen wehren 
und sie davon abhalten, weil sie instinktiv spüren, daß sie so etwas in der 
ganz anderen Atmosphäre ihres Alltags nicht richtig verkraften können. 

Jeder Leiter sollte sich Gedanken über die konkrete Gesamtsituation 
jener machen, die das Meditieren lernen wollen, und er sollte die gewählte 
Form wie auch die Häufigkeit ihrer Ausübung in einer Aussprache mit 
jedem einzelnen wohl überlegen. Es wäre falsch, sich auf das Prinzip der 
Ganzheit nur dann zu berufen, wenn es um unsere heutige Kultur geht, 
in der das meditative Element gefehlt hat, die Forderung des ganzheit- 
lichen Gesichtspunktes aber zu vergessen, wenn es sich um konkrete Men- 
schen handelt. 

Abschließend möchte ich darauf hinweisen, daß die vorliegenden Über- 
legungen nur einen bescheidenen Beitrag und zugleich Anregung zu jener 
Aufgabe sein wollen, die heute besondere Dringlichkeit hat, nämlich die 
kritische Reflexion über die im Laufe der letzten Jahre angesammelten 
Erfahrungen auf dem Gebiet der Meditation. Wir haben heute eine ganze 
Fülle von Erfahrungen, die uns eine Auseinandersetzung etwa mit fol- 
genden Fragen möglich machen: Was hat sich bei uns im Westen im 
Lauf der Meditationswelle bewährt und kann beibehalten werden? Was 
hat sich nicht bewährt und soll aufgegeben werden? Was sollte geändert 
werden? Für welche Menschen ist die Meditation überhaupt oder sind 
bestimmte Formen der Meditation kontraindiziert (ungeeignet) ? Wie weit 
ist uns die Integration dieser Erlebnisform und ihrer Früchte in unsere 
Kulturwelt gelungen? Die Antworten auf diese Fragen sollten dann für 
weiteres Engagement auf diesem Gebiet richtungweisend werden, und 
zwar um in Zukunft sowohl die positiven Werte der Meditation wie auch 
das Wohl der Meditierenden besser sicherzustellen. 




