Viadimir Satura 450

der Gnade von Gott her und nicht eigentlich blof das ambivalente Ange-
bot von zwei Moglichkeiten an die Freiheit des Menschen, der Seligkeit
und der ewigen Verlorenheit. Aber eben diese Botschaft, dafl Gottes
gnadige Freiheit machtiger ist als die Freiheit des Menschen und diese
immer schon tiberholt hat, ohne sie aufzuheben, wird nur richtig verstan-
den, wenn sie selber noch einmal gehort wird als Ereignis der Unbegreif-
lichkeit der Freiheit Gottes und nicht als eine selbstverstindliche Einsicht,
in der wir die Gerichte Gottes doch tiberlisten, wenn sie gehort wird als
Appell an die Freiheit des Menschen, sich bedingungslos der Unbegreif-
lichkeit Gottes ohne Vorbehalt und ohne Riickversicherung anzuvertrauen,
weil darin allein die Freiheit frei wird und selig. Der Rekurs auf Gott als
Antwort auf die Sinnfrage des Menschen als totale ist richtig und unerlafi-
lich. Er wird aber zur Schaffung eines menschlichen Géotzen, wenn er
nicht den Menschen, sich lassend, sich anvertrauend und nur so selig, kom-
men laflt vor die Unbegreiflichkeit Gottes.

Was habe ich als Leiter
von Meditationskursen gelernt:

Vladimir Satura SJ, Innsbruck

Wer es sich zur Aufgabe macht, andere ins Meditieren einzufiihren, 148t
sich zugleich auf einen fiir ihn selbst wichtigen Lernprozef ein. Mit wel-
chem Wissen und Konnen er anfangs auch ausgestattet sein mochte: es
andert sich mit zunehmender Erfahrung unweigerlich sowohl sein Ver-
stindnis des meditativen Geschehens wie auch seine Art der Vermittlung.
Unterschwellig wird seine Tétigkeit stets von mehreren Fragen begleitet,
die ihn nie loslassen: Wie kommt das, was mir vorschwebt, an? Was kommt
sonst zum Vorschein, womit ich gar nicht gerechnet habe, was aber doch
volle Beachtung verdient? Welche Tragweite haben diese oder jene
Phianomene? Welche Griinde diirften dahinter stecken? Welche Konse-
quenzen miifite man daraus ziehen?

Die stindige Konfrontation der eigenen Meinungen mit der ,, Wirklich-
keit“ stellt auch auf diesem Gebiet die wichtigste Quelle neuer Einsichten



Erfahrung aus Meditationskursen 451

dar, vor allem, wenn man das Geschehen mit den Augen des Psychologen
betrachtet. Man soll sich unter diesem Lernprozefl nicht nur Zuwachs von
Wissen vorstellen, sondern auch Verlagerung der Akzente, Korrektur der
friheren Uberzeugungen, Erdffnung neuer Horizonte, Erkennen von
Grenzen, wo man frither keine vermutet hat, Auftauchen von neuen Fra-
gen, die man an die Wirklichkeit richten mufi.

Meine mehrjahrige Tatigkeit als Leiter von Meditationskursen brachte
auch fir mich nicht wenige Uberraschungen, darunter einige von grund-
sitzlicher Bedeutung fiir das Verstidndnis der Meditation. Drei von ihnen
will ich hier darlegen. Die psychologische Reflexion macht sie in erweiter-
tem Horizont verstandlich und plausibel.

1. Das Meditieren allein ist nicht imstande, den Menschen besser zu
machen. Es ist verstindlich, daf} die Anfange der ,Meditationswelle“ durch
uberschwengliche Begeisterung fiir die positiven Auswirkungen dieser
Neuentdeckung getragen wurden. Die ersten Erfahrungen waren tber-
raschend, brachten unerwartete Genugtuung mit sich und fithrten dazu,
dafl man die Friichte nicht genug rithmen konnte. Auch wenn man nicht
so weit ging wie Maharishi Mahesh Yogi, der nicht nur die Steigerung der
Intelligenz, Weckung der Kreativitdt, sondern auch allgemeinen Welt-
frieden den Meditierenden verspricht, haben sehr viele, mehr oder weniger
ausdricklich, der Meditation unbeschrankten Einflul auf den Menschen
und die Menschheit zugeschrieben und sich von ihr alles Wiinschenswerte
erhofft. Bei manchen machte sich sogar die Tendenz bemerkbar, alles, was
im Bereich der menschlichen Erfahrung gut ist, mit dem Namen Meditation
zu belegen.

Jetzt aber, nach mehrjahriger Erfahrung, zeigen sich immer deutlicher
die Grenzen der Meditation. Und es ist meines Erachtens an der Zeit,
daf man auf sie ausdriicklich aufmerksam macht. Sonst lauft man Gefahr,
daf die Enttduschungen sowohl bei den Anhidngern wie auch bei den mifi-
trauischen und kritischen Auflenstehenden die ganze Meditation in Mif3-
kredit bringen.

Als eindeutig erwiesen kann man, in Ubereinstimmung mit allen Schu-
len, zu den Auswirkungen der Meditation groflere Gelassenheit, innere
Ruhe, besseres Selbstverstindnis, Befreiung von Verklemmungen, grofiere
Sensibilisierung in bezug auf die gesamte Wirklichkeit und einiges mehr,
was in diese Richtung geht, zdhlen.

Unangetastet aber oder kaum bestirkt scheint der ganze Bereich der
bewufiten (willentlichen) Selbststeuerung, der Einflul des Uber-Ich, des
normativen Bereiches der Person, der verpflichtenden Werte auf ihr Ver-
halten zu bleiben. Es besteht meines Erachtens sogar die Gefahr einer



Viadimir Satura 452

Selbstillusion: Man diinkt sich in jeder Hinsicht besser, nur weil man sich
innerlich freier und spontaner erlebt.

Wenn man diese Problematik im Lichte der heutigen Lernpsychologie
betrachtet, sieht man gleich ein, dafl dem auch nicht anders sein kann.
Die Lernpsychologie befafit sich ndmlich nicht so sehr mit dem schulischen
Lernen, sondern mit dem Problem der Haltungs- und Verhaltensinde-
rung, d. h. mit den Moglichkeiten der Aneignung und des Abbaues von
Personlichkeitsmerkmalen. Thre wichtigsten Anwendungsgebiete sind Psy-
chotherapie und Erziehung mit allen ihren Sparten, die Psychagogik und
das Management. Sie bietet die Grundlagen fir jene Theoretiker und
Praktiker, die sich mit dem Anliegen einer effizienten Selbst- und Fremd-
beeinflussung befassen?.

Es gehort zu den grundlegenden Einsichten dieser Wissenschaft, dafl
man nur dann mit Erfolg rechnen kann, wenn man nicht nur eine, sondern
zugleich mehrere ,Lern“-Methoden anwendet. Zu dieser Einsicht ist die
Lernpsychologie durch die Erfahrung gekommen. Sie findet aber ihre theo-
retische Begriindung in dem anthropologischen Verstindnis des Menschen
als ,Mikrokosmos®, namlich als eines Systems, das ans qualitativ heteroge-
nen Bereichen besteht, die jeweils eine spezifische Eigengesetzlichkeit be-
sitzen und deswegen auch nur durch entsprechende, qualitativ verschie-
dene Methoden beeinflufibar sind.

Nur um einem eventuell nicht eingeweibten Leser diese Komplexitat
der lernpsychologischen Sicht anzudeuten, nenne ich die wichtigsten
Grundformen dieser Methoden: Einsicht in die Zusammenhinge (dazu
gehort u. a. auch die BewuBltmachung der bisher unbewufiten Sachver-
halte), Lernen am Modell (meist als Nachahmung bekannt), Einiibung
durch Wiederholung, Bekraftigung des Erwiinschten, Dekonditionierung
(durch Aversion) des Unerwiinschten, (Fremd- und Selbst-)Suggestion. In
konkreter Durchfithrung nimmt jede dieser Grundformen eine Fiille von
verschiedenen Gestalten an, die miteinander kombiniert werden. Die
Forderung der Methodenpluralitit bedeutet nicht, daf bei jedem Einzel-
fall alle Methoden angewandt werden miissen, sondern jeweils eine Aus-

! Wenn ich mich nicht tdusche, erinnern diese Reaktionen an #hnliche Erscheinungen
innerhalb der psychoanalytischen Bewegung wihrend der ersten Jahrzehnte. Auch
damals vertrat man die Meinung, dafl nur jener Mensch als voll ausgereifte Personlich-
keit zu betrachten sei, der sich einer Psychoanalyse unterzogen hat. Nur aus dem Grund
wurde damals die Analyse allgemein allen Menschen empfohlen, wenn nicht sogar fiir
alle gefordert.

2 Vgl. daza F. H. Kanfer — J. S. Philips, Lerntheoretische Grundlagen der Verhaltens-
therapie, Miinchen 1975; D. H. Rost — P. Gunow — D. Ochsle, Pidagogische Verhaltens-
modifikation, Basel 1975; H. Ruprecht, Theorien des Lernens in erziehungswissenschaft-
licher Sicht, Miinchen 1974.



Erfahrung aus Meditationskursen 453

wahl von ihnen, je nach der Besonderheit des Problems, nach dem Alter
des Menschen und anderen Umstanden.

Die Meditation operiert mit der Einiibung der Gelassenheit (nicht aber
der Einiibung anderer wiinschenswerter Haltungen) und mit der Bewuf}t-
machung des Unbewuflten, aus der sich Deblockierung der Verklemmun-
gen ergibt. Dadurch sind aber auch die Grenzen ihrer Einflufméglichkeiten
auf den Menschen gegeben. Mit anderen Worten: Man kann nicht er-
warten, dafl der Mensch durch die Meditation allein auf der ganzen Linie
lebensfahiger, leistungsfahiger, sozial angepafiter wird.

Wenn man diese Problematik im Lichte der Lernpsychologie weiter ver-
folgt, wird man logischerweise zu einer interessanten Perspektive kom-
men, namlich zur Notwendigkeit einer umfassenden ,spirituellen® Lehre,
in der der eigentliche Ort der Meditation neben anderen , Ubungen® oder
Praktiken aufgezeigt wire. So behandelte die klassische Aszesenlehre
neben dem inneren Gebet den Kult, die Hinfiihrung zur Einsicht durch
Information, die Bufle fiir das eigene moralische Versagen (als negative
Konditionierung durch Aversion), das ,Examen particulare® (als Ein-
iibung und Selbstbekraftigung), die Vorsatzbildung als Ubung der Ent-
scheidungsfahigkeit — nur um einiges zu erwahnen. In einem solchen Ent-
wurf wurde weit mehr den Forderungen der heutigen Lernpsychologie
Rechnung getragen, als es die Einseitigkeit jener bekundet, die alles auf
eine Karte setzen. Selbstverstindlich kann man die alten Systeme des
inneren Lebens nicht einfach neu auflegen. Solange aber nicht ein analoges
System, das unserer heutigen Denkweise sowie unserem Lebensempfin-
den entspricht, erarbeitet wird, besteht die Gefahr, dafl die Meditation
tiberdimensioniert wird, d. h. zu viele Erwartungen weckt, die zu erfillen
sie nicht imstande ist.

2. Jede tiefere meditative Praxis setzt innere (moralische) Katharsis vor-
aus. Hier habe ich jene Personen vor Augen, die das Stadium der Ein-
tbung der meditativen Haltung schon hinter sich haben und nicht bei der
Erfahrung von einfachen Formen der Meditation stehen geblieben sind,
sondern regelmafig echte Versenkung in ihr Inneres praktizieren, nach
welcher Methode es auch sei. Bei diesen wird, ob sie es beabsichtigen oder
nicht, der Kern der Person mit seinen existentiellen ,Problemen® ange-
sprochen. Die Bedeutung dieser Probleme liegt u. a. darin, daf sie starke
affektive Valenz haben. Viele von ihnen sind lustbetont, andere dagegen
beunruhigend, ,,ungut®. Es wire falsch, siec ignorieren zu wollen, nachdem
sie einmal geweckt wurden.

Mir ist erst nach langerer Erfahrung die ganze Tragweite der, Ersten
Woche“ in den Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola verstindlich ge-



Vladimir Satura 454

worden. Dem Exerzitanten wird nahegelegt, dafl er sich am Ende der
sog. Ersten Woche, also bevor er mit der Kontemplation der Person Chri-
sti beginnt, mit seinen ,affectus inordinati“ auseinandersetzen soll. Den
Ausdruck ,affectus inordinati® sollte man meines Erachtens sinnvoll iiber-
setzen: Unordnung im affektiven Bereich, ,ungute Gefiihle iiberhaupt. Es
konnten mehr oder weniger verborgene Angste sein, Befiirchtungen, De-
pressionen, Verzweiflung, Trostlosigkeit, unausgeheilte Wunden, Sto-
rungsherde jeder Art (unverarbeitete unlustvolle Erlebniseinheiten),
Zwiespiltigkeiten und/oder Schuldgefiithle. Manche Meditierenden tun so,
als ob es bei ihnen keine unguten Gefithle dieser Art gidbe. Da jeder Mensch
z. B. ein Gewissen hat — wie verkiimmert es auch sein mag —, hat er auch
Schuldgefiihle. Diese spielen innerlich auch dann eine wichtige Rolle, wenn
sie nicht objektiv begriindet, sondern durch falsche Interpretation der aus-
losenden Situation entstanden sind.

Alle unguten Gefiihle sind richtige Stressoren, d. h. Momente, die den
Menschen innerlich belasten, unter Druck setzen, an seiner Kraft zehren.
Manche verblassen zwar mit der Zeit, andere dagegen fixieren sich und
nehmen chronische Formen an. Vom psychohygienischen Standpunkt aus
ware es total verfehlt, sie zuerst wachzurufen, dann aber zu ignorieren,
vor ithnen die Augen zu schlieflen, anstatt sich ithnen zu stellen und sich mit
ihnen auseinanderzusetzen®.

Welche Folgen kann es nach sich ziehen, wenn sich jemand in der Versen-
kung den inneren Regungen zuerst frei tiberldfit, sie dann geflissentlich
tbersieht, anstatt sie bewuf}t zu thematisieren? Der Betreffende kann sich in
weitere innere Komplikationen verstricken. Die unbewufiten Abwehrme-
chanismen schalten sich namlich in dem Fall doch ein, um das innere Gleich-
gewicht wieder herzustellen, leider aber nicht immer mit Erfolg. Sie iiberla-
gern das Uspriingliche mit neuen Problemen. Solche iibereinander gelager-
ten mifllungenen Versuche der Selbsthilfe machen auch fiir den Fachmann
die Problematik im Endergebnis nur schwer entwirrbar, vor allem dann,
wenn der betreffende Mensch sich zusétzlich noch an falsche nachtrigliche
Deutungen des Entstehungsprozesses klammert.

Auch wenn es nicht bis zu Komplikationen dieser Art kommt, wird eine
weitere Entfaltung der Person und, wenn diese gliubig ist, jede Glaubens-
vertiefung und Gottesndhe, einfach unmoglich gemacht. Einige erleben

3 Die Psychoanalyse sieht ihre eigentliche Aufgabe darin, den Menschen dadurch lebens-
fahig und glicksfahig zn machen, indem sie ihn von solchen inneren Stérungsherden
befreit.
* Nach der klassischen Auffassung der Mystiker setzt die via illuminativa (die Erleuch-
tung) und die via unitiva (Vereinigung mit Gott) die via purgativa (die innere Linternng)
voraus.



Erfahrung aus Meditationskursen 455

dieses ,Stop“ bildlich folgendermafen: Der meditative Prozef ist fiir sie
wie ein Wasserstrom, der frei dahinfliefit, bis er durch ein Hindernis unter
der Wasseroberfliche zum Stehen kommt. Die Gestalt dieses Hindernisses
bleibt unbekannt, man spirt nur seine blockierende Wirkung.

Wenn aber der innere Prozef nicht weiter geht, kommt es zur inneren
Erstarrung. Nach der iibereinstimmenden Schilderung mehrerer Psychiater
und Psychotherapeuten hat das hiufigste Erscheinungsbild jener Patien-
ten, die vor allem vom unbewaltigten Erlebnis der , Transzendentalen Me-
ditation“ kommen, gerade diese Gestalt: Mit einem Anflug des Lachelns
verharren sie in einer erstarrten, distanzierten, wirklichkeitsentfremdeten
Haltung. Aber auch wenn solche Erstarrung nicht einen solchen Grad er-
reicht, bleibt sie nach meinem Eindruck das am haufigsten vorkommende
Ubel unter den Meditierenden. Die Betroffenen iiberlassen sich dem medi-
tativen Prozef nicht ganz, sondere nur einen Teil ihrer Person, ndmlich den
leiblichen Bereich, an inneren guten und unguten Gefithlen halten sie aber
auch weiterhin fest. Sie tun nur so als ob . . . Die Meditation ist fiir sie ein
Scheinspiel, mit dem sie die innere Erstarrung verdecken.

Gehort nicht auch im asiatischen Bereich zu den Vorstufen der Meditation
die innere ethische Lauterung? Im christlichen Bereich bietet sich die
Beichte an, ob in institutionalisierter Form oder analogen Bufiakten, die
als Anlaf und Anregung fir die Auseinandersetzung mit ,unguten®
Gefiihlen moralischen Charakters dienen kann. Bei anderen Formen der
affektiven Unordnung (Angst, Depression) empfiehlt sich ebenfalls an
erster Stelle die Kldrung ihrer jeweiligen Gestalt, dann aber ihre effek-
tive Uberwindung, was mit Hilfen, iber die der religiése Glaube und/
oder die Psychotherapie verfiigen, moglich ist.

Ich wiederhole: Der Leiter sollte die Meditierenden nicht in die Tiefe
fuhren, ohne vorher echte innere Katharsis anzuregen®.

8. Obwohl es einerseits sinnvoll ist, fiir die Meditation zu werben, zeigt
sich andererseits immer stirker die Notwendigkeit, den Meditationselan
bei manchen zu bremsen. Es scheint mir vor allem bedenklich, wenn bei
einem Menschen die Meditation im Vergleich zu anderen Bereichen sei-
nes Lebensrahmens zu grofles Gewicht erhilt. Echte tiefe tédgliche oder
sehr hiufig geiibte Versenkung sollte nur von jenen Menschen praktiziert
werden, die auch in ihrem sonstigen Tagesablauf Gelegenheit haben, sich
mit den Themen des inneren (geistigen oder geistlichen) Lebens zu be-

5 Ich frage mich unwillkiirlich, wie weit das Fehlen der Stichworte ,Umkehr® — ,Me-
tanoia® in der heutigen Seelsorge ebenfalls eine gewisse seelische Erstarrung und das
Fehlen innerer religioser Wirme zur Folge hat. Die Hypothese scheint jedenfalls
plausibel.



Viadimir Satura 456

fassen, z. B. Schriften {iber solche Probleme zu lesen, sich dariiber mit an-
deren zu unterhalten usw. Wenn jemand nur in tiefer Versenkung mit der
Wirklichkeit des Innerlich-Geistigen in Beriihrung kommt, sein sonstiger
Alltag aber mit den Problemen der ,materiellen Auflenwelt*, der beruf-
lichen Leistung usw. ausgefillt ist, lduft er Gefahr, sein personliches
Gleichgewicht zu gefahrden, hin- und hergerissen zu werden. Diese Men-
schen machen im Gewiihl der Betriebswelt den Findruc, daf sie die
Selbstsicherheit und die Spontaneitit weitgehend eingebiiit haben. Sie
kommen sich und den anderen irgendwie verloren vor.

Um diese Erscheinung zu verstehen, muff man die Bedeutung des Ganz-
heitsprinzips in Erinnerung rufen. Dieses Prinzip verlangt, daBl jeder ein-
zelne Eingriff, jede Initiative nur unter Beriicksichtigung des jeweiligen
Gesamtkontextes vorgenommen werden darf. Der personliche Lebens-
rahmen eines Menschen stellt eine Einheit dar, die sich aus mehreren
Teilbereichen zusammensetzt. Damit diese Einheit langfristig bestehen
kann, miissen die Teilbereiche in einem ausgewogenen Krifteverhiltnis
zueinander stehen. Jede Anderung in einem Teil bringt das Gesamtgefiige
ins Wanken. Wenn jemand anfangen wiirde, tiglich eine halbe Stunde
oder linger intensiv zu meditieren, den Rest seines Lebensstiles aber in
unverdanderter Form weiter bestehen liefle, wiirde dicser massive Ein-
bruch unweigerlich eine Erschiitterung des gesamten psychischen Gefiiges
und Verunsicherung seiner Lebenshaltung nach sich ziehen. Was in tiefer
Versenkung im inneren Kern der Person aufgewiihlt wird, kann nicht in
der kurzen Zeit der Meditation integriert werden. Die ,Nacharbeit“ ist da-
zu unbedingt erforderlich, und sie ist nur dann mdglich, wenn das Neue im
Laufe der iibrigen Tageszeit thematisiert wird, wenn man sich mit diesen
Themen auch sonst, und zwar bewuf}t beschiftigt.

Etwas zugespitzt formuliert heifit es: Regelmafiges intensives Meditie-
ren konnen nur jene Personen verkraften und organisch integrieren, die
sich hauptberuflich oder nebenberuflich mit der Welt des Geistigen oder
Geistlichen befassen, wie z. B. Seelsorger (im weitesten Sinne des Wortes),
Monche (christliche und buddhistische — Swamis, Gurus oder wie sie sonst
noch heifien), Psychotherapeuten und selbstverstindlich Leiter von Medi-
tationskursen. Personen anderer Berufsgruppen eine solche Praxis zu emp-
fehlen, scheint mir unverantwortlich.

Leichtere Formen der Meditation halte ich dagegen fiir alle Menschen
geeignet, die seelisch gesund und innerlich gefestigt sind. Von der Eutonie
angefangen iiber einfache Formen der Entspannung, Sammlung, Beruhi-
gung (z. B. die Grundstufe des Autogenen Trainings) bis zur Musik-, Bild-,
Wort-, Gegenstandsmeditation oder Betrachtung, das alles scheint mir
nicht nur unbedenklich, sondern empfehlenswert zu sein, vor allem wenn



Erfahrung aus Meditationskursen 457

es kurze Zeit und in kleinen Gruppen geiibt wird. Ich wiirde mir wiin-
schen, dafl diese Formen noch groflere Verbreitung finden, als es zur Zeit
der Fall ist. Dagegen wiirde ich Zen, Mantram, christliche Meditation,
Kontemplation nur bei den oben erwahnten Berufen fiir vertretbar hal-
ten, bei anderen hochstens wahrend ihres gelegentlichen mehrtigigen
Aufenthaltes in einem Kloster, Exerzitienhaus (,Kloster auf Zeit“) u. a.

Die Berichte der Teilnehmer von Meditationskursen bestitigen im ibri-
gen diese Ansicht. Die meisten von ihnen beklagen sich, daf} sie zwischen
dem einen und dem anderen Kurs ,leider® nicht zum Meditieren gekom-
men sind. Sie schreiben es allerdings der eigenen Faulheit zu und machen
sich deswegen Vorwiirfe. Es wire angebracht, sie von diesen falschen
Schuldgefiihlen zu befreien, indem man sie darauf hinweist, dafl es die
Schutzmechanismen ihres Gleichgewichtes sind, die sich dagegen wehren
und sie davon abhalten, weil sie instinktiv spiiren, daf} sie so etwas in der
ganz anderen Atmosphire ihres Alltags nicht richtig verkraften kénnen.

Jeder Leiter sollte sich Gedanken tber die konkrete Gesamtsituation
jener machen, die das Meditieren lernen wollen, und er sollte die gewahlte
Form wie auch die Haufigkeit ihrer Ausiibung in einer Aussprache mit
jedem einzelnen wohl iberlegen. Es wire falsch, sich auf das Prinzip der
Ganzheit nur dann zu berufen, wenn es um unsere heutige Kultur geht,
in der das meditative Element gefehlt hat, die Forderung des ganzheit-
lichen Gesichtspunktes aber zu vergessen, wenn es sich um konkrete Men-
schen handelt.

Abschliefend méchte ich darauf hinweisen, daf} die vorliegenden Uber-
legungen nur einen bescheidenen Beitrag und zugleich Anregung zu jener
Aufgabe sein wollen, die heute besondere Dringlichkeit hat, namlich die
kritische Reflexion tiber die im Laufe der letzten Jahre angesammelten
Erfahrungen auf dem Gebiet der Meditation. Wir haben heute eine ganze
Fiille von Erfahrungen, die uns eine Auseinandersetzung etwa mit fol-
genden Fragen moglich machen: Was hat sich bei uns im Westen im
Lauf der Meditationswelle bewédhrt und kann beibehalten werden? Was
hat sich nicht bewahrt und soll aufgegeben werden? Was sollte gedndert
werden? Fir welche Menschen ist die Meditation iiberhaupt oder sind
bestimmte Formen der Meditation kontraindiziert (ungeeignet)? Wie weit
ist uns die Integration dieser Erlebnisform und ihrer Friichte in unsere
Kulturwelt gelungen? Die Antworten auf diese Fragen sollten dann fiir
weiteres Engagement auf diesem Gebiet richtungweisend werden, und
zwar um in Zukunft sowohl die positiven Werte der Meditation wie auch
das Wohl der Meditierenden besser sicherzustellen.





