
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Vom initiatischen Weg 

Im Gespräch mit Pater Friedrich Wulf SJ* 

•Mit der Wende zum Initiatischen ist für Dürckheim eine neue Zeit angebrochen, 
wie sie noch nie dagewesen ist... Wahrlich große Worte, ein hoher Anspruch ..." 
So endet der Aufsatz •Die Wende zum Initiatischen" (I) von Pater Wulf in 
Heft 6, Dezember 1976, von •Geist und Leben", in dem er sich um eine faire Wie- 
dergabe des Inhaltes meines Buches •Meditieren - wozu und wie" bemüht. 

Erhebe ich diesen Anspruch? Ja, und ich stehe dazu. Mit der Wende zum 
Initiatischen ist in der Tat eine neue Zeit, die Zeit eines neuen Menschen, die 
Zeit einer neuen Religiosität angebrochen. Doch in dem, was ich damit meine, 
fühle ich mich von Pater Wulf nicht ganz verstanden. Die neue Zeit ist die Zeit 
der Befreiung des Menschen von der Herrschaft einer von der Ratio, der Lei- 
stung, von Wohlstandsdenken und Verhaltensethik beherrschten Zeit, die am 
inneren Menschen vorbeigeht, hin zu einer Zeit, in der der zur Freiheit Geborene 
zu seinem Wesen erwacht. Unter Wesen verstehen wir die individuelle Weise, 
in der das überweltliche göttliche Sein in jedem von uns anwesend ist und nach 
Offenbarwerden in unserem weltlichen Dasein, in unserem persönlichen Erleben, 
Erkennen, Gestalten und Lieben in der Welt drängt. Dieses Erwachen gewinnt 
Gestalt auf dem initiatischen Weg. Meditation, wie ich sie verstehe, sowohl 
passive als aktive meditative Praktiken, sind dabei Mittel zum Voranschreiten 
auf diesem Weg, zu dem auch die mit radikaler Ehrlichkeit geführte Begegnung 
mit dem eigenen Innenleben gehört, dessen Dunkelheiten weder durch eine 
schöne Fassade noch durch ethisches Verhalten in der Welt entschuldbar sind. 
Meine Lehre vom initiatischen Weg ist keine Erfindung von mir. Ich bringe in ihr 
nur in meiner Weise zum Ausdruck, was heute in den verschiedensten Formen 
in der westlichen Welt aufgeht. Diese Entwicklung begegnet der inneren Not un- 
zähliger Menschen, Christen nicht weniger wie Nicht-Christen, Priester nicht 
weniger wie Laien. Vor allem im Dienste der Behebung dieser menschlichen Not 
stehen seit Jahrzehnten meine Lehre und mein Werk, so auch die gemeinsam mit 
Maria Hippius geführte Arbeit in Todtmoos-Rütte. 

In einem zweiten Aufsatz •Die Wende zum Initiatischen" (II) in Heft 1, 
Februar 1977, von •Geist und Leben" nimmt Pater Wulf kritisch Stellung zu 
meiner •Lehre" und lädt mich zu einem Gespräch ein. Gerne folge ich dieser 
Einladung. Ob es mir in diesem Dialog möglich sein wird, den, wie er sagt, 
•unüberschreitbaren Graben" zu überbrücken, den er zwischen der von ihm ver- 

* Wir werden in einem der nächsten Hefte noch eine Anwort auf den hier vorliegenden 
Gesprächsbeitrag Graf Dürckheims bringen und damit das Gespräch für unsere Zeitschrift 
beenden. Die Schriftleitung 



Im Spiegel der Zeit 459 

tretenen Theologie und meinem Anliegen sieht, weiß ich nicht. Seit jeher stehen 
in einem gewissen Widerspruch zueinander Glaube und Erfahrung, Theologie 
und Mystik, sowie •Bekenntnis" und Verwandlung; dies, obwohl jeder echte 
Glaube auch von Erfahrungen genährt wird und keine Theologie ganz an den 
inneren, d. h. auch den •mystischen" Grundlagen aller Religiosität vorüber- 
gehen kann. 

Pater Wulf fragt, wie sich der von mir angedeutete initiatische Weg mit seiner 
Zielsetzung, seinen Implikationen und seiner Hintergrundsproblematik zu den 
großen Weltreligionen, insbesondere zum Christentum verhält. Dieser Weg er- 
füllt die Zielsetzung des Christentums und unterscheidet sich darin von der 
Zielsetzung östlicher Religionen. Das Ziel des initiatischen Weges ist für mich 
nicht, wie Pater Wulf zu glauben scheint, die große Seinserfahrung als solche, son- 
dern eine Verwandlung des ganzen Menschen zu einer Person im vollen Sinne 
dieses Wortes. Gemeint ist damit der Mensch, der in seiner geschichtlichen Wirk- 
lichkeit, also der raumzeitlichen Bedingtheit seines Lebens, fähig ist, von seinem 
überweltlichen Wesen in der Welt zu zeugen1. Voraussetzung dieser Verwand- 
lung ist freilich eine Seinserfahrung oder eine Seinsfühlung, in der der Mensch 
das in seinem Wesen anwesende Sein erfährt, zu ihm hin transparent wird, 
und den in ihr vernommenen Anruf zu seiner Bezeugung hört und annimmt. 

Zum Verhältnis dieses so verstandenen initiatischen Weges zu den Welt- 
religionen: Das in jeder Seinserfahrung bzw. Seinsfühlung erfahrene Numi- 
nosum ist, wie schon C. G. Jung erkannte, Grundlage jeder lebendigen Religio- 
sität. Der Grundunterschied der Zielsetzung des initiatischen Weges zu allen 
•östlichen" Religionen besteht darin, daß ihr Weg im unpersönlichen, überge- 
schichtlichen All-Einen mündet und nicht in einer von ihm zeugenden, geschicht- 
lichen Person. 

Zu meiner Grundthese, daß lebendiger Glaube in einer besonderen Erfah- 
rung des Uberweltlichen gründet: Nur dort wird die Verankerung lebendiger 
Religiosität in der Erfahrung nicht anerkannt werden, wo der Glaube, losgelöst 
von der Erfahrung, die Hinwendung zu einem Gott ist, dem gegenüber die Be- 
hauptung, ihn erfahren zu können, ob der unendlichen Distanz, die zwischen 
ihm und dem Menschen besteht, eine absurde Vorstellung ist. Wo aber die 
christliche Religion in einem Glauben gründet, der die Behauptung einer Gottes- 
erfahrung im Grunde als eine Unmöglichkeit ansieht, besteht allerdings ein 
nicht überbrückbarer Graben zwischen meiner Auffassung von christlicher Re- 
ligiosität und dem von der Kirche vertretenen Glauben. Es geht mir aber nicht 
um eine Auseinandersetzung mit dem in sich geschlossenen System der christ- 
lichen Theologie, auch nicht um ein Angreifen der Menschen, die in ihm den 
Sinn ihres Lebens und den Frieden ihrer Seele finden. Es geht mir vielmehr um 
eine Antwort auf die Not all der Menschen und insbesondere auch all der Chri- 
sten, die nach einer neuen Begründung und Verwurzelung ihres religiösen Lebens 
suchen, nachdem das ihnen indoktrinierte Glaubensgebäude für sie leer geworden 
ist, vor allem, weil ihre religiöse Erziehung, die die Bereinigung des Unbewuß- 

1 Vgl. hierzu schon Dürckheim •Im Zeichen der Großen Erfahrung", O. W. Barth 1951. 



Im Spiegel der Zeit 460 

ten und das Ernstnehmen des Leibes mit einschließen müßte, an der innermensch- 
lichen Problematik personaler Selbstverwirklichung vorbeigeht. 

Pater Wulf hat recht mit der Feststellung, daß, wenn ein Gespräch die volle 
Seinserfahrung bei beiden Gesprächspartnern voraussetzt, es auf einen winzi- 
gen Kreis beschränkt bleiben müsse. Die große Erfahrung, z. B. das große 
Satori, ist unendlich selten. Zum Gespräch ist jedoch nicht die alles umstürzende 
Seinserfahrung einzige Voraussetzung. Es genügt eine Seinsfühlung, in der das 
Uberweltliche doch schon in einer Weise ins Innesein trat, die das bisherige 
Leben in Frage stellt und seine Verwurzelung im Wesen fordert. Eine solche 
Seinsfühlung haben sehr viele Menschen, aber sie sind nicht dazu erzogen, sie 
in ihrer Bedeutung ernst zu nehmen. Doch wo heute die Bedeutung echter Seins- 
fühlungen verstanden wird, geht in tausenden von Menschen ein Licht auf, und 
zugleich erschrocken und beglückt verlangen sie nach Begleitung auf dem Weg 
der Verwandlung, den diese Bedeutung impliziert. 

Zu der Feststellung von Pater Wulf in Fußnote 7, daß angebliche Seinserfah- 
rungen psychogener Natur sein könnten und das Kriterium für die Echtheit 
einer Seinserfahrung nicht in ihr selbst liege, sondern von außen komme: die 
damit geforderte kausale Betrachtung scheint mir hier nicht zulässig zu sein, 
so z. B. bei der Anerkennung der Bedeutung der Qualität des Numinosen. Sie 
selbst kann nie, ebensowenig wie das Erlebnis des Heiligen, psychischen Ur- 
sprungs sein, wohl aber das Bild oder das Gefühl, das ihr anhaftet. Die Behaup- 
tung, daß die Kriterien für die Echtheit einer Seinserfahrung nicht in ihr selbst 
liegen können, trifft zu. Das außerhalb ihrer Liegende sollte aber nicht in dem 
gesucht werden, wodurch sie bewirkt wird, sondern in dem, was sie selbst be- 
wirken kann2: die totale Verwandlung des Menschen zu einer Stufe, die ihn aus 
der ausschließlich weltlichen Bedingtheit seines Lebens herausreißt und ihn an das 
ihm auch immanente Überweltliche mit harter Eindeutigkeit bindet. 

Die Frage nach dem sich in der Seinserfahrung Zeigenden, nach seinem Cha- 
rakter und seiner näheren Bestimmung wird um so weniger gestellt werden, als 
der Erfahrende das •ganz Andere" wirklich, und das heißt als ein Nicht-Be- 
stimmbares, erfährt. Ja, mehr noch: Die Frage nach dem, •was es ist", ist über- 
haupt unzulässig, denn sie kommt aus dem vom rationalen Bewußtsein getra- 
genen Ich. Das Uberweltliche, das mir in einer Erfahrung begegnet, verschwindet 
oder erlischt, wenn ich frage, was es ist. Die zu stellende Frage dagegen ist die 
nach den durch sie erfolgenden Verwandlungen und dem in ihr erfahrenen 
Auftrag. Wirkliche Transzendenz ist jenseits der fünf zum Erkenntnis-System 
des Welt-Ichs gehörenden W's: Was - Wo - Wann - Woher und Wozu. Der 
Mensch freilich, dessen Erkenntnisvermögen bzw. dessen Bewußtseinsweise auf 
die Erkenntniskategorien des Welt-Ichs, wie Raum und Zeit, Identität und Kau- 
salität (Kant) bezogen ist, kann gar nicht anders, als dem als überweltlich Erfahre- 
nen den Charakter einer Gestalt zu geben und diese durch in Superlative erhobene 
Eigenschaften und Fähigkeiten auszuzeichnen. Dieses wird auch noch derjenige 

2 •An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen". 



Im Spiegel der Zeit 461 

Mensch tun, der die Seinserfahrung gemacht hat und in einer mehr oder weniger 
ständigen Seinsfühlung steht, sobald er - was wohl keinem Menschen erspart 
bleibt - in den Bannkreis seines Welt-Ichs zurückfällt. Hier erhebt sich das er- 
kenntnistheoretische Problem in seiner vollen Bedeutung für das Sich-Verstehen 
oder Nicht-Verstehen im Gespräch wie z. B. auch für alle Exegese. Es betrifft 
die völlig verschiedene Sicht, je nachdem ob der Sehende mit seinem Welt-Ich 
identifiziert ist oder vom Wesen her sieht. Wo immer die Qualifikation einer 
religiösen Erfahrung vom Standort des Welt-Ichs erfolgt, wird das Qualifizierte 
in das rationale Kategoriensystem des Ichs eingeordnet und damit seiner Grund- 
qualität des Unbegreifbaren beraubt. 

Zur Auseinandersetzung mit östlicher Religiosität stellt Pater Wulf mit Recht 
fest, daß ihr Weg in die Befreiung und Erleuchtung des in seiner Welt gefange- 
nen Menschen führt. Der initiatische Weg, von dem ich spreche, hat als höchstes 
Ziel aber nicht Befreiungs- oder Erleuchtungserlebnisse, sondern die von er- 
leuchtender Erfahrung ausgehende Verwandlung zu einer Person, die sich als 
Zeuge des Erfahrenen auch in der Welt, und zwar weit-bejahend und nicht 
weit-verneinend, setzt und bewährt. Hier unterscheidet sich eindeutig christ- 
liche von buddhistischer Zielsetzung. Dabei ist das Bejahen der geschichtlichen 
Wirklichkeit des Menschen entscheidend, denn auch der Bodhisattva, der seine 
Einheit mit dem göttlichen Sein in seinem Werk in der Welt bezeugt, meint nur 
die Erlösung von der Welt, nie aber ein Ja zur geschichtlichen Wirklichkeit als 

Realität und Auftrag. 
Zur Frage des Verhältnisses von Buddhismus und Christentum: Als Religio- 

nen sind sie nicht miteinander vereinbar. Religionen trennen. Es gibt aber reli- 
giöse Grunderlebnisse, die die Anhänger verschiedener Religionen brüder- 
lich miteinander verbinden können. In diesem Sinne, glaube ich, meint die Bud- 
dhanatur eine Grunderfahrung, die nicht nur buddhistischer Religiosität zu- 
grunde liegt, sondern auch christlicher Religiosität nottut. Während für den 
Buddhisten aber das Aufgehen im All-Einen der Buddhanatur das Endziel ist, 
ist die befreiende Berührung mit dem All-Einen für den Christen nur ein 
Durchgang, hin zur Verwirklichung seiner personalen Gestalt, in der und durch 
die er das Erfahrene bekunden kann. 

Pater Wulf stellt, und das ist mir nicht ganz verständlich, die Frage: •Was 
sollen die noch so beglückenden Erfahrungen von Licht und Freiheit und Gebor- 
genheit eines Menschen, der auf dem initiatischen Weg zum Eins-Sein mit der 
überweltlichen, göttlichen Wirklichkeit gekommen ist, wenn er nicht weiß, was 
das Ganze soll, .jenseits von Woher und Wohin'" (63 f.). Meine Antwort: 
Wer den in der Seinserfahrung enthaltenen Auftrag zur Verwandlung annimmt, 
weiß sehr wohl eine Antwort auf das •Woher und Wohin" menschlichen Le- 
bens: Aus göttlichem Ursprung stammend, - zur Ent-deckung und Bezeugung 
des Göttlichen in sich und der Welt bestimmt. Dies ist keine Hybris, sondern 
im Ernstnehmen des Auftrages, Christus in sich wahrzunehmen, enthalten. 
Christus sagt: •Mein Reich ist nicht von dieser Welt". So geht es für den Chri- 
sten um die Bezeugung des uns von Christus vorgelebten, verkündeten und als 
in uns selbst vorhanden besagten Reiches, das nicht von dieser Welt ist. Der 



Im Spiegel der Zeit 462 

initiatisdie Weg meint die Entdeckung und das Darleben des Reiches, das nicht 
von dieser Welt ist, in dieser Welt. 

Was das Verhältnis zur leidenden Menschheit betrifft: Jesus hat sich nicht als 
Sozial-Reformer verstanden, noch je behauptet, das Leiden in der Welt be- 
seitigen zu wollen. Sein Werk in der Welt betraf das Leiden, wo es unaus- 
weichlich und mit natürlichen Kräften nicht aufhebbar ist. So die Angst vor 
dem Tode, die Verzweiflung am Absurden und die Trostlosigkeit des völlig 
Einsamen. So betrifft auch das uns auf dem initiatischen Weg auf gegebene Liebes- 
werk insbesondere das Leiden, das, weltlich gesehen, unaufhebbar ist, aber vom 
Wesen her gesehen Schwelle der Verwandlung sein kann. Die auf dem initiati- 
schen Weg wachsende Mitmenschlichkeit und Sinngebung des Lebens führt über 
den Horizont des raumzeitlich bedingten und rational verankerten Ichs hinaus, 
das mit einem natürlichen Anspruch nach Sicherheit, Sinn und Liebe verlangt. 
Hier auch bewährt sich die auf dem initiatischen Wege vertiefte Erfahrung einer 
Realität, die jenseits von Tod und Leben, Sinn und Sinnlosigkeit, Geborgenheit 
und Verlassenheit im allgemein menschlichen Sinn ist, als Quelle möglicher 
Befreiung von Leiden. Dieses aber setzt im Durchstoßen zu jenem Sein, das jen- 
seits alles Leidens oder Nicht-Leidens ist, die Preisgabe des natürlichen Ichs 
voraus. Eben dies hat Jesus Christus uns vorgelebt und vorgestorben. 

So beantwortet sich auch die von Pater Wulf gestellte Frage nach der vom 
initiatischen Weg her zu verstehenden Nachfolge Christi. Christus wandte sich an 
die Armen im Geiste, die Ausgestoßenen, die Einfältigen, und nicht an die 
Erleuchteten. Doch wer ist damit gemeint? Damals wie heute sind die Pharisäer, 
die Gelehrten, die Philosophen und mächtigen Vertreter einer, wie sie glauben, 
alles rational ordnenden Glaubenslehre oft der Wende zur Verwandlung aus den 
Mysterien des göttlichen Geistes ferner, als die am Leben Zerbrochenen, Ver- 
zweifelten und •Ungläubigen", im Widerspruch zu den Moralgesetzen Ge- 
scheiterten, also die Sünder. Dies gilt auch für die zum initiatischen Weg Be- 
rufenen oder Nicht-Berufenen. Immer bleibt der Gescheiterte einer möglichen 
Verwandlung näher als der, wie er glaubt, geistig Angekommene. So auch gibt 
es kein Vorankommen, ja, kein Antreten auf dem initiatischen Weg ohne Schei- 
tern auf dem natürlichen Weg, sei er auch noch so ethisch bestimmt. Die ent- 
scheidende Weise der Nachfolge Christi jedoch sieht der zum initiatischen Weg 
Gerufene in dem uns von Christus vorgelebten Annehmen des Unannehmba- 
ren, dort, wo es unausweichlich ist; so das Annehmen der drei Grundnöte des 
Menschen: des Todes, des Absurden und der totalen Einsamkeit. Dieses eben 
kann das Welt-Ich nicht, es vermag nur der Mensch, der, sich aufgebend, den 
Sprung in sein Wesen wagt. Wer dieses, Christo nachfolgend, vermag, kann 
im Auf-sich-nehmen der dreifachen Not Erlösung erfahren3. Und Christus ist 
es, der durch seinen Tod uns dies aus Freiheit vorgelebt hat. Dies hat kein •Re- 
ligionsstifter" vor ihm getan. Buddha sagt: •Zieh deinen Durst zurück". Chri- 
stus sagt: •Nimm dein Kreuz auf dich", und eben dieses fordert der initiatisdie 
Weg. 

•Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es gewinnen". 



Im Spiegel der Zeit 463 

Zur Nachfolge Christi gehört aber auch das Leben der Liebe. Die christlich ver- 
standene Liebe jedoch, und so auch die, die aus der Berührung mit dem überwelt- 
lichen Sein auf dem initiatischen Weg entsteht und gefordert ist, setzt das Ja zur 
Person voraus, erfüllt sich also nur in der Begegnung mit einem Du. Eben dieses 
aber fehlt im Buddhismus, sowohl im Verhältnis des Menschen zu Buddha oder 
zur Buddhanatur, wie in der Liebe des Bodhisattva's. So wie die Verwandlung 
zur Person im Mittelpunkt des initiatischen Weges steht, so gewinnt auch auf ihm 
die Begegnung mit dem Du, sowohl in der Begegnung mit dem Menschen als mit 
dem göttlichen Sein, den Charakter der zentralen Kategorie zum Verständnis des 
rechten Weges. 

Wenn Pater Wulf feststellt, daß der Mensch sich in der Seinserfahrung selbst 
begegnet, stimme ich dem voll zu. Aber was bedeutet das •sich selbst"? Es sind 
zwei: das weit-bedingte Ich, das heißt der Mensch in seiner Getrenntheit von sei- 
nem göttlichen Ursprung, und das Wesen, das ist derselbe Mensch in der Weise 
des in ihm unabdingbar anwesenden göttlichen Kerns, individuelle Präsenz des 
göttlichen Seins. Doch so wenig wie das Blatt am Baum der Baum ist, sondern 
in seinem bloßen Blatt-Sein den Baum als das ganz Andere erfährt, so begegnet 
es sich doch auch, wo es sich selbst als eine Weise des Baumes erkennt, immer noch 
in seinem Gegenüber zum Baum; so auch der Mensch, der sich vom Welt-Ich her 
in einem Wesen erfährt. Und eben weil er dieses sein Wesen als die individuelle 
Präsenz des All-Wesens erfährt, wird in der transzendierenden Selbsterfahrung 
eine Ich-Du-Begegnung, sowohl als Eins-Sein als auch als unendliche Distanz er- 
fahren. Die Lehre von der unüberbrückbaren Distanz zwischen Mensch und Gott 
findet ihre ewige Rechtfertigung gerade in der Erfahrung dessen, der sich in der 
Seinserfahrung oder Seinsfühlung für einen kurzen oder länger währenden 
Augenblick eins fühlte. Er kann die Einsfühlung nicht halten, fällt in den Lebens- 
und Erkenntnisraum seines Welt-Ichs zurück und erfährt schmerzlich die Ge- 
trenntheit von dem, womit er soeben sich noch eins wußte. Was ihm aber bleiben 
kann, ist das Wissen um das Eins-Sein im Grunde, und daß die Erfahrung des 
Getrenntseins nur mit der Bewußtseinsform des sich im raumzeitlich Bedingten, 
alles rational begreifenden Ichs zusammenhängt. In diesem Bewußtsein sich zu 
bewegen, doch zugleich das sich zum Wesen hin überschreitende Bewußtsein zu 
bewahren, ist ein Grundexerzitium des initiatischen Weges, das sich im Werden 
der Vollperson als Überwindung des Dualismus von Welt-Ich und Wesen erfüllt. 

So ist die Bemerkung von Pater Wulf, daß es letzten Endes nicht zwei sind, die 
sich in der Seinserfahrung begegnen, sondern nur der eine Mensch, richtig, und 
doch auch wieder nicht. Sie ist richtig, insofern Welt-Ich und Wesen zwei Pole 
des einen Mensch-Seins sind. Es sind aber doch zwei für die innere Erfahrung des 
einen Menschen, denn er erfährt sich selbst und das Leben als ein total anderer, 
je nachdem er sich mit seinem raumzeitlich bedingten Welt-Ich identifiziert oder 
aber mit seinem Wesen. Die Unterschiedenheit der beiden Pole ist von einer Art, 
daß es keinen gleitenden Übergang vom einen zum andern gibt. Vor die Tugend, 
so heißt es, haben die Götter den Schweiß gesetzt, vor die Verwandlung im ini- 
tiatischen Sinn, muß man hinzufügen, den •Tod". Ohne einen Zusammenbruch 
des Welt-Ichs keine Verankerung im Wesen. Wo aber diese erfolgt, kann, was 



Im Spiegel der Zeit 464 

im Kinde und im vorrationalen Menschen noch eins war, im rational bedingten 
Dualismus auseinanderbrach, in der reifenden Entwicklung wieder eins werden 
und sich in der Transparenz des verwandelten Welt-Idis zur immanenten Tran- 
szendenz hin als personale und weltkräftige Einheit bewähren. 

Der Feststellung von Pater Wulf, daß in einem als Seinserfahrung verstande- 
nen Zustand bisweilen nur ein Zustand erhöhter Emotionalität ekstatischen oder 
kosmischen Charakters vorliegt, ist durchaus zuzustimmen. Doch ist hierzu zu sa- 
gen, daß eine echte Seinserfahrung fast immer über einen vollständig ernüchtern- 
den Zusammenbruch des bisherigen Lebens erfolgt, und daß aus einer erhöhten 
Emotionalität allein wohl kaum ein neues Gewissen geboren würde, das den 
Auftrag zu einem Verwandlungsweg enthält, der an fortdauerndem Verzicht und 
an Härte nichts zu wünschen übrig läßt. 

Zu Pater Wulfs Erinnerung an Rudolf Ottos Feststellung, daß •keine Mystik 
sich im Blauen wölbt, sondern jede über einem Grunde steht, den sie selber nach 
Kräften leugnet, und von dem sie dennoch immer erst ihr besonderes und mit 
anderswo gewachsenen Mystiken niemals identifiziertes Wesen erhält", stimme 
ich auch für mich zu. Nur, daß meine weltanschauliche Grundlage nicht buddhi- 
stisch, sondern christlich ist. In einem christlichen Haus aufgewachsen - die frühe- 
sten religiösen Erfahrungen wurden in der Teilnahme an den Gottesdiensten der 
Klosterkirche in Steingaden gemacht -, sehe ich als meinen eigentlichen •Lehrer 
im Glauben" Meister Eckehart. Mit allem Abstand sei es gesagt: Ich fühle heute 
gegenüber Angriffen durch Vertreter der traditionellen Theologie und Kirche 
Parallelen mit der Auseinandersetzung zwischen Meister Eckehart und den ihn 
der Häresie bezichtigenden Inquisitoren. Sie hatten ihn nicht verstanden und 
mußten aus ihrem Horizont heraus die Thesen, in denen er in mehr oder weniger 
paradoxen Formulierungen die Vermenschlichung des Göttlichen und Verbegriff- 
lichung aller das Göttliche betreffenden Aussagen brandmarkte, als ungeheuerlich 
empfinden. Von der Seinserfahrung her ist keine seiner verurteilten Thesen un- 
verständlich, sondern einfach Spiegelung erfahrener Wahrheit. So auch der Satz 
(These 11): •Alles, was Gott Vater seinem eingeborenen Sohne in der mensch- 
lichen Natur gegeben hat, das hat er alles auch mir gegeben: hiervon nehme ich 
nichts aus, weder die Einigung, noch die Heiligkeit, sondern er hat mir alles 
ebenso gegeben wie ihm". Der Sinn des initiatischen Weges ist, daß der Mensch 
sich dessen als Gnadengeschenk und Auftrag bewußt werde. So sprechen, von der 
Seinsfühlung her verstanden, alle als häretisch bezeichneten 28 Thesen Meister 
Eckeharts in großer Schlichtheit eine durchaus verständliche Wahrheit aus. Man 
kann eben einen Satz über Gott nicht beginnen mit: •Gott ist so und so". Das 
heißt, man kann es und tut es, ordnet ihn aber damit in das Kategoriensystem des 
natürlichen Ichs ein und nimmt ihn dann als Person im anthropomorphen Sinn 
des Wortes wahr. Auch eine überschwengliche und superlative •Qualifizierung" 
dieser Person nimmt sie in das vom Welt-Ich gezogene Koordinatensystem hinein, 
es sei denn, daß die das Unbegreifbare •qualifizierenden" Worte nicht rational, 
sondern hymnisch4 zu verstehen sind. Im Hymnus überschreitet der Mensch seine 

Ich verdanke diesen Hinweis einem Gespräch mit Prof. Hermann Stenger, CSSR. 



Im Spiegel der Zeit 465 

kleinen Grenzen. Das Gleiche gilt für alle Aussagen, die aus einer Ergriffenheit 
vom Überweltlichen entstehen, so im Gebet, im Gesang, im liturgischen Ge- 
schehen u. a. 

Gewiß hat Eckeharts Lehre vom •Weiselosen" etwas gemeinsam mit dem 
Weiselosen der Buddhanatur. Das Weiselose war für Meister Eckehart aber nicht 
der von allem erlösende Endzustand des vom Leiden an der Welt geplagten Men- 
schen. Es war vielmehr der Ort der Geburt des neuen Menschen, der Sohngeburt 
in der Seele. Das auch meint die Begegnung mit dem Weiselosen auf dem initia- 
tischen Weg. 

Zur kritischen Bemerkung von Pater Wulf zur Übung des Za-Zen im Hinweis 
auf seinen buddhistischen Urprung: Das Za-Zen hat wohl seinen geschichtlichen 
Ursprung im Buddhismus, aber es enthält einen Sinn, der keineswegs nur buddhi- 
stisch verstanden werden muß. Oder ist das im Za-Zen in unserem Wesen ge- 
suchte all-eine Sein ein Privileg des Buddhisten? Oder ist die Berührung mit der 
immanenten Transzendenz nicht auch dem Christen möglich, aufgegeben und 
förderlich für die Fruchtbarkeit seines spezifisch christlichen Glaubens? Oder ist 
die Technik des Za-Zen als solche: die völlige Unbewegtheit des Leibes, das 
Wahrnehmen des Atems, die in einer gefestigten Mitte des Leibes verankerte 
aufrechte Haltung, kurz: sind die technischen Voraussetzungen des Za-Zen als 
solche Gefährdungen christlicher Geisteshaltung? Wohl nicht! Auch die von man- 
chen als unchristlich empfundene Gegenstandslosigkeit der Meditation im Stile 
des Za-Zen, das heißt das Aufsuchen der •Leere" ist nicht unchristlich. Sie viel- 
mehr ermöglicht erst das Aufleuchten der unsagbaren, unendlichen Fülle des 
Seins, die nur für ein Auge aufgehen kann, das leer geworden ist vom Vielen, so 
von allen Bildern und Begriffen. Nur auch, wo der Mensch einmal ganz frei ge- 
worden ist von den ihn seit seiner Kindheit eingefleischten und verfestigten Got- 
tesbildern, kann in ihm der Heilige Geist aufgehen und dann auch alle Bilder und 
Dinge der Welt vom Bildlosen her in einem neuen Sinn leben lassen. 

Aber ebenso, wie es dem Buddhisten natürlich ist, dem Za-Zen das Singen von 
Sutras vorausgehen zu lassen, mag es dem Christen natürlich sein, dem Za-Zen 
ein Gebet vorangehen zu lassen oder in die Phase der Konzentration - wie der 
Russische Pilger - das Herzensgebet in den Rhythmus des Atems hineinzunehmen. 

Alles Reden über den initiatischen Weg betrifft nicht eine theoretische Proble- 
matik, sondern meint eine existentielle Praxis. Nicht, was zu glauben und zu be- 
kennen ist, steht zur Diskussion, sondern die Verwandlung, und das bedeutet ein 
nie endendes Exerzitium. In der Stellungnahme von Pater Wulf vermisse ich 
hierzu die Anerkennung der Bedeutung des Leibes für das Christ-werden des 
ganzen Menschen. Der initiatische Weg ist ohne Dauerexerzitium nicht möglich. 
Es gibt aber kein fruchtbares Exerzitium ohne Einbeziehung des Leibes. Gemeint 
ist hier aber nicht der Körper, den man hat, sondern der Leib, der man ist. Ent- 
spannungsübungen, Haltungs- und Atemübungen, Eutonie usw. bringen, wo sie 
nur mit dem Körper vollzogen werden, initiatisch keinen Schritt weiter. Wo aber 
der Mensch sie vollzieht als der Leib, der er ist, werden sie für die Verwandlung 
bedeutsam. Wo beispielsweise der Mensch seine Kopflastigkeit nicht in seiner 
leibhaften Mitte aufzuheben vermag, bleibt seine Verwandlung meist Einbildung. 



Im Spiegel der Zeit 466 

Nur der in seine Mitte •Gelassene" kann frei werden von Angst. Der Schwer- 
punkt zu weit oben ist Ausdruck eines immer um seine Position besorgten, d. h. 
ohne Grundvertrauen lebenden und daher für die Angst anfälligen Ichs. 

Viele wissen wohl, wie der Christ sein soll, aber nicht, wie man Christ werden 
kann. Davon zeugen oft die Glaubenszweifel und als ausweglos erfahrenen exi- 
stentiellen Ängste auch altverdienter Theologen und Priester. Das Bekenntnis 
und das rechte Verhalten in der Welt tun es nicht, sondern allein die Verwandlung 
auch im Leibe zur Bezeugung der immanenten Transzendenz im Hier und Jetzt. 
Und diese Bezeugung meint die praktische Nachfolge Christi. 

Zur Frage von Pater Wulf, wie weit auf dem von mir gemeinten initiatischen 
Wege nicht alle Geschichtlichkeit überschritten und ins Obergeschichtliche aufge- 
hoben werden muß: In der Tat muß auf dem von mir gemeinten initiatischen 
Weg alle Geschichtlichkeit in ihrer bloßen Geschichtlichkeit überschritten werden, 
aber nicht, um im Übergeschichtlichen aufzugehen - das wäre Buddhismus -, son- 
dern um sich von ihm her als Manifestation des Übergeschichtlichen zu erkennen, 
sowohl als Tatsache und als Auftrag. Alles Geschichtliche kann für den zum 
initiatischen Weg Erschlossenen und Entschlossenen letztlich nur von einem Über- 
geschichtlichen her gedeutet und mit Sinn erfüllt werden, wie auch der Mensch sich 
selbst nur von einem Übermenschlichen her verstehen und mit Sinn erfüllen kann. 
So kann auch alle echte Psychologie im Grunde nur von einem metapsychologischen 
Standort aus entwickelt werden, sonst dreht sich alles im Kreise. Wo aber die 
übergeschichtliche Wirklichkeit zum Privileg eines Glaubens gemacht wird, der 
eine Begründung in der Erfahrung als unvereinbar mit dem eigentlichen Glauben 
ablehnt, verdorren, wie wir das heute erleben, früher oder später die Lebens- 
wurzeln der Religiosität. 

Die immer wiederkehrenden Vorwürfe von Menschen, die in dem von der Kir- 
che gelehrten Glauben und der von ihr geführten Erziehung aufgewachsen sind, 
bestehen vor allem in der Klage darüber, daß diese Erziehung über ihr inneres 
Leben hinweggeht und zur Verwandlung des ganzen Menschen, auch im Leibe, 
nichts beiträgt. Eine der stärksten Äußerungen hierzu fand ich in einem Brief 
einer alten Ordensschwester, die schreibt • und dies mit dem Ausdruck großer 
Beglückung -, daß sie sich nunmehr in der Erfahrung der immanenten Transzen- 
denz und dem aus ihr wachsenden Verständnis für das Evangelium Christi frei 
werden fühlt von dem abbröckelnden Gips, der auf der Wahrheit lag, wie sie sie 
nun versteht. Und dieser Gips sei ein Glaube gewesen, der leider in nichts ande- 
rem bestand als in •einem Fürwahrhalten" dessen, was die Kirche lehrt. Zum 
anderen verfüge ich über sehr viele Aussagen darüber, daß mit zunehmender Er- 
fahrung der immanenten Transzendenz die Möglichkeit des persönlichen Betrof- 
fen-seins durch die in der Lehre und dem Kult der Kirche enthaltenen Geheim- 
nisse wächst. 

Ich bin Pater Wulf jedoch noch eine Aussage über das Verhältnis zum histo- 
rischen Christus schuldig, wie es vom initiatischen Weg her zu verstehen ist: Im 
Zentrum der Botschaft Christi steht die Befreiung des Menschen von der Allein- 
Herrschaft eines durch Gebote und Gesetze herrschenden fernen Gottes hin zur 
Offenbarung des liebenden Vaters auch in uns selbst, ebenso wie die Weisung 



Im Spiegel der Zeit 467 

Christi, ihn in uns selbst zu finden, um uns darin als Sohn des Vaters zu erfahren. 
Das von Christus aus dem Alten Testament übernommene Wort: •Ihr seid Göt- 
ter und insgesamt Söhne des Höchsten" ist doch wohl wörtlich zu verstehen als 
Hinweis auf die dem Menschen immanente Transzendenz, nicht nur in seiner 
Teilhabe an dem Geheimnis, das wir Gott nennen, sondern auch auf die dem 
Menschen in seiner Eigenschaft als Sohn Gottes zugedachte personale Mündig- 
keit6. 

Wenn aber Jesus Christus sich als Sohn Gottes bezeichnet, so liegt darin das 
ungeheure Ereignis, daß er als Erster Gott als seiner geschichtlichen Person inne- 
wohnend erfuhr und sichtbar werden ließ. In Christus schlägt das göttliche Sein 
erstmalig und in einzigartiger Weise die Augen des personalen Bewußtseins auf. 
In diesem Ereignis mündet eine lange Geschichte des Menschwerdens, und von 
ihm geht die neue Geschichte des Menschen aus, in der menschliches Leben sich 
in der Nachfolge Christi in einer Gott bezeugenden Person zu erfüllen hat. 

Dieser Vorgang kann sich als Nachfolge Christi in jedem Menschen, der zu dem 
ihm immanenten Gott-Sein erwacht und von ihm her den harten Weg wahrhaften 
Personwerdens antritt, wiederholen, und das meint der initiatische Weg. Der 
initiatische Weg, verstanden als Zeichen der Wende zu einer neuen Zeit, meint 
also die heute allenthalben aufbrechende Wende in den Menschen, die in sich selbst 
zum Nachvollzug der in Christus vollzogenen weltgeschichtlichen Wende heran- 
gereift sind: im Bewußtwerden und Ernstnehmen der Erfahrung der immanenten 
Transzendenz, im Annehmen des Auftrages zur Verwandlung, im Treubleiben 
bis zum Tod des alten Ichs, in der Bewährung des in diesem Tod aufgehenden 
neuen Lebens. Dies geschieht heute in vielen Menschen, auch wenn sie sich nicht 
bewußt zu Christus bekennen. 

Ich hoffe, daß meine Stellungnahme zu Pater Wulfs Fragen ein Beitrag sind zu 
einem Gespräch, das ich nicht so sehr als eine Fronten absteckende Diskussion an- 
sehen möchte, sondern als einen Dialog, der zu einer Fortsetzung des Gesprächs 
einlädt. Karlfried Graf Dürckheim 

6 Vgl. J, W. Klein, Ihr seid Götter, Verlag Neske, Pfullingen 1967. 




