IM SPIEGEL DER ZEIT

Vom initiatischen Weg
Im Gesprach mit Pater Friedrich Walf SJ*

»Mit der Wende znm Initiatischen ist fiir Diirckheim eine neue Zeit angebrochen,
wie sie noch nie dagewesen ist ... Wahrlich grofie Worte, ein hoher Anspruch ...*
So endet der Aufsatz ,Die Wende zum Initiatischen® (I) von Pater Wulf in
Heft 6, Dezember 1976, von ,Geist und Leben®, in dem er sich um eine faire Wie-
dergabe des Inhaltes meines Buches ,Meditieren — wozu und wie® bemiiht,

Erhebe ich diesen Anspruch? Ja, und ich stehe dazu. Mit der Wende zum
Initiatischen ist in der Tat eine nene Zeit, die Zeit eines neuen Menschen, die
Zeit einer neuen Religiositit angebrochen. Doch in dem, was ich damit meine,
fithle ich mich von Pater Wulf nicht ganz verstanden. Die neue Zeit ist die Zeit
der Befreiung des Menschen von der Herrschaft einer von der Ratio, der Lei-
stung, von Wohlstandsdenken und Verhaltensethik beherrschten Zeit, die am
inneren Menschen vorbeigeht, hin zu einer Zeit, in der der zur Freiheit Geborene
zu seinem Wesen erwacht. Unter Wesen verstehen wir die individuelle Weise,
in der das iiberweltliche gottliche Sein in jedem von uns anwesend ist und nach
Offenbarwerden in unserem weltlichen Dasein, in unserem personlichen Erleben,
Erkennen, Gestalten und Lieben in der Welt dringt. Dieses Erwachen gewinnt
Gestalt auf dem initiatischen Weg. Meditation, wie ich sie verstehe, sowohl
passive als aktive meditative Praktiken, sind dabei Mittel zum Voranschreiten
anf diesem Weg, zu dem anch die mit radikaler Ehrlichkeit gefiihrte Begegnung
mit dem eigenen Innenleben gehdrt, dessen Dunkelheiten weder durch eine
schéne Fassade noch durch ethisches Verhalten in der Welt entschuldbar sind.
Meine Lehre vom initiatischen Weg ist keine Erfindung von mir. Ich bringe in ihr
nur in meiner Weise zum Ansdruck, was heute in den verschiedensten Formen
in der westlichen Welt aufgeht. Diese Entwicklung begegnet der inneren Not un-
zahliger Menschen, Christen nicht weniger wie Nicht-Christen, Priester nicht
weniger wie Laien. Vor allem im Dienste der Behebung dieser menschlichen Not
stehen seit Jahrzehnten meine Lehre und mein Werk, so auch die gemeinsam mit
Maria Hippius gefilhrte Arbeit in Todtmoos-Riitte.

In einem zweiten Aufsatz ,Die Wende zum Initiatischen® (II) in Heft 1,
Februar 1977, von ,Geist und Leben“ nimmt Pater Wulf kritisch Stellung zu
meiner ,Lehre“ und liddt mich zu einem Gesprich ein. Gerne folge ich dieser
Einladung. Ob es mir in diesem Dialog méglich sein wird, den, wie er sagt,
»uniiberschreitbaren Graben® zu iiberbriicken, den er zwischen der von ihm ver-

* Wir werden in einem der nichsten Hefte noch eine Anwort auf den hier vorliegenden
Gesprichsbeitrag Graf Diirckheims bringen und damit das Gesprich fiir unsere Zeitschrift
beenden. Die Schriftleitung



Im Spiegel der Zeit 459

tretenen Theologie und meinem Anliegen sieht, weifl ich nicht. Seit jeher stehen
in einem gewissen Widerspruch zueinander Glaube und Erfahrung, Theologie
und Mystik, sowie ,Bekenntnis“ und Verwandlung; dies, obwohl jeder echte
Glaube auch von Erfahrungen gendhrt wird und keine Theologie ganz an den
inneren, d. h. auch den ,mystischen® Grundlagen aller Religiositdt voriiber-
gehen kann.

Pater Wulf fragt, wie sich der von mir angedeutete initiatische Weg mit seiner
Zielsetzung, seinen Implikationen und seiner Hintergrundsproblematik zu den
groflen Weltreligionen, insbesondere zum Christentum verhilt. Dieser Weg er-
filllt die Zielsetzung des Christentums und unterscheidet sich darin von der
Zielsetzung ostlicher Religionen. Das Ziel des initiatischen Weges ist fiir mich
nicht, wie Pater Wulf zu glauben scheint, die grofle Seinserfahrung als solche, son-
dern eine Verwandlung des ganzen Menschen zu einer Person im vollen Sinne
dieses Wortes. Gemeint ist damit der Mensch, der in seiner geschichtlichen Wirk-
lichkeit, also der raumzeitlichen Bedingtheit seines Lebens, fahig ist, von seinem
iiberweltlichen Wesen in der Welt zu zeugen!. Voraussetzung dieser Verwand-
lung ist freilich eine Seinserfahrung oder eine Seinsfithlung, in der der Mensch
das in seinem Wesen anwesende Sein erfihrt, zu ihm hin transparent wird,
und den in ihr vernommenen Anruf zu seiner Bezeugung hort und annimmt.

Zum Verhiltnis dieses so verstandenen initiatischen Weges zu den Welt-
religionen: Das in jeder Seinserfahrung bzw. Seinsfithlung erfahrene Numi-
nosum ist, wie schon C. G. Jung erkannte, Grundlage jeder lebendigen Religio-
sitit. Der Grundunterschied der Zielsetzung des initiatischen Weges zu allen
,ostlichen® Religionen besteht darin, dafl ihr Weg im unpersénlichen, iiberge-
schichtlichen All-Einen miindet und nicht in einer von ihm zeugenden, geschicht-
lichen Person.

Zu meiner Grundthese, dafl lebendiger Glaube in einer besonderen Erfah-
rung des Uberweltlichen griindet: Nur dort wird die Verankerung lebendiger
Religiositat in der Erfahrung nicht anerkannt werden, wo der Glaube, losgeldst
von der Erfahrung, die Hinwendung zu einem Gott ist, dem gegeniiber die Be-
hauptung, ihn erfahren zu kénnen, ob der unendlichen Distanz, die zwischen
ihm und dem Menschen besteht, eine absurde Vorstellung ist. Wo aber die
christliche Religion in einem Glauben griindet, der die Behauptung einer Gottes-
erfahrung im Grunde als eine Unméglichkeit ansieht, besteht allerdings ein
nicht iberbriickbarer Graben zwischen meiner Auffassung von cristlicher Re-
ligiositit und dem von der Kirche vertretenen Glauben. Es geht mir aber nicht
um eine Auseinandersetzung mit dem in sich geschlossenen System der christ-
lichen Theologie, auch nicht um ein Angreifen der Menschen, die in ihm den
Sinn ihres Lebens und den Frieden ihrer Seele finden. Es geht mir vielmehr um
eine Antwort auf die Not all der Menschen und insbesondere auch all der Chri-
sten, die nach einer neuen Begriindung und Verwurzelung ihres religiosen Lebens
suchen, nachdem das ihnen indoktrinierte Glaubensgebiude fiir sie leer geworden
ist, vor allem, weil ihre religidse Erzichung, die die Bereinigung des Unbewufi-

1 Vgl. hierzu schon Diirckeheim ,,Im Zeichen der Grofien Erfahrung®, O. W. Barth 1951.



Im Spiegel der Zeit 460

ten und das Ernstnehmen des Leibes mit einschlieen miifite, an der innermensch-
lichen Problematik personaler Selbstverwirklichung vorbeigeht.

Pater Wulf hat recht mit der Feststellung, dafl, wenn ein Gesprich die volle
Seinserfahrung bei beiden Gesprichspartnern voraussetzt, es auf einen winzi-
gen Kreis beschrinkt bleiben miisse. Die grofie Erfahrung, z. B. das grofie
Satori, ist unendlich selten. Zum Gesprich ist jedoch nicht die alles umstiirzende
Seinserfahrung einzige Voraussetzung. Es geniigt eine Seinsfithlung, in der das
Uberweltliche doch schon in einer Weise ins Innesein trat, die das bisherige
Leben in Frage stellt und seine Verwurzelung im Wesen fordert. Eine solche
Seinsfilhlung haben sehr viele Menschen, aber sie sind nicht dazu erzogen, sie
in ihrer Bedeutung ernst zu nehmen. Doch wo heute die Bedeutung echter Seins-
fithlungen verstanden wird, geht in tausenden von Menschen ein Licht auf, und
zugleich erschrocken und begliickt verlangen sie nach Begleitung auf dem Weg
der Verwandlung, den diese Bedeutung impliziert.

Zu der Feststellung von Pater Wulf in Fufinote 7, daf angebliche Seinserfah-
rungen psychogener Natur sein konnten und das Kriterium fir die Echtheit
einer Seinserfahrung nicht in ihr selbst liege, sondern von auflen komme: die
damit geforderte kausale Betrachtung scheint mir hier nicht zulissig zu sein,
so z. B. bei der Anerkennung der Bedeutung der Qualitit des Numinosen. Sie
selbst kann nie, cbensowenig wie das Erlebnis des Heiligen, psychischen Ur-
sprungs sein, wohl aber das Bild oder das Gefiihl, das ihr anhaftet. Die Behaup-
tung, dafl die Kriterien fir die Echtheit einer Seinserfahrung nicht in ihr selbst
liegen kénnen, trifft zu. Das aufierhalb ihrer Liegende sollte aber nicht in dem
gesucht werden, wodurch sie bewirkt wird, sondern in dem, was sie selbst be-
wirken kann?: die totale Verwandlung des Menschen zu einer Stufe, die ihn aus
der ausschlieflich weltlichen Bedingtheit seines Lebens herausreift und ihn an das
ihm auch immanente Uberweltliche mit harter Eindeutigkeit bindet.

Die Frage nach dem sich in der Seinserfahrung Zeigenden, nach seinem Cha-
rakter und seiner niheren Bestimmung wird um so weniger gestellt werden, als
der Erfahrende das ,ganz Andere® wirklich, und das heifit als ein Nicht-Be-
stimmbares, erfahrt. Ja, mehr noch: Die Frage nach dem, ,was es ist*, ist iiber-
haupt unzuléssig, denn sie kommt aus dem vom rationalen Bewufitsein getra-
genen Ich. Das Uberweltliche, das mir in einer Erfahrung begegnet, verschwindet
oder erlischt, wenn ich frage, was es ist. Die zu stellende Frage dagegen ist die
nach den durch sie erfolgenden Verwandlungen und dem in ihr erfahrenen
Auftrag. Wirkliche Transzendenz ist jenseits der fiinf zum Erkenntnis-System
des Welt-Ichs gehdrenden W’s: Was — Wo — Wann — Woher und Wozu. Der
Mensch freilich, dessen Erkenntnisvermégen bzw. dessen Bewuftseinsweise auf
die Erkenntniskategorien des Welt-Ichs, wie Raum und Zeit, Identitit und Xau-
salitdt (Kant) bezogen ist, kann gar nicht anders, als dem als iiberweltlich Erfahre-
nen den Charakter ciner Gestalt zu geben und diese durch in Superlative erhobene
Eigenschaften und Fihigkeiten auszuzeichnen. Dieses wird auch noch derjenige

2 _An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen®.



Im Spiegel der Zeit 461

Mensch tun, der die Seinserfabrung gemacht hat und in einer mehr oder weniger
stindigen Seinsfilhlung steht, sobald er — was wohl keinem Menschen erspart
bleibt — in den Bannkreis seines Welt-Ichs zuriickfallt. Hier erhebt sich das er-
kenntnistheoretische Problem in seiner vollen Bedeutung fiir das Sich-Verstehen
oder Nicht-Verstehen im Gesprich wie z. B. auch fiir alle Exegese. Es betrifft
die vollig verschiedene Sicht, je nachdem ob der Sehende mit seinem Welt-Ich
identifiziert ist oder vom Wesen her sieht. Wo immer die Qualifikation einer
religiésen Erfahrung vom Standort des Welt-Ichs erfolgt, wird das Qualifizierte
in das rationale Kategoriensystem des Ichs eingeordnet und damit seiner Grund-
qualitit des Unbegreifbaren beraubt.

Zur Auseinandersetzung mit dstlicher Religiositit stellt Pater Wulf mit Recht
fest, dafl ihr Weg in die Befreiung und Erleuchtung des in seiner Welt gefange-
nen Menschen fithrt. Der initiatische Weg, von dem ich spreche, hat als hochstes
Ziel aber nicht Befreiungs- oder Erleuchtungserlebnisse, sondern die von er-
leuchtender Erfahrung ausgehende Verwandlung zu einer Person, die sich als
Zeuge des Erfahrenen auch in der Welt, und zwar welt-bejahend und nicht
welt-verneinend, setzt und bewihrt. Hier unterscheidet sich eindeutig christ-
liche von buddhistischer Zielsetzung. Dabei ist das Bejahen der geschichtlichen
Wirklichkeit des Menschen entscheidend, denn auch der Bodhisattva, der seine
Einheit mit dem gottlichen Sein in seinem Werk in der Welt bezeugt, meint nur
die Erlésung von der Welt, nie aber ein Ja zur geschichtlichen Wirklichkeit als
Realitit und Auftrag.

Zur Frage des Verhiltnisses von Buddhismus und Christentum: Als Religio-
nen sind sie nicht miteinander vereinbar. Religionen trennen. Es gibt aber reli-
gidse Grunderlebnisse, die die Anhinger verschiedener Religionen briider-
lich miteinander verbinden kénnen. In diesem Sinne, glaube ich, meint die Bud-
dhanatur eine Grunderfahrung, die nicht nur buddhistischer Religiositat zu-
grunde liegt, sondern auch christlicher Religiositdt nottut. Wéhrend fiir den
Buddhisten aber das Aufgehen im All-Einen der Buddhanatur das Endziel ist,
ist die befreiende Berithrung mit dem All-Einen fiir den Christen nur ein
Durchgang, hin zur Verwirklichung seiner personalen Gestalt, in der und durch
die er das Erfahrene bekunden kann.

Pater Wulf stellt, und das ist mir nicht ganz verstindlich, die Frage: ,Was
sollen die noch so begliickenden Erfahrungen von Licht und Freiheit und Gebor-
genheit eines Menschen, der auf dem initiatischen Weg zum Eins-Sein mit der
iiberweltlichen, gottlichen Wirklichkeit gekommen ist, wenn er nicht weifl, was
das Ganze soll, ,jenseits von Woher und Wohin‘“ (63 f.). Meine Antwort:
Wer den in der Seinserfahrung enthaltenen Auftrag zur Verwandlung annimmt,
weill sehr wohl eine Antwort auf das , Woher und Wohin“ menschlichen Le-
bens: Aus géttlichem Ursprung stammend, — zur Ent-deckung und Bezeugung
des Géttlichen in sich und der Welt bestimmt. Dies ist keine Hybris, sondern
im Ernstnehmen des Auftrages, Christus in sich wahrzunehmen, enthalten.
Christus sagt: ,Mein Reich ist nicht von dieser Welt“. So geht es fiir den Chri-
sten um die Bezeugung des uns von Christus vorgelebten, verkiindeten und als
in uns selbst vorhanden besagten Reiches, das nicht von dieser Welt ist. Der



Im Spiegel der Zeit 462

initiatische Weg meint die Entdeckung und das Darleben des Reiches, das nicht
von dieser Welt ist, in dieser Welt.

Was das Verhiltnis zur leidenden Menschheit betrifft: Jesus hat sich nicht als
Sozial-Reformer verstanden, noch je behauptet, das Leiden in der Welt be-
seitigen zu wollen. Sein Werk in der Welt betraf das Leiden, wo es unaus-
weichlich und mit natiirlichen Kriften nicht aufhebbar ist. So die Angst vor
dem Tode, die Verzweiflung am Absurden und die Trostlosigkeit des vollig
Einsamen. So betrifft auch das uns auf dem initiatischen Weg aufgegebene Licbes-
werk insbesondere das Leiden, das, weltlich gesehen, nnaufhebbar ist, aber vom
Wesen her gesehen Schwelle der Verwandlung sein kann, Die auf dem initiati-
schen Weg wachsende Mitmenschlichkeit und Sinngebung des Lebens fiihrt iiber
den Horizont des raumzeitlich bedingten und rational verankerten Ichs hinaus,
das mit einem natiirlichen Anspruch nach Sicherheit, Sinn und Liebe verlangt.
Hier auch bewéhrt sich die auf dem initiatischen Wege vertiefte Erfahrung einer
Realitit, die jenseits von Tod und Leben, Sinn und Sinnlosigkeit, Geborgenheit
und Verlassenheit im allgemein menschlichen Sinn ist, als Quelle méglicher
Befreiung von Leiden. Dieses aber setzt im Durchstoflen zu jenem Sein, das jen-
seits alles Leidens oder Nicht-Leidens ist, die Preisgabe des natiirlichen Ichs
voraus. Eben dies hat Jesus Christus uns vorgelebt und vorgestorben.

So beantwortet sich auch die von Pater Wulf gestellte Frage nach der vom
initiatischen Weg her zu verstehenden Nachfolge Christi. Christus wandte sich an
die Armen im Geiste, die Ausgestofenen, die Einféltigen, und nicht an die
Erleuchteten. Doch wer ist damit gemeint? Damals wie heute sind die Pharisier,
die Gelehrten, die Philosophen und michtigen Vertreter einer, wie sie glauben,
alles rational ordnenden Glaubenslehre oft der Wende zur Verwandlung aus den
Mysterien des géttlichen Geistes ferner, als die am Leben Zerbrochenen, Ver-
zweifelten und ,Ungliubigen®, im Widerspruch zu den Moralgesetzen Ge-
scheiterten, also die Stinder. Dies gilt auch fiir die zum initiatischen Weg Be-
rufenen oder Nicht-Berufenen. Immer bleibt der Gescheiterte einer méglichen
Verwandlung ndher als der, wie er glaubt, geistig Angekommene. So auch gibt
es kein Vorankommen, ja, kein Antreten auf dem initiatischen Weg ohne Schei-
tern auf dem natiirlichen Weg, sei er auch noch so ethisch bestimmt. Die ent-
scheidende Weise der Nachfolge Christi jedoch sieht der zum initiatischen Weg
Gerufene in dem uns von Christus vorgelebten Annehmen des Unannehmba-
ren, dort, wo es unausweichlich ist; so das Annehmen der drei Grundnéte des
Menschen: des Todes, des Absurden und der totalen Einsamkeit. Dieses eben
kann das Welt-Ich nicht, es vermag nur der Mensch, der, sich aufgebend, den
Sprung in sein Wesen wagt. Wer dieses, Christo nachfolgend, vermag, kann
im Auf-sich-nehmen der dreifachen Not Erlésung erfahrens. Und Christus ist
es, der durch seinen Tod uns dies aus Freiheit vorgelebt hat. Dies hat kein ,Re-
ligionsstifter® vor ihm getan. Buddha sagt: ,Zieh deinen Durst zuriick®. Chri-
stus sagt: ,Nimm dein Kreuz auf dich®, und eben dieses fordert der initiatische
Weg.

? _Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es gewinnen®.



Im Spiegel der Zeit 463

Zur Nachfolge Christi gebort aber auch das Leben der Liebe. Die christlich ver-
standene Liebe jedoch, und so auch die, die aus der Beriithrung mit dem iiberwelt-
lichen Sein auf dem initiatischen Weg entsteht und gefordert ist, setzt das Ja zur
Person voraus, erfiillt sich also nur in der Begegnung mit einem Du. Eben dieses
aber fehlt im Buddhismus, sowobl im Verhiltnis des Menschen zu Buddha oder
zur Buddhanatur, wie in der Liebe des Bodhisattva’s. So wie die Verwandlung
zur Person im Mittelpunkt des initiatischen Weges steht, so gewinnt auch auf thm
die Begegnung mit dem Du, sowohl in der Begegnung mit dem Menschen als mit
dem géttlichen Sein, den Charakter der zentralen Kategorie zum Verstindnis des
rechten Weges.

‘Wenn Pater Wulf feststellt, dafl der Mensch sich in der Seinserfahrung selbst
begegnet, stimme ich dem voll zu. Aber was bedeutet das ,,sich selbst“? Es sind
zwei: das welt-bedingte Ich, das heifit der Mensch in seiner Getrenntheit von sei-
nem gottlichen Ursprung, und das Wesen, das ist derselbe Mensch in der Weise
des in ihm unabdingbar anwesenden gottlichen Kerns, individuelle Prasenz des
gottlichen Seins. Doch so wenig wie das Blatt am Baum der Baum ist, sondern
in seinem bloflen Blatt-Sein den Baum als das ganz Andere erfahrt, so begegnet
es sich doch auch, wo es sich selbst als eine Weise des Baumes erkennt, immer noch
in seinem Gegeniber zum Baum; so auch der Mensch, der sich vom Welt-Ich her
in einem Wesen erfahrt. Und eben weil er dieses sein Wesen als die individuelle
Prasenz des All-Wesens erfahrt, wird in der transzendierenden Selbsterfahrung
eine Ich-Du-Begegnung, sowohl als Eins-Sein als auch als unendliche Distanz er-
fahren. Die Lehre von der uniiberbriikbaren Distanz zwischen Mensch und Gott
findet ihre ewige Rechtfertigung gerade in der Erfahrung dessen, der sich in der
Seinserfahrung oder Seinsfithlung fir einen kurzen oder linger wibrenden
Augenblick eins fiihlte. Er kann die Einsfiihlung nicht halten, fallt in den Lebens-
und Erkenntnisraum seines Welt-Ichs zuriick und erfdhrt schmerzlich die Ge-
trenntheit von dem, womit er soeben sich noch eins wuflte. Was ihm aber bleiben
kann, ist das Wissen um das Eins-Sein im Grunde, und daf die Erfahrung des
Getrenntseins nur mit der Bewufitseinsform des sich im raumzeitlich Bedingten,
alles rational begreifenden Ichs zusammenhingt. In diesem Bewuftsein sich zu
bewegen, doch zugleich das sich zum Wesen hin iiberschreitende Bewufltsein zu
bewahren, ist ein Grundexerzitium des initiatischen Weges, das sich im Werden
der Vollperson als Uberwindung des Dualismus von Welt-Ich und Wesen erfillt.

So ist die Bemerkung von Pater Wulf, daf es letzten Endes nicht zwei sind, die
sich in der Seinserfahrung begegnen, sondern nur der eine Mensch, richtig, und
doch auch wieder nicht. Sie ist richtig, insofern Welt-Ich und Wesen zwei Pole
des einen Mensch-Seins sind. Es sind aber doch zwei fiir die innere Erfahrung des
einen Menschen, denn er erfahrt sich selbst und das Leben als ein total anderer,
je nachdem er sich mit seinem raumzeitlich bedingten Welt-Ich identifiziert oder
aber mit seinem Wesen. Die Unterschiedenheit der beiden Pole ist von einer Art,
dafl es keinen gleitenden Ubergang vom einen zum andern gibt. Vor die Tugend,
so heifdt es, haben die Gotter den Schweifl gesetzt, vor die Verwandlung im ini-
tiatischen Sinn, mufl man hinzufiigen, den ,Tod“. Ohne einen Zusammenbruch
des Welt-Ichs keine Verankerung im Wesen. Wo aber diese erfolgt, kann, was



Im Spiegel der Zeit 464

im Kinde und im vorrationalen Menschen noch eins war, im rational bedingten
Dualismus auseinanderbrach, in der reifenden Entwicklung wieder eins werden
und sich in der Transparenz des verwandelten Welt-Ichs zur immanenten Tran-
szendenz hin als personale und weltkraftige Einheit bewdhren.

Der Feststellung von Pater Wulf, daf in einem als Seinserfahrung verstande-
nen Zustand bisweilen nur ein Zustand erhohter Emotionalitit ekstatischen oder
kosmischen Charakters vorliegt, ist durchaus zuzustimmen. Doch ist hierzu zu sa-
gen, dafl eine echte Seinserfahrung fast immer iiber einen vollstindig erniichtern-
den Zusammenbruch des bisherigen Lebens erfolgt, und daf aus einer erhdhten
Emotionalitdt allein wohl kaum ein neues Gewissen geboren wiirde, das den
Auftrag zu einem Verwandlungsweg enthilt, der an fortdauerndem Verzicht und
an Hirte nichts zu wiinschen {ibrig 148}t

Zu Pater Wulfs Erinnerung an Rudolf Ottos Feststellung, daf} ,keine Mystik
sich im Blauen wélbt, sondern jede iiber einem Grunde steht, den sie selber nach
Kréiften leugnet, und von dem sie dennoch immer erst ihr besonderes und mit
anderswo gewachsenen Mystiken niemals identifiziertes Wesen erhilt®, stimme
ich auch fiirr mich zu. Nur, dafl meine weltanschauliche Grundlage nicht buddhi-
stisch, sondern christlich ist. In einem christlichen Haus aufgewachsen — die friihe-
sten religiosen Erfahrungen wurden in der Teilnahme an den Gottesdiensten der
Klosterkirche in Steingaden gemacht —, sehe ich als meinen eigentlichen ,Lehrer
im Glauben® Meister Eckehart. Mit allem Abstand sei es gesagt: Ich fithle heute
gegeniiber Angriffen durch Vertreter der traditionellen Theologie und Kirche
Parallelen mit der Auseinandersetzung zwischen Meister Eckehart und den ihn
der Haresie bezichtigenden Inquisitoren. Sie hatten ihn nicht verstanden und
mufiten aus threm Horizont heraus die Thesen, in denen er in mehr oder weniger
paradoxen Formulierungen die Vermenschlichung des Géttlichen und Verbegriff-
lichung aller das Géttliche betreffenden Aussagen brandmarkte, als ungeheuerlich
empfinden. Von der Seinserfahrung her ist keine seiner verurteilten Thesen un-
verstdndlich, sondern einfach Spiegelung erfahrener Walrheit. So auch der Satz
(These 11): ,Alles, was Gott Vater seinem eingeborenen Sohne in der mensch-
lichen Natur gegeben hat, das hat er alles auch mir gegeben: hiervon nehme ich
nichts aus, weder die Einigung, noch die Heiligkeit, sondern er hat mir alles
ebenso gegeben wie ihm“. Der Sinn des initiatischen Weges ist, dafl der Mensch
sich dessen als Gradengeschenk und Aufirag bewuflit werde. So sprechen, von der
Seinsfithlung her verstanden, alle als hiretisch bezeichneten 28 Thesen Meister
Eckeharts in grofler Schlichtheit eine durchaus verstandliche Wahrheit aus. Man
kann eben einen Satz dber Gott nicht beginnen mit: ,Gott ist so und so“. Das
heifit, man kann es und tut es, ordnet ihn aber damit in das Kategoriensystem des
natiirlichen Ichs ein und nimmt ihn dann als Person im anthropomorphen Sinn
des Wortes wahr. Auch eine iiberschwengliche und superlative ,Qualifizierung®
dieser Person nimmt sie in das vom Welt-Ich gezogene Koordinatensystem hinein,
es sei denn, dafl die das Unbegreifbare ,qualifizierenden® Worte nicht rational,
sondern hymnisch? zu verstehen sind. Im Hymnus iberschreitet der Mensch seine

4 1ch verdanke diesen Hinweis einem Gesprich mit Prof. Hermann Stenger, CSSR.



Im Spiegel der Zeil 465

kleinen Grenzen. Das Gleiche gilt fiir alle Aussagen, die aus einer Ergriffenheit
vom Uberweltlichen entstehen, so im Gebet, im Gesang, im liturgischen Ge-
schehen u. a.

Gewifl hat Eckeharts Lehre vom ,Weiselosen“ etwas gemeinsam mit dem
Weiselosen der Buddhanatur. Das Weiselose war fiir Meister Eckehart aber nicht
der von allem erlésende Endzustand des vom Leiden an der Welt geplagten Men-
schen. Es war vielmehr der Ort der Geburt des neuen Menschen, der Sohngeburt
in der Seele. Das auch meint die Begegnung mit dem Weiselosen auf dem initia-
tischen Weg.

Zur kritischen Bemerkung von Pater Wulf zur Ubung des Za-Zen im Hinweis
auf seinen buddhistischen Urprung: Das Za-Zen hat wohl seinen geschichtlichen
Ursprung im Buddhismus, aber es enthilt einen Sinn, der keineswegs nur buddhi-
stisch verstanden werden muf. Oder ist das im Za-Zen in unscrem Wesen ge-
suchte all-eine Sein ein Privileg des Buddhisten? Oder ist die Beriihrung mit der
immanenten Transzendenz nicht auch dem Christen mdglich, anfgegeben und
forderlich fiir die Fruchtbarkeit seines spezifisch christlichen Glanbens? Oder ist
die Technik des Za-Zen als solche: die véllige Unbewegtheit des Leibes, das
Wahrnehmen des Atems, die in einer gefestigten Mitte des Leibes verankerte
aufrechte Haltung, kurz: sind die technischen Voraussetzungen des Za-Zen als
solche Gefahrdungen christlicher Geisteshaltung? Wohl nicht! Auch die von man-
chen als unchristlich empfundene Gegenstandslosigkeit der Meditation im Stile
des Za-Zen, das heifit das Aufsuchen der ,Leere ist nicht unchristlich. Sie viel-
mehr ermdglicht erst das Anfleuchten der unsagbaren, unendlichen Fiille des
Seins, die nur fiir ein Auge aufgehen kann, das leer geworden ist vom Vielen, so
von allen Bildern und Begriffen. Nur auch, wo der Mensch einmal ganz frei ge-
worden ist von den ihn seit seiner Kindheit eingefleischten und verfestigten Got-
tesbildern, kann in ihm der Heilige Geist anfgehen und dann aunch alle Bilder und
Dinge der Welt vom Bildlosen her in einem neuen Sinn leben lassen.

Aber ebenso, wie es dem Buddhisten natiirlich ist, dem Za-Zen das Singen von
Sutras vorausgehen zu lassen, mag es dem Christen natiirlich sein, dem Za-Zen
ein Gebet vorangehen zu lassen oder in die Phase der Konzentration — wie der
Russische Pilger — das Herzensgebet in den Rhythmus des Atems hineinzunehmen.

Alles Reden iiber den initiatischen Weg betrifft nicht eine theoretische Proble-
matik, sondern meint eine existentielle Praxis. Nicht, was zu glauben und zu be-
kennen ist, steht zur Diskussion, sondern die Verwandlung, und das bedeuntet ein
nie endendes Exerzitium. In der Stellungnahme von Pater Wulf vermisse ich
hierzu die Anerkennung der Bedeutung des Leibes fiir das Christ-werden des
ganzen Menschen. Der initiatische Weg ist ohne Dauerexerzitium nicht méglich.
Es gibt aber kein fruchtbares Exerzitium ohne Einbeziehung des Leibes. Gemeint
ist hier aber nicht der Kérper, den man hat, sondern der Leib, der man ist. Ent-
spannungsiibungen, Haltungs- und Atemiibungen, Eutonie usw. bringen, wo sie
nur mit dem Kérper vollzogen werden, initiatisch keinen Schritt weiter, Wo aber
der Mensch sie vollzieht als der Leib, der er ist, werden sie fiir die Verwandlung
bedeutsam. Wo beispielsweise der Mensch seine Kopflastigkeit nicht in seiner
leibhaften Mitte anfzuheben vermag, bleibt seine Verwandlung meist Einbildung.



Im Spiegel der Zeit 466

Nur der in seine Mitte ,Gelassene” kann frei werden von Angst. Der Schwer-
punkt zu weit oben ist Ausdruck eines immer um seine Position besorgten, d. h.
ohne Grundvertrauen lebenden und daher fiir die Angst anfilligen Ichs.

Viele wissen wohl, wie der Christ sein soll, aber nicht, wie man Christ werden
kann. Davon zeugen oft die Glaubenszweifel und als ausweglos erfahrenen exi-
stentiellen Angste auch altverdienter Theologen und Priester. Das Bekenntnis
und das rechte Verhalten in der Welt tun es nicht, sondern allein die Verwandlung
auch im Leibe zur Bezeugung der immanenten Transzendenz im Hier und Jetzt.
Und diese Bezeugung meint die praktische Nachfolge Christi.

Zur Frage von Pater Wulf, wie weit auf dem von mir gemeinten initiatischen
Wege nicht alle Geschichtlichkeit tiberschritten und ins Ubergeschichtliche aufge-
hoben werden mufl: In der Tat mufl auf dem von mir gemeinten initiatischen
Weg alle Geschichtlichkeit in ihrer bloflen Geschichtlichkeit iiberschritten werden,
aber nicht, um im Ubergeschichtlichen aufzugehen — das wire Buddhismus —, son-
dern um sich von ihm her als Manifestation des Ubergeschichtlichen zu erkennen,
sowohl als Tatsache und als Auftrag. Alles Geschichtliche kann fiir den zum
initiatischen Weg Erschlossenen und Entschlossenen letztlich nur von einem Uber-
geschichtlichen her gedeutet und mit Sinn erfiillt werden, wie auch der Mensch sich
selbst nur von einem Ubermenschlichen her verstehen und mit Sinn erfillen kann.
So kann auch alle echte Psychologie im Grunde nur von einem metapsychologischen
Standort aus entwickelt werden, sonst dreht sich alles im Kreise. Wo aber die
iibergeschichtliche Wirklichkeit zum Privileg eines Glaubens gemacht wird, der
eine Begrundung in der Erfahrung als unvereinbar mit dem eigentlichen Glauben
ablehnt, verdorren, wie wir das heute erleben, frither oder spiter die Lebens-
wurzeln der Religiositit.

Die immer wiederkehrenden Vorwiirfe von Menschen, die in dem von der Kir-
che gelehrten Glauben und der von ihr gefiihrten Erziehung anfgewachsen sind,
bestehen vor allem in der Klage dariiber, dal diese Erziehung iber ihr inneres
Leben hinweggeht und zur Verwandlung des ganzen Menschen, auch im Leibe,
nichts beitragt. Eine der starksten Auflerungen hierzu fand ich in einem Brief
einer alten Ordensschwester, die schreibt — und dies mit dem Ausdruck grofler
Begliickung —, daf} sie sich nunmehr in der Erfahrung der immanenten Transzen-
denz und dem aus ihr wachsenden Verstindnis fiir das Evangelium Christi frei
werden fiihlt von dem abbrockelnden Gips, der auf der Wahrheit lag, wie sie sie
nun versteht. Und dieser Gips sei ein Glaube gewesen, der leider in nichts ande-
rem bestand als in ,einem Fiirwahrhalten“ dessen, was die Kirche lehrt. Zum
anderen verfiige ich iiber sehr viele Aussagen dartiber, dafl mit zunehmender Er-
fahrung der immanenten Transzendenz die Méglichkeit des persénlichen Betrof-
fen-seins durch die in der Lehre und dem Kult der Kirdie enthaltenen Geheim-
nisse wichst.

Ich bin Pater Wulf jedoch noch eine Aussage iiber das Verhiltnis zum histo-
rischen Christus schuldig, wie es vom initiatischen Weg her zu verstehen ist: Im
Zentrum der Botschaft Christi steht die Befreiung des Menschen von der Allein-
Herrschaft eines durch Gebote und Gesetze herrschenden fernen Gottes hin zur
Offenbarung des liebenden Vaters auch in uns selbst, ebenso wie die Weisung



Im Spiegel der Zeit 467

Christi, ihn in uns selbst zu finden, um uns darin als Sohn des Vaters zu erfahren.
Das von Christus aus dem Alten Testament iibernommene Wort: ,Thr seid Go6t-
ter und insgesamt Sohne des Hochsten® ist doch wohl wortlich zu verstehen als
Hinweis auf die dem Menschen immanente Transzendenz, nicht nur in seiner
Teilhabe an dem Geheimnis, das wir Gott nennen, sondern auch auf die dem
Menschen in seiner Eigenschaft als Sohn Gottes zugedachte personale Miindig-
keits.

Wenn aber Jesus Christus sich als Sohn Gottes bezeichnet, so liegt darin das
ungeheure Ereignis, dafl er als Erster Gott als seiner geschichtlichen Person inne-
wohnend erfuhr und sichtbar werden liel. In Christus schldgt das gottliche Sein
erstmalig und in einzigartiger Weise die Augen des personalen Bewufitseins auf.
In diesem Ereignis miindet eine lange Geschichte des Menschwerdens, und von
ihm geht die neue Geschichte des Menschen aus, in der menschliches Leben sich
in der Nachfolge Christi in einer Gott bezeugenden Person zu erfiillen hat.

Dieser Vorgang kann sich als Nachfolge Christi in jedem Menschen, der zu dem
ihm immanenten Gott-Sein erwacht und von ihm her den harten Weg wahrhaften
Personwerdens antritt, wiederholen, und das meint der initiatische Weg. Der
initiatische Weg, verstanden als Zeichen der Wende zu einer neuen Zeit, meint
also die heute allenthalben aufbrechende Wende in den Menschen, die in sich selbst
zum Nachvollzug der in Christus vollzogenen weltgeschichtlichen Wende heran-
gereift sind: im Bewufitwerden und Ernstnehmen der Erfahrung der immanenten
Transzendenz, im Annchmen des Auftrages zur Verwandlung, im Treubleiben
bis zum Tod des alten Ichs, in der Bewidhrung des in diesem Tod aufgehenden
neuen Lebens. Dies geschieht heute in vielen Menschen, auch wenn sie sich nicht
bewuflt zu Christus bekennen.

Ich hoffe, dafl meine Stellungnahme zu Pater Wulfs Fragen ein Beitrag sind zu
einem Gesprich, das ich nicht so sehr als eine Fronten absteckende Diskussion an-
sehen mochte, sondern als einen Dialog, der zu einer Fortsetzung des Gesprichs
einladt. Karlfried Graf Diirckheim

5 Vgl. J, W. Klein, [hr seid Gotter, Verlag Neske, Pfullingen 1967.





