
•Der Mensch ist geschaffen ..." 

Eine befreiende Wahrheit über den Menschen 

Piet van Breemen SJ, Brüssel 

•Homo creatus est . . .", •Der Mensch ist geschaffen ...", so beginnt das 
Exerzitienbuch des hl. Ignatius von Loyola, genauer gesagt, das sog. •Prin- 
zip und Fundament" seiner •Geistlichen Übungen", auf dem also alle Be- 
sinnungen und Meditationen dieses Buches aufruhen. Es soll zur Über- 
einstimmung mit sich selbst und mit Gott - mit sich selbst, weil mit Gott - 
hinführen. Können wir das heute noch so? Das ist unsere Frage. 

Und diese Frage ist begründet. Manche Begriffe, die für den Christen in 
der Vergangenheit ausdrucksstark und lebendig waren, sind für die heu- 
tige Generation schal und leer geworden. Dabei ist belanglos, wie oft und 
beredt wir diese Worte wiederholen, sie rufen nur Langeweile, wenn nicht 
sogar Widerwillen hervor. Ein Aspekt, der die Pädagogik des Glaubens 
so schwierig macht, ist die Bedeutungsfülle unserer Sprache. Dieser Bei- 
trag soll ein Versuch sein, etwas von dem, was das Wort •Glaube" bein- 
haltet, anhand des Begriffes der Schöpfung in die heutige Sprache zu 

übersetzen. 

1. Wir gehen zunächst von der Beobachtung aus, daß nur wenige Menschen 
sich selbst annehmen und sich wahrhaft lieben. Einigen erscheint der Ge- 
danke der Selbstliebe wie eine Versuchung, beinahe wie ein Sakrileg, da 
sie die Botschaft Christi als eine Aufforderung verstehen, soviel wie mög- 
lich Entsagung zu üben, ja sich selbst zu verachten, - und sie können viele 
treffende Zitate anführen (auch aus der Schrift), um ihre einleuchtende 
und sehr orthodoxe Interpretation zu erhärten. Andere meinen vielleicht, 
daß sie sich wirklich lieben, es wenigstens versuchen, aber eine genauere 
Überprüfung läßt erkennen, daß sie das Eingehen auf alle ihre Neigungen 
und Wünsche mit Selbstliebe verwechseln. Eltern, die ihr Kind verwöhnen, 
lieben es nicht genug. In ähnlicher Weise verwöhnen sich diese Menschen 
aus Mangel an Selbstliebe. Selten begegnen wir einem Menschen, der 
sich - im wahrsten Sinn des Wortes - wirklich liebt oder der es gelernt 
hat, sich so anzunehmen, wie er ist, ohne Groll oder Enttäuschung, sondern 
mit einer ehrlichen Güte zu sich selbst. 

Es ist klar, daß ein Mensch, der sich selbst nicht liebt, auch kaum erwar- 
tet, von anderen geliebt zu werden; er neigt eher dazu, sich ganz und gar 
für nicht liebenswert zu halten. Da er seinen eigenen Wert anzweifelt, 



Piet van Breemen 2 

fühlt er sich eingeschüchtert von anderen Menschen und empfindet einen 
inneren Drang, sich zu behaupten. Er stellt sich auf Konkurrenz ein. Wenn 
anderen Anerkennung zuteil wird, fühlt er sich angegriffen. Seine negative 
Selbsteinschätzung stellt eine ungeheure Barriere dar, auf andere in einer 
positiven Weise einzugehen und sie zu lieben. Dieses Nicht-lieben-können 
ist nicht bedingt durch ein Zuviel, sondern durch ein Zuwenig an Selbst- 
liebe. Seine Beziehungen zu anderen sind unbeständig, weil er eine 
schwache Persönlichkeit darstellt, die zu wenig von ihrem Selbstwert über- 
zeugt ist. 

Daher ist es verständlich, daß dieser Mangel an Selbstliebe zu einer 
übertriebenen Angst führt, die eigenen Schwächen könnten in Erscheinung 
treten; er nimmt eine selbstverteidigende Haltung an. Er kann es sich 
nicht leisten, sich mit seinen Fehlern zu konfrontieren, geschweige denn, 
sie zuzugeben. Wegen des geringen Selbstvertrauens lebt er in ständiger 
Spannung und wirkt unglaubwürdig. Die Unfähigkeit, seinen Selbstwert 
richtig einzuschätzen, macht ihn mißtrauisch und dies wiederum führt ihn 
zur Aggressivität. Die soziale Anpassung ist für viele unserer Jugendlichen 
heute sehr schwer; der Grund dafür liegt nicht nur in der modernen Ge- 
sellschaft, die so kompliziert ist und sich so schnell verändert, sondern auch 
darin, daß junge Menschen kaum ihren Vater und ihre Mutter kennen 
und nicht genügend Elternliebe erfahren haben. Sie sind nicht geliebt, 
oder erfahren nicht genügend, daß sie geliebt sind. Dies führt zu starken 
inneren Spannungen und sehr unangenehmen Konflikten nach außen. 

Das Phänomen, um das es hier geht, äußert sich oft in einem schreck- 
lichen Gefühl der Einsamkeit. Es wird immer deutlicher, daß heute viele 
Menschen an Einsamkeit leiden. Diese ist fast wie eine Krankheit, die 
nicht nur die junge Generation erfaßt. Mir scheint auch, daß die Furcht vor 
der Einsamkeit oft schlimmer ist, als die Einsamkeit selbst. Vielen Män- 
nern und Frauen fehlt offensichtlich das Bewußtsein der •echten Gegen- 
wart" der anderen, d. h. des anderen Menschen, der mich so akzeptiert, 
wie ich bin und von dem ich mich in überzeugender und zuverlässiger 
Weise angenommen weiß, der •da" ist und von dem ich das Empfinden 
habe, daß er da ist. Deshalb suchen diese Menschen verzweifelt diese 
•echte Gegenwart" auszuprobieren, aber damit ersticken sie gerade das 
wenige, das davon da ist. Sie sehnen sich nach tiefen, personalen Bezie- 
hungen, und das macht sie so ungeduldig, daß sie die sich anbahnenden 
Beziehungen schon im Keim zerstören. Sie stellen übertriebene Forde- 
rungen an ihre sogenannten Freunde und verfallen der Bitterkeit und 
Feindseligkeit, wenn diese •Freunde" sich unfähig erweisen, ihre unreali- 
stischen Erwartungen zu erfüllen. All dies verursacht ein tiefes Leid, ja 
nicht selten ein Gefühl der Verzweiflung. 



•Der Mensch ist geschaffen ..." 3 

Viele Wege sind beschatten worden, um das Problem der Einsamkeit 
zu bewältigen - aber nur einige von ihnen führen zum Ziel. Drogen sind 
ein Ausweg, der in ein noch größeres Unglück führt. Audi Aktivismus führt 
nur scheinbar aus der Einsamkeit heraus; Menschen verlieren sich dabei 
derart in der Arbeit und überzeugen sich selbst so tief von der dringenden 
Notwendigkeit ihrer Aufgabe, daß ihnen keine Zeit mehr bleibt, sich mit 
ihrer fundamentalen Einsamkeit zu konfrontieren. Es erübrigt sich zu 
sagen, daß das Problem so nicht gelöst, sondern nur verdrängt wird und 
sich in Wirklichkeit die Spannung erhöht. Die Abhängigkeit von Kon- 
sumgütern kann ebenfalls nur ein Versuch sein, die Lücke zu füllen, die 
die nicht bewältigte Einsamkeit hinterläßt, und ein Mittel zu schaffen 
gegen die Frustration, die sich nicht aufheben läßt. Süchte dieser Art ver- 
weisen auf ein tieferliegendes Problem: das Problem des nicht wirklich 
Geliebtseins. Allgemein kann man sagen, wenn ein Mensch sich nicht wirk- 
lich geliebt weiß, dann bekommen andere Dinge eine enorme Wichtigkeit 
in seinem Leben: Neigungen und Abneigungen, Genuß, Besitz, Arbeit, 
gesellschaftliche Stellung, Einfluß, Anerkennung und eine Menge anderer 
Ersatzmittel. 

Den prägnantesten Ausdruck für das, was dieser Abschnitt zu beschrei- 
ben versuchte, fand ich bei Jean-Paul Sartre: •Das ist der Höhepunkt der 
Freude, die aus der Liebe stammt, wenn es sie überhaupt gibt: daß wir uns 
berechtigt fühlen zu existieren." Ich erspüre in diesen einfachen und klaren 
Worten ein grenzenloses Verlangen, und ich staune, wie deutlich Sartre 
dieses Grundbedürfnis aller Menschen zum Ausdruck bringt. 

2. Liebe und nur Liebe kann die Rechtfertigung für unser Leben sein. 
Wenn mich jemand wirklich liebt, dann erfahre ich mein Leben als lohnend. 
Wenn ich jemanden liebe, verhält es sich ebenso, mein Leben tut sich auf. 
Mein Selbstwert besteht vielleicht nicht darin, daß ich geliebt werde und 
daß ich liebe; es gibt aber sicherlich keinen anderen Weg für mich, diesen 
Wert zu entdecken und so die Freude zu erfahren, daß das Leben gut, ja 
berechtigt und lohnend ist. Alle negativen Phänomene, die im ersten Teil 
behandelt wurden (Mangel an Selbstliebe, Konkurrenzkampf, Furcht als 
schwacher Mensch erkannt zu werden, negatives Selbstverständnis, über- 
triebene Selbstverteidigung, Einsamkeit, Aktivismus, Abhängigkeit von 
Konsumgütern) sind grundlegend verknüpft mit einem Mangel an Beja- 
hung seitens der anderen. Es erfordert keine besondere Gelehrsamkeit 
oder Beredtsamkeit, dieses einer Gruppe oder einem einzelnen auf einer 
sehr persönlichen und existentiellen Ebene klar zu machen. Derjenige, 
der diese elementar menschlichen Erfahrungen einfach und ehrlich be- 
schreibt, wird verstanden werden. Er wird erfahren, daß er seine Zuhörer 



Piet van Breemen 4 

nicht nur als Verstandesmenschen anspricht, sondern als Männer und 
Frauen, und wird überrascht sein, zu entdecken, wie verschiedenartigste 
Menschentypen sich in dieser Erfahrung wiedererkennen. 

Auf dieser Ebene wird die Pädagogik des Glaubens wirksam. Wenn 
einmal auf dieser existentiellen Ebene der Kontakt geknüpft ist (und noch 
einmal: dies ist nicht schwierig), dann kann die Botschaft unseres Glaubens 
vermittelt werden ohne Intellektualismus, Gefühlsseligkeit, Voluntarismus 
und soziologische oder psychologische Ideologien. Unser Glaube kann dann 
ausgeweitet werden als die Antwort auf die tiefsten Fragen des mensch- 
lichen Herzens (im vollen biblischen Sinn des Wortes), was er ja tatsäch- 
lich sein sollte. 

3. Was jeder Mensch ersehnt und braucht, fast noch mehr als Essen und 
Trinken, ist Bejahung und Liebe. Gott ist die letzte Erfüllung dieses Be- 
dürfnisses. Seine Liebe ist bedingungslos, d. h. sie stellt keine Bedingun- 
gen. Wir dagegen sind so sehr an Bedingungen gewöhnt, die unsere Liebe 
einengen und sie fast zur Manipulation herabwürdigen, daß die sprachliche 
Wendung: •Wenn du mich wirklich liebtest, würdest du ..." kaum als 
unfair erfahren wird. An Gottes Liebe sind keinerlei Bedingungen gebun- 
den. Sie ist rein und selbstlos. Dies schließt ein, daß die Liebe Gottes nicht 
durch die Zeit begrenzt ist, sondern ewig währt. Seine Liebe hängt nicht 
von den Umständen ab, sondern ist zuverlässiger als ein massiver Felsen. 
Sein Annehmen geht bis zum äußersten, bis zum tiefsten Grund unseres 
Seins. Er liebt uns nicht wegen irgendwelcher Qualitäten oder Tätigkeiten, 
sondern geht darüber hinaus und nimmt uns so, wie wir sind. Seine Liebe 
gründet auf nichts. Sie ist die vollkommene Überraschung, der elementare 
Ursprung. Sie setzt nichts voraus, aber bildet die Grundlage für alles, was 
wir sind, können und haben. Seine Liebe ist schöpferisch. Wo menschliche 
Liebe das Beste in dem Geliebten hervorbringt, bringt Gottes Liebe den 
Geliebten selber hervor. Er liebt uns nicht, weil wir sind, sondern wir 
sind, weil er uns liebt. Seine Liebe kommt zuerst und ich entspringe aus 
ihr. Seine Liebe ist grundlegender als ich bin. Der tiefste Grund meines 
Seins ist, daß ich geliebt bin. Wenn ich mit endloser Ausdauer die Erde 
durchgraben würde durch Felsen und Lava hindurch, dann würde ich 
schließlich am anderen Ende durchstoßen, was zeigt, daß die Erde, auf der 
wir leben, doch nur begrenzt ist. Wenn ich jedoch anfinge, Gottes Liebe 
zu durchgraben, käme ich niemals an ein Ende. In ihr gibt es keine Gren- 
zen, keinen abschließenden Grund. Sie bildet den unerschöpflichen Ur- 
grund und die unerschütterliche Rechtfertigung meiner Existenz. Sie ist die 
letzte Antwort auf das Suchen Sartres und das aller Menschen. 



•Der Mensch, ist geschaffen ..." 5 

Schöpfung meint, daß wir aus der Liebe Gottes hervorgehen. Von Ewig- 
keit her hat Gott mich gewollt, und sein Verlangen wurde so stark, daß 
ich eines Tages zur Existenz kam. Wir waren angenommen, ehe wir noch 
ins Leben traten. In einem Märchen wird von einem Hahn erzählt, der 
glaubt, mit seinem Krähen die Sonne hervorzurufen. Er bildet sich ein, 
daß die Sonne nicht aufgehen würde, wenn er zufällig eines Tages ver- 
gessen sollte zu krähen. Es gibt tatsächlich Leute, die meinen, daß sie durch 
ihre guten Taten und ihr anständiges Verhalten die Liebe Gottes wenn 
schon nicht heraufbeschwören, so doch zumindest erhalten. Aber es sind 
die ersten Strahlen der Sonne, die den Hahn krähen lassen, so wie auch 
der Glanz der Liebe Gottes den Menschen singen läßt und zur Entfaltung 

bringt. 
Im ersten Johannesbrief (1 Joh 4, 16) heißt es: •Credidimus caritati", 

•Wir haben an die Liebe geglaubt". Viele Christen sind froh, diese Worte 
zu den ihrigen machen zu können. Für einige von ihnen bedeutet das, daß 
sie an die weltverändernde Macht der Liebe glauben, und daß im Grunde 
allein die Liebe zählt und daß diese der einzig bleibende Wert ist. In 
diesem Falle könnte es ähnlich aufgefaßt werden wie: wir glauben an die 
Demokratie oder an den Marxismus. Das könnte den Glauben zu sehr 
in eine Ideologie verwandeln. Dieser Interpretation fehlt die personale 
Ausrichtung, die wir im Originaltext des Johannes vorfinden. Denn 
Johannes sagt nicht nur: •Wir glauben an die Liebe", sondern •Wir glau- 
ben an die Liebe, die Gott zu uns hat." Dies ist weder eine Theorie noch 
eine Ideologie, sondern eine sehr personale Wirklichkeit. Die Liebe, die 
Gott zu uns hat, bildet den Inhalt unseres Glaubens; und das Apostolische 
Glaubensbekenntnis besteht im Grunde aus zwölf Kernaussagen über die 
Liebe, die Gott zu uns hat, so wie wir sind; ja die ganze Heilige Schrift 
und die gesamte Theologie sind nur eine Darstellung dieser Liebe. 

Im Glauben erfahren wir, daß wir von Gott geliebt werden mit einer 
schöpferischen, zuverlässigen, innigen, ehrfürchtigen, einzigartigen und 
persönlichen Liebe. Gott liebt mich, so wie ich bin. Er ruft mich bei meinem 
Namen. Er sorgt sich um mich und versteht mich. Er errät meine Gedanken, 
meine Gefühle und Wünsche. Er kennt meine Freuden und Enttäuschun- 
gen, meine Schwäche und meine Stärke. Er weiß um meine Erwartungen 
und meine Erinnerungen. Er kennt mich durch und durch, denn er hat mich 
im Schoß meiner Mutter gebildet. Er sieht mich, ob ich lache oder weine, 
gesund oder krank bin. Er hört meine Stimme, meinen Herzschlag, meinen 
Atem. Ich kann mich selbst nicht mehr lieben, als er es tut. Psalm 139 spricht 
von dieser Wirklichkeit. Der hl. Augustinus sagt, daß Gott vertrauter mit 
mir ist, als ich es mit mir selbst bin. Glaube ist das Innewerden dieser Ver- 
trautheit. 



Viet van Breemen 6 

Die beiden Hauptgebote des Neuen Testamentes sind nach den Worten 
Jesu: •Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Her- 
zen, mit deiner ganzen Seele und mit all deinen Gedanken. Das ist das 
größte, ja das erste Gebot. Ein zweites ist ihm gleich: Du sollst deinen 
Nächsten lieben wie dich selbst" (Mt 22, 37-39). Aber bevor er diese beiden 
Forderungen an uns stellt, schenkt er uns die Erfahrung der Frohen Bot- 
schaft. Jesus beginnt nicht mit Forderungen. Sie sind nur eine Folge (und 
zwar eine notwendige) der Frohen Botschaft. So wichtig sie auch sind, sie 
bilden nicht den Kern des Neuen Testamentes, und sie sollten auch nicht 
dazu gemacht werden. Dies erinnert mich an einen Witz über einen unserer 
Professoren, der ein kleines Buch mit dem kurzen, kühnen Titel •Gott" 
geschrieben hatte. Jemand sagte scherzend zu ihm: •Es ist natürlich sehr 
wichtig zu wissen, wie Prof. Robbers über Gott denkt: aber weitaus wich- 
tiger ist es zu wissen, wie Gott über Prof. Robbers denkt". In ähnlicher 
Weise möchte ich jedem sagen: •Es ist natürlich sehr wichtig, daß du Gott 
liebst, aber viel wichtiger ist es, daß Gott dich liebt". Zuerst das Wesent- 
liche! Ich glaube nicht, daß wir die Gebote (weder das erste noch das zweite) 
in der Weise betonen müssen, wie wir es oft taten. Sie ergeben sich ganz von 
selbst aus der grundlegenden und befreienden Wahrheit von der Liebe 
Gottes zu uns, die uns annimmt, so wie wir sind. 

In der Vergangenheit wurde in der Pädagogik des Glaubens die Beob- 
achtung der moralischen Gesetze zu stark betont. Das Schwergewicht lag 
vielleicht zu sehr auf Gesetzeserfüllung und Moral und erschwerte so den 
Zugang zum Verständnis des Glaubens. Der Frohen Botschaft von der 
Liebe Gottes wurde nicht genügend Aufmerksamkeit geschenkt. Wir be- 
merken heute eine Verlagerung des Schwergewichts zugunsten der Verant- 
wortung für die Welt und der persönlichen Freiheit, aber auch hier hat die 
Botschaft von der Liebe Gottes nicht immer den rechten Stellenwert. Viele 
dieser Veränderungen sind nur Wortgeplänkel, die an der Peripherie blei- 
ben, aber nicht den Kern der Sache treffen. Es herrscht eine ungeheure Anä- 
mie im geistlichen Bereich, ein Mangel an echter, religiöser Verkündigung. 
Eine oberflächliche Umstellung der Prioritäten wird den Durst nadi dem 
Wesentlichen der Botschaft Jesu an den Menschen nicht löschen können. 

Im Gleichnis vom wahren Weinstock sagt Jesus: •Bleibt in meiner Liebe" 
(Joh 15, 9). Es genügt nicht, die Wirklichkeit der sorgenden und personalen 
Liebe Gottes einmal empfunden zu haben. Wir müssen darin verbleiben, in 
dieser Liebe zu Hause sein, ganz und gar davon überzeugt werden, und aus 
dieser Liebe immer und in allen Bereichen unseres Daseins leben, so selbst- 
verständlich wie wir atmen. Ein Mensch, der nicht in dieser Liebe verwur- 
zelt ist, kann ihre Botschaft niemals vermitteln. Die heutige Generation ist 
mit einer nur verstandesmäßigen Überzeugung nicht zufrieden,  ganz 



•Der Mensch ist geschaffen ..." 7 

gleich, wie glänzend sie dargestellt wird, denn sie sucht nach einer personal 
und existentiell gelebten Wirklichkeit. 

Das setzt ein Zweifaches voraus: 
(1.) Derjenige, der andere in den Glauben einführt oder sie darin begleitet, 
muß selbst aus der Liebe des Vaters leben, so wie Jesus es tat. 
(2.) Er muß diese Liebe zum Vater in seinem Umgang mit den Menschen 
konkret werden lassen, was er wiederum bei Jesus ablesen kann. 

Dies sind zwei wesentliche Bedingungen für die Glaubwürdigkeit seiner 
Verkündigung. 

Es gibt auch Bedingungen auf Seiten derer, denen wir helfen möchten, 
den Glauben zu vertiefen. Ich möchte nur auf zwei hinweisen. 
(1.) Ein solcher Mensch muß menschliche Liebe erfahren haben, von seinen 
Eltern und hoffentlich auch von anderen. Wenn ihm diese Erfahrung gänz- 
lich abgeht, bleibt alles, was wir sagen, vage und leer, da das Verständnis 
von der Liebe fehlt. 
(2.) Er muß auch erfahren haben, daß menschliche Liebe Grenzen hat. Fehlt 
eine solche Erfahrung, könnte das menschliche Angenommensein leicht mit 
dem göttlichen Angenommensein verwechselt werden. Er könnte meinen, an 
die Liebe Gottes zu glauben, weil er sich auf menschlicher Ebene immer 
akzeptiert fühlte. 

Zwischen diesen beiden Bedingungen besteht eine gewisse dialektische 
Spannung. Jemand, der diesen Zusammenhang, nämlich die wechselseitige 
Beziehung, übersieht, könnte sich ein zu vereinfachtes Bild von der wirk- 
lichen Situation machen. Viktor E. Frankl macht eine bedeutsame Aussage 
darüber, wenn er schreibt: •Die pandeterministische Sicht der Religion be- 
hauptet, daß das religiöse Leben insofern festgelegt ist, als es von frühen 
Kindheitserfahrungen abhängt und daß das Gottesverständnis vom erleb- 
ten Vaterbild bestimmt ist. Im Gegensatz zu dieser Ansicht weiß man sehr 
wohl, daß der Sohn eines Trinkers nicht unbedingt zum Trinker werden 
muß. Genau so gut kann ein Mensch dem schädlichen Einfluß eines furcht- 
baren Vaterbildes Widerstand leisten und eine gesunde Beziehung zu Gott 
herstellen. Nicht einmal das schlechteste Vaterbild braucht uns daran hin- 
dern, in eine echte Verbindung mit Gott zu kommen; vielmehr schenkt ein 
tiefes religiöses Leben die notwendige Kraft, den Haß gegen den eigenen 
Vater zu überwinden. Anderseits braucht ein dürftiges religiöses Leben 
nicht in jedem Falle durch die Erfahrungen der Kindheit bedingt sein"1. 

Der Autor fügt diese Fußnote an: •Eine von meinen Mitarbeitern in 
einer Poliklinik in Wien durchgeführte statistische Umfrage in einer Re- 

1 Viktor E. Frankl, Man's Search for Meaning - An Introduction to Logolherapy, Wa- 
shington Square Press, New York, ^ÖS, "1966, S. 209. 



Piet van Breemen 8 

präsentativgruppe ergab, daß etwa ein Drittel der Patienten, die ein posi- 
tives Vaterbild erlebt hatten, sich in ihrem späteren Leben von der Religion 
abwandten, während es den meisten, die ein negatives Vaterbild erlebt 
hatten, trotz dieser Erfahrung gelang, eine positive Haltung zu religiösen 
Fragen einzunehmen." 

Das erste Kapitel meines Buches •Wie Brot das gebrochen wird"2 ent- 
hält eine schlichte Meditation über dieses Thema •Der Mut, sich zu beja- 
hen als bejaht". Nach den Reaktionen auf diese Botschaft lassen sich drei 
verschiedene Gruppen von Menschen unterscheiden. Die erste Gruppe 
sieht sofort eine ethische Verpflichtung: da gibt es jemanden, den ich nicht 
akzeptieren kann, und ich muß meine Haltung ändern. Diesen Menschen 
möchte ich sagen, daß sie vorschnell zu dieser Schlußfolgerung gekommen 
sind. Wichtiger wäre, sie würden sich zuerst einmal von der Tatsache, daß 
Gott sie so liebt, wie sie sind, tief durchdringen lassen; damit würde zu- 
gleich die Grundlage geschaffen, später den anderen zu bejahen so, wie er 
ist. Eine zweite Gruppe bricht kurz vor dem entscheidenden Schritt des Ka- 
pitels ab und verfällt in Selbstmitleid: •Idi bin derjenige, der hier beschrie- 
ben wird; ich bin derjenige, der nicht angenommen ist". Diesen möchte ich 
mit Nachdruck sagen, daß es doch gerade die Absicht dieser Meditation ist, 
bewußt zu machen, daß sie sehr wohl bejaht sind, und zwar bedingungs- 
los. Zum Glück gibt es noch eine dritte Gruppe; das sind diejenigen, die die 
Botschaft im Kern erfassen und dadurch eine neue Dimension in ihrem Le- 
ben entdecken oder tiefer hineinwachsen in das, was sie bereits glauben. 

Im ersten Teil dieses Beitrages wurde die Notwendigkeit der Selbstbe- 
jahung betont. Zusammenfassend können wir jetzt sagen, daß die Selbst- 
bejahung drei verschiedene Ausgangspunkte haben kann: sie kann einmal 
das Ergebnis einer gewissen Selbstanalyse sein, das zu der Überzeugung 
des eigenen Wertes führt; zum anderen kann die Selbstannahme sich auf 
einen Vergleich mit anderen gründen, der den eigenen Wert (höher oder 
gleich) aufzeigt; schließlich kann sie aus dem Glauben an Gottes bedin- 
gungslose Bejahung erwachsen. Es erübrigt sich zu sagen, daß weder die 
erste noch die zweite Ausgangsbasis der Selbstbejahung stabil ist, sondern 
den Menschen hemmt und ihn auf sich selbst zurückwirft. Nur die dritte 
Ausgangsbasis führt zu der Wahrheit, die frei macht. Wenn Gott mich als 
wertvoll betrachtet, dann brauche ich meinen Wert nicht mehr beweisen 
oder mich selbst durchsetzen. Die Selbstbejahung als Akt des Glaubens 
befreit vom Zwang zur Selbstbehauptung, von einer defensiven, negativen 
Haltung anderen gegenüber und von der Sucht nach den verschiedensten 
Ersatzmitteln. Der Glaube gibt eine innere Freiheit, wie Paulus vor allem 
2 Piet van Breemen, Wie Brot das gebrochen wird, Echter Verlag-, Würzburg, Frühjahr 
1978. 



•Der Mensch ist geschaffen ..." 9 

im 5. Kapitel des Galaterbriefes betont. Je tiefer ein Mensch erfaßt, daß 
er wirklich von Gott bejaht ist, desto freier wird er. Die Indifferenz (der 
innere, vom Glauben getragene Gleichmut), die nach Ignatius von Loyola 
im •Prinzip und Fundament" seiner Exerzitien eine notwendige Konse- 
quenz der Geschöpflichkeit des Menschen ist, gehört wesentlich mit dazu, 
daß ich bejahen kann, daß Gott mich angenommen hat. Sie befähigt uns, 
diese Annahme im grauen Alltag zu leben. 

4. Sicherlich ist Jesus selbst das beste Beispiel für die großartige Wirkung 
des Mutes, sich selbst zu bejahen als bejaht. Wir sollten ihn mit aller 
Eindringlichkeit darstellen als den Menschen für andere, der niemals ver- 
sucht hat, andere zu manipulieren oder auf Kosten anderer angenehm 
zu leben; der vielmehr mit einem äußerst feinen Empfinden jedem das 
Gefühl gab, daß er ganz und bedingungslos bejaht war, was auch immer 
tatsächlich der Fall war. Mit einem tiefen Einfühlungsvermögen war er in 
aufrichtiger Liebe jedem zugetan. Man kann sich erstaunt fragen, was 
das Geheimnis dieser Fähigkeit war. Er läßt es eigentlich auf jeder Seite 
des Evangeliums durchscheinen. Man lasse ihn nur einmal fünf Minuten 
zu Wort kommen, und man wird ihn von seinem Vater sprechen hören. 
Sein Vater war ihm Ein und Alles. Die Liebe des Vaters war die Luft, die 
er atmete und die Speise, von der er lebte (vgl. Joh 4, 34). Da er sicher und 
beständig aus der Bejahung des Vaters heraus lebte, war er ohne jede 
Ichbezogenheit oder Befangenheit, fühlte er sich von keinem jemals be- 
droht, sondern ging immer als Liebender auf die Menschen zu. Es ist 
wichtig, die Verbindung zwischen der Beziehung Jesu zu seinem Vater und 
seiner Beziehung zu den Menschen klar zu sehen. Die Liebe, die er be- 
ständig von seinem Vater her erfuhr, war die Quelle der Liebe zu seinen 
Mitmenschen. Weil er so tief im Vater verwurzelt war, konnte er so weit 
hinausgehen zu allen Menschen. 

5. In Übereinstimmung mit der vorausgehenden Darlegung kann Sünde 
als eine Weigerung, sich lieben zu lassen, verstanden werden. Es wird 
zweckmäßig sein, die beiden Ebenen zu unterscheiden, auf denen sie sich 
vollzieht. Die erste fällt am meisten ins Auge, auf ihr finden wir die kon- 
kreten sündigen Taten wie Verleumdung, Betrug, Diebstahl usw. Diese 
konkreten Sünden sind aber nur das Ergebnis der Sünde der tieferen 
Ebene, die im Abschirmen seiner selbst gegen die schöpferische Liebe Got- 
tes besteht. Man kann sagen, daß alle Sünden auf der konkreten Ebene 
Versuche sind, eine Lücke in unserem Leben zu schließen; von der tieferen 
Ebene her können wir verstehen, daß die Lücke gar nicht da sein brauchte. 
Wir täten gut daran, Sünde nicht nur als ein moralisches Problem zu be- 



Corona Bamberg 10 

trachten (das würde bedeuten: wie die Sünden auf der konkreten Ebene), 
sondern eher als eine tiefgreifende, falsche Lebensausrichtung. Wenn die 
Liebe nicht das Innerste unseres Herzens erfüllt, wird die uns umgebende 
Welt zu einer Bedrohung. Unsere Reaktionen darauf führen zu vielen 
Fehlhandlungen, die die konkreten Sünden ausmachen. Auf der tieferen 
Ebene können wir die Menschen mit Pflanzen vergleichen, die selber ent- 
scheiden können, ob sie sich der Sonne zuwenden wollen oder nicht. Die 
Pflanze kann nicht anders, als sich immer der Sonne zuwenden, weil sie 
ohne Sonnenlicht nicht wachsen kann. Aber wir können entscheiden, ob wir 
uns dem Licht der Liebe Gottes zuwenden wollen und dadurch Leben und 
Fruchtbarkeit von ihm empfangen, oder ob wir uns von dem Licht der 
Liebe Gottes abwenden und dadurch unfruchtbar werden (was schlechthin 
die Sünde konstituiert; vgl. Joh 15, 8). 

6. Es scheint, daß diese Pädagogik des Glaubens einen direkten und ein- 
fachen Zugang zum Gebet schafft. Sie betrachtet Gebet nicht in erster Linie 
als Bittgebet, nicht einmal als Dank- und Lobgebet, sondern vor allem 
als eine Aktivität (oder sollten wir sagen: eine Rezeptivität), in der der 
Mensch Gott Gott sein läßt. Genauso wie Gott in seiner schöpferischen 
Liebe den Menschen Menschen sein läßt, will der Mensch als Antwort 
darauf, daß Gott Gott sei. Aber Gott ist Liebe (1 Joh 4, 8. 16). Deshalb 
bedeutet Gott Gott sein lassen, sich von ihm lieben zu lassen. Indem wir das 
Leben Jesu meditieren, kann das aktualisiert und realisiert werden. 

Abraham und Maria 

Zur Aktualität der Urbilder unseres Glaubens 

Corona Bamberg OSB, Abtei Herstelle 

I. •Glauben braucht Erfahrung" 

Die Glaubensfrage in der Kirche von heute ist mehr als in anderen Zeiten 
vom Ruf nach Erfahrung gekennzeichnet. Wie aber kann man christlichen 
Glauben erfahrbar machen, ohne seinen objektiven Charakter, seinen 
Offenbarungsgehalt aufzulösen? Wie kann man das meditativ (im wei- 
testen Sinn) oder sonstwie Erfahrbare und Erfahrene einbringen in die 




