,Der Mensch ist geschaffen . . .«
Eine befreiende Wahrheit iiber den Menschen

Piet van Breemen SJ, Briissel

,Homo creatus est ...“, ,Der Mensch ist geschaffen . ..", so beginnt das
Exerzitienbuch des hl. Ignatius von Loyola, genauer gesagt, das sog. ,Prin-
zip und Fundament® seiner _Geistlichen Ubungen®, auf dem also alle Be-
sinnungen und Meditationen dieses Buches aufruhen. Es soll zur Uber-
einstimmung mit sich selbst und mit Gott — mit sich selbst, weil mit Gott —
hinfithren. Konnen wir das heute noch so? Das ist unsere Frage.

Und diese Frage ist begriindet. Manche Begriffe, die fiir den Christen in
der Vergangenheit ausdrucksstark und lebendig waren, sind fur die heu-
tige Generation schal und leer geworden. Dabei ist belanglos, wie oft und
beredt wir diese Worte wiederholen, sie rufen nur Langeweile, wenn nicht
sogar Widerwillen hervor. Ein Aspekt, der die Padagogik des Glaubens
so schwierig macht, ist die Bedeutungsfiille unserer Sprache. Dieser Bei-
trag soll ein Versuch sein, etwas von dem, was das Wort ,.Glaube“ bein-
haltet, anhand des Begriffes der Schopfung in die heutige Sprache zu

ubersetzen.

1. Wir gehen zunichst von der Beobachtung aus, dafl nur wenige Menschen
sich selbst annehmen und sich wahrhaft lieben. Einigen erscheint der Ge-
danke der Selbstliebe wie eine Versuchung, beinahe wie ein Sakrileg, da
sie die Botschaft Christi als eine Aufforderung verstehen, soviel wie mog-
lich Entsagung zu iiben, ja sich selbst zu verachten, — und sic kénnen viele
treffende Zitate anfishren (auch aus der Schrift), um ihre einleuchtende
und sehr orthodoxe Interpretation zu erhirten. Andere meinen vielleicht,
daf sie sich wirklich lieben, es wenigstens versuchen, aber eine genauere
Uberpriifung 138t erkennen, daf sie das Eingehen auf alle ihre Neigungen
und Wiinsche mit Selbstliebe verwechseln. Eltern, die ihr Kind verwéhnen,
lieben es nicht genug. In dhnlicher Weise verwohnen sich diese Menschen
aus Mangel an Selbstliebe. Sclten begegnen wir einem Menschen, der
sich — im wahrsten Sinn des Wortes — wirklich liebt oder der es gelernt
hat, sich so anzunehmen, wie er ist, ohne Groll oder Enttiduschung, sondern
mit einer ehrlichen Giite zu sich selbst.

Es ist klar, daf ein Mensch, der sich selbst nicht liebt, auch kaum erwar-
tet, von anderen geliebt zu werden; er neigt eher dazu, sich ganz und gar
fiirr nicht liebenswert zu halten. Da er seinen eigenen Wert anzweifelt,



Piet van Breemen 2

fihlt er sich eingeschiichtert von anderen Menschen und empfindet einen
inneren Drang, sich zu behaupten. Er stellt sich auf Konkurrenz ein. Wenn
anderen Anerkennung zuteil wird, fiihlt er sich angegriffen. Seine negative
Selbsteinschétzung stellt eine ungeheure Barriere dar, auf andere in einer
positiven Weise einzugehen und sie zu lieben. Dieses Nicht-lieben-konnen
ist nicht bedingt durch ein Zuviel, sondern durch ein Zuwenig an Selbst-
liebe. Seine Beziehungen zu anderen sind unbestindig, weil er eine
schwache Personlichkeit darstellt, die zu wenig von ihrem Selbstwert tber-
zeugt ist.

Daber ist es verstandlich, dafl dieser Mangel an Selbstliebe zu einer
tibertriebenen Angst fihrt, die eigenen Schwiéchen konnten in Erscheinung
treten; er nimmt eine selbstverteidigende Haltung an. Er kann es sich
nicht leisten, sich mit seinen Fehlern zu konfrontieren, geschweige denn,
sie zuzugeben. Wegen des geringen Selbstvertrauens lebt er in stindiger
Spannung und wirkt unglaubwiirdig. Die Unfdhigkeit, seinen Selbstwert
richtig einzuschitzen, macht ihn mifitrauisch und dies wiederum fithrt ihn
zur Aggressivitit. Die soziale Anpassung ist fiir viele unserer Jugendlichen
heute sehr schwer; der Grund dafiir liegt nicht nur in der modernen Ge-
sellschaft, die so kompliziert ist und sich so schnell verindert, sondern auch
darin, dafl junge Menschen kaum ihren Vater und ihre Mutter kennen
und nicht geniigend Elternliebe erfahren haben. Sie sind nicht geliebt,
oder erfahren nicht geniigend, daf} sie geliebt sind. Dies fiihrt zu starken
inneren Spannungen und sehr unangenehmen Konflikten nach aufien.

Das Phidnomen, um das es hier geht, duflert sich oft in einem schreck-
lichen Gefiihl der Einsamkeit. Es wird immer deutlicher, dafl heute viele
Menschen an Einsamkeit leiden. Diese ist fast wie eine Krankheit, die
nicht nur die junge Generation erfafit. Mir scheint auch, dafl die Furcht vor
der Einsamkeit oft schlimmer ist, als die Einsamkeit selbst. Vielen Min-
nern und Frauen fehlt offensichtlich das Bewufitsein der ,echten Gegen-
wart” der anderen, d. h. des anderen Menschen, der mich so akzeptiert,
wie ich bin und von dem ich mich in iiberzeugender und zuverlidssiger
Weise angenommen wei}, der ,da“ ist und von dem ich das Empfinden
habe, dal er da ist. Deshalb suchen diese Menschen verzweifelt diese
»echte Gegenwart® auszuprobieren, aber damit ersticken sie gerade das
wénige, das davon da ist. Sie sehnen sich nach tiefen, personalen Bezie-
hungen, und das macht sie so ungeduldig, daf sie die sich anbahnenden
Bezichungen schon im Keim zerstéren. Sie stellen ibertriebene Forde-
rungen an ihre sogenannten Freunde und verfallen der Bitterkeit und
Feindseligkeit, wenn diese ,,Freunde“ sich unfdhig erweisen, ihre unreali-
stischen Erwartungen zu erfillen. All dies verursacht ein tiefes Leid, ja
nicht selten ein Gefiibl der Verzweiflung.



Der Mensch ist geschaffen ... 3

Viele Wege sind beschritten worden, um das Problem der Einsamkeit
zu bewiltigen — aber nur einige von ihnen fithren zum Ziel. Drogen sind
ein Ausweg, der in ein noch grofReres Ungliick fihrt. Auch Aktivismus fithrt
nur scheinbar aus der Einsamkeit heraus; Menschen verlieren sich dabei
derart in der Arbeit und {iberzeugen sich selbst so tief von der dringenden
Notwendigkeit ihrer Aufgabe, dafl ihnen keine Zeit mehr bleibt, sich mit
ihrer fundamentalen Einsamkeit zu konfrontieren. Es eriibrigt sich zu
sagen, daf das Problem so nicht gel6st, sondern nur verdrangt wird und
sich in Wirklichkeit die Spannung erhéht. Die Abhangigkeit von Kon-
sumgiitern kann ebenfalls nur ein Versuch sein, die Liicke zu fillen, die
die nicht bewiltigte Einsamkeit hinterldft, und ein Mittel zu schaffen
gegen die Frustration, die sich nicht aufheben 148t. Siichte dieser Art ver-
weisen auf ein tieferliegendes Problem: das Problem des nicht wirklich
Geliebtseins. Allgemein kann man sagen, wenn ein Mensch sich nicht wirk-
lich geliebt weifl, dann bekommen andere Dinge eine enorme Wichtigkeit
in seinem Leben: Neigungen und Abneigungen, Genufi, Besitz, Arbeit,
gesellschaftliche Stellung, Einflufl, Anerkennung und eine Menge anderer
Ersatzmittel.

Den prignantesten Ausdruck fiir das, was dieser Abschnitt zu beschrei-
ben versuchte, fand ich bei Jean-Paul Sartre: ,Das ist der Hohepunkt der
Freude, die aus der Liebe stammt, wenn es sie iiberhaupt gibt: dafl wir uns
berechtigt fiihlen zu existieren. Ich erspiire in diesen einfachen und klaren
Worten ein grenzenloses Verlangen, und ich staune, wie deutlich Sartre
dieses Grundbediirfnis aller Menschen zum Ausdruck bringt.

9. Liebe und nur Liebe kann die Rechtfertigung fiir unser Leben sein.
Wenn mich jemand wirklich liebt, dann erfahre ich mein Leben als lohnend.
Wenn ich jemanden liebe, verhalt es sich ebenso, mein Leben tut sich auf.
Mein Selbstwert besteht vielleicht nicht darin, dafl ich geliebt werde und
dafl ich liebe; es gibt aber sicherlich keinen anderen Weg fiir mich, diesen
Wert zu entdecken und so die Freude zu erfahren, dafl das Leben gut, ja
berechtigt und lohnend ist. Alle negativen Phanomene, die im ersten Teil
behandelt wurden (Mangel an Selbstliebe, Konkurrenzkampf, Furcht als
schwacher Mensch erkannt zu werden, negatives Selbstverstiandnis, iiber-
triebene Selbstverteidigung, Einsamkeit, Aktivismus, Ablhéngigkeit von
Konsumgiitern) sind grundlegend verkniipft mit einem Mangel an Beja-
hung seitens der anderen. Es erfordert keine besondere Gelehrsamkeit
oder Beredtsamkeit, dieses einer Gruppe oder einem einzelnen auf einer
sehr personlichen und existentiellen Ebene klar zu machen. Derjenige,
der diese elementar menschlichen Erfahrungen einfach und ehrlich be-
schreibt, wird verstanden werden. Er wird erfahren, dafl er seine Zuhérer



Piet van Breemen 4

nicht nur als Verstandesmenschen anspricht, sondern als Manner und
Frauen, und wird Uberrascht sein, zu entdecken, wie verschiedenartigste
Menschentypen sich in dieser Erfahrung wiedererkennen.

Auf dieser Ebene wird die Padagogik des Glaubens wirksam. Wenn
einmal auf dieser existentiellen Ebene der Kontakt gekniipft ist (und noch
einmal: dies ist nicht schwierig), dann kann die Botschaft unseres Glaubens
vermittelt werden ohne Intellektualismus, Gefiihlsseligkeit, Voluntarismus
und soziologische oder psychologische Ideologien. Unser Glaube kann dann
ausgeweitet werden als die Antwort auf die tiefsten Fragen des mensch-
lichen Herzens (im vollen biblischen Sinn des Wortes), was er ja tatsich-
lich sein sollte.

3. Was jeder Mensch ersehnt und braucht, fast noch mehr als Essen und
Trinken, ist Bejahung und Liebe. Gott ist die letzte Erfiillung dieses Be-
diirfnisses. Seine Liebe ist bedingungslos, d. h. sie stellt keine Bedingun-
gen. Wir dagegen sind so sehr an Bedingungen gewdhnt, die unsere Liebe
einengen und sie fast zur Manipulation herabwiirdigen, dafl die sprachliche
Wendung: ,Wenn du mich wirklich liebtest, wiirdest du ...“ kaum als
unfair erfahren wird. An Gottes Liebe sind keinerlei Bedingungen gebun-
den. Sie ist rein und selbstlos. Dies schliefit ein, dafl die Liebe Gottes nicht
durch die Zeit begrenzt ist, sondern ewig wahrt. Seine Liebe hingt nicht
von den Umstdnden ab, sondern ist zuverléssiger als ein massiver Felsen.
Sein Annehmen geht bis zum dufersten, bis zum tiefsten Grund unseres
Seins. Er liebt uns nicht wegen irgendwelcher Qualitdten oder Tatigkeiten,
sondern geht dariiber hinaus und nimmt uns so, wie wir sind. Seine Liebe
griindet auf nichts. Sie ist die vollkommene Uberraschung, der elementare
Ursprung. Sie setzt nichts voraus, aber bildet die Grundlage fiir alles, was
wir sind, konnen und haben. Seine Liebe ist schopferisch. Wo menschliche
Liebe das Beste in dem Geliebten hervorbringt, bringt Gottes Liebe den
Geliebten selber hervor. Er liebt uns nicht, weil wir sind, sondern wir
sind, weil er uns liebt. Seiné Liebe kommt zuerst und ich entspringe aus
ihr. Seine Liebe ist grundlegender als ich bin. Der tiefste Grund meines
Seins ist, daf} ich geliebt bin. Wenn ich mit endloser Ausdauer die Erde
durchgraben wiirde durch Felsen und Lava hindurch, dann wiirde ich
schlieflich am anderen Ende durchstoflen, was zeigt, daf} die Erde, auf der
wir leben, doch nur begrenzt ist. Wenn ich jedoch anfinge, Gottes Liebe
zu durchgraben, kdme ich niemals an ein Ende. In ihr gibt es keine Gren-
zen, keinen abschliefenden Grund. Sie bildet den unerschopflichen Ur-
grund und die unerschiitterliche Rechtfertigung meiner Existenz. Sie ist die
letzte Antwort auf das Suchen Sartres und das aller Menschen.



wDer Mensch ist geschaffen ... 5

Schépfung meint, dafl wir aus der Liebe Gottes hervorgehen. Von Ewig-
keit her hat Gott mich gewollt, und sein Verlangen wurde so stark, daf’
ich eines Tages zur Existenz kam. Wir waren angenommen, ehe wir noch
ins Leben traten. In einem Mirchen wird von einem Hahn erzihlt, der
glaubt, mit seinem Krdhen die Sonne hervorzurufen. Er bildet sich ein,
daf die Sonne nicht aufgehen wiirde, wenn er zuféllig eines Tages ver-
gessen sollte zu krihen. Es gibt tatsdchlich Leute, die meinen, dafl sie durch
ihre guten Taten und ihr anstindiges Verhalten die Liebe Gottes wenn
schon nicht heraufbeschwéren, so doch zumindest erhalten. Aber es sind
die ersten Strahlen der Sonne, die den Hahn krdben lassen, so wie auch
der Glanz der Liebe Gottes den Menschen singen 146t und zur Entfaltung
bringt.

Im ersten Johannesbrief (1 Joh 4, 16) heifit es: ,Credidimus caritati®,
, Wir haben an die Liebe geglaubt*. Viele Christen sind froh, diese Worte
zu den ihrigen machen zu kénnen. Fiir einige von ihnen bedeutet das, dafl
sie an die weltverindernde Macht der Liebe glauben, und dafl im Grunde
allein die Liebe zdhlt und daf diese der einzig bleibende Wert ist. In
diesem Falle kénnte es dhnlich aufgefafit werden wie: wir glauben an die
Demokratie oder an den Marxismus. Das kénnte den Glauben zu sehr
in eine Ideologie verwandeln. Dieser Interpretation fehlt die personale
Ausrichtung, die wir im Originaltext des Johannes vorfinden. Denn
Johannes sagt nicht nur: ,, Wir glauben an die Liebe®, sondern ,, Wir glau-
ben an die Liebe, die Gott zu uns hat.“ Dies ist weder eine Theorie noch
eine Ideologie, sondern eine sehr personale Wirklichkeit. Die Liebe, die
Gott zu uns hat, bildet den Inhalt unseres Glaubens; und das Apostolische
Glaubensbekenntnis besteht im Grunde aus zwolf Kernaussagen iiber die
Liebe, die Gott zu uns hat, so wie wir sind; ja die ganze Heilige Schrift
und die gesamte Theologie sind nur eine Darstellung dieser Liebe.

Im Glauben erfahren wir, dafl wir von Gott geliebt werden mit einer
schépferischen, zuverldssigen, innigen, ehrfirchtigen, einzigartigen und
personlichen Liebe. Gott liebt mich, so wie ich bin. Er ruft mich bei meinem
Namen. Er sorgt sich um mich und versteht mich. Er errit meine Gedanken,
meine Gefiihle und Wiinsche. Er kennt meine Freuden und Enttduschun-
gen, meine Schwiche und meine Starke. Er weifl um meine Erwartungen
und meine Erinnerungen. Er kennt mich durch und durch, denn er hat mich
im Schof8 meiner Mutter gebildet. Er sieht mich, ob ich lache oder weine,
gesund oder krank bin. Er hért meine Stimme, meinen Herzschlag, meinen
Atem. Ich kann mich selbst nicht mehr lieben, als er es tut. Psalm 189 spricht
von dieser Wirklichkeit. Der hl. Augustinus sagt, dafl Gott vertrauter mit
mir ist, als ich es mit mir selbst bin. Glaube ist das Innewerden dieser Ver-
trautheit.



Piet van Breemen ' 6

Die beiden Hauptgebote des Neuen Testamentes sind nach den Worten
Jesu: ,Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Her-
zen, mit deiner ganzen Seele und mit all deinen Gedanken. Das ist das
grofite, ja das erste Gebot. Ein zweites ist ihm gleich: Du sollst deinen
Néchsten lieben wie dich selbst® (Mt 22, 37-39). Aber bevor er diese beiden
Forderungen an uns stellt, schenkt er uns die Erfahrung der Frohen Bot-
schaft. Jesus beginnt nicht mit Forderungen. Sie sind nur eine Folge (und
zwar eine notwendige) der Frohen Botschaft. So wichtig sie auch sind, sie
bilden nicht den Kern des Neuen Testamentes, und sie sollten auch nicht
dazu gemacht werden. Dies erinnert mich an einen Witz iiber einen unserer
Professoren, der ein kleines Buch mit dem kurzen, kithnen Titel ,,Gott”
geschrieben hatte. Jemand sagte scherzend zu ihm: ,Es ist natiirlich sehr
wichtig zu wissen, wie Prof. Robbers liber Gott denkt; aber weitaus wich-
tiger ist es zu wissen, wie Gott iiber Prof. Robbers denkt“. In dhnlicher
Weise médhte ich jedem sagen: ,Es ist natiirlich sehr wichtig, dafl du Gott
liebst, aber viel wichtiger ist es, dafl Gott dich liebt“. Zuerst das Wesent-
liche! Ich glaube nicht, dafl wir die Gebote (weder das erste noch das zweite)
in der Weise betonen missen, wie wir es oft taten. Sie ergeben sich ganz von
selbst aus der grundlegenden und befreienden Wahrheit von der Liebe
Gottes zu uns, die uns annimmt, so wie wir sind.

In der Vergangenheit wurde in der Padagogik des Glaubens die Beob-
achtung der moralischen Gesetze zu stark betont. Das Schwergewicht lag
vielleicht zu sehr auf Gesetzeserfullung und Moral und erschwerte so den
Zugang zum Verstindnis des Glaubens. Der Frohen Botschaft von der
Liebe Gottes wurde nicht geniigend Aufmerksamkeit geschenkt. Wir be-
merken heute eine Verlagerung des Schwergewichts zugunsten der Verant-
wortung fiir die Welt und der persénlichen Freiheit, aber auch hier hat die
Botschaft von der Liebe Gottes nicht immer den rechten Stellenwert. Viele
dieser Veranderungen sind nur Wortgeplankel, die an der Peripherie blei-
ben, aber nicht den Kern der Sache treffen. Es herrscht eine ungeheure Ana-
mie im geistlichen Bereich, ein Mangel an echter, religioser Verkiindigung.
Eine oberflachliche Umstellung der Prioritdten wird den Durst nach dem
Wesentlichen der Botschaft Jesu an den Menschen nicht 16schen kénnen.

Im Gleichnis vom wahren Weinstodk sagt Jesus: ,,Bleibt in meiner Liebe*
(Joh 15, 9). Es geniigt nicht, die Wirklichkeit der sorgenden und personalen
Licbe Gottes einmal empfunden zu haben. Wir miissen darin verbleiben, in
dieser Liebe zu Hause sein, ganz und gar davon iiberzeugt werden, und aus
dieser Liebe immer und in allen Bereichen unseres Daseins leben, so selbst-
verstandlich wie wir atmen. Ein Mensch, der nicht in dieser Liebe verwur-
zelt ist, kann ihre Botschaft niemals vermitteln. Die heutige Generation ist
mit einer nur verstandesmifigen Uberzeugung nicht zufrieden, ganz



wDer Mensch ist geschaffer .. .” 7

gleich, wie glinzend sie dargestellt wird, denn sie sucht nach einer personal
und existentiell gelebten Wirklichkeit.

Das setzt ein Zweifaches voraus:

(1.) Derjenige, der andere in den Glauben einfiihrt oder sie darin begleitet,
muf selbst aus der Liebe des Vaters leben, so wie Jesus es tat.

(2.) Er muf diese Liebe zum Vater in seinem Umgang mit den Menschen
konkret werden lassen, was er wiederum bei Jesus ablesen kann.

Dies sind zwei wesentliche Bedingungen fur die Glaubwiirdigkeit seiner
Verkiindigung.

Es gibt auch Bedingungen auf Seiten derer, denen wir helfen modlten,
den Glauben zu vertiefen. Ich méchte nur auf zwei hinweisen.

(1.) Ein solcher Mensch mufl menschliche Liebe erfahren haben, von seinen
Eltern und hoffentlich auch von anderen. Wenn ihm diese Erfahrung génz-
lich abgeht, bleibt alles, was wir sagen, vage und leer, da das Verstdandnis
von der Liebe fehlt.

(2.) Er mufl auch erfahren haben, dafl menschliche Liebe Grenzen hat. Fehlt
eine solche Erfahrung, konnte das menschliche Angenommensein leicht mit
dem gottlichen Angenommensein verwechselt werden. Er konnte meinen,an
die Liebe Gottes zu glauben, weil er sich auf menschlicher Ebene immer
akzeptiert fiihlte.

Zwischen diesen beiden Bedingungen besicht eine gewisse dialektische
Spannung. Jemand, der diesen Zusammenhang, némlich die wechselseitige
Beziehung, iibersieht, konnte sich ein zu vereinfachtes Bild von der wirk-
lichen Situation machen. Viktor E. Frankl macht eine bedeutsame Aussage
dariiber, wenn er schreibt: ,Die pandeterministische Sicht der Religion be-
hauptet, dafl das religiése Leben insofern festgelegt ist, als es von frithen
Kindheitserfahrungen abhingt und daff das Gottesverstidndnis vom erleb-
ten Vaterbild bestimmt ist. Im Gegensatz zu dieser Ansicht weifl man sehr
wohl, daf der Sohn eines Trinkers nicht unbedingt zum Trinker werden
muf}. Genau so gut kann ein Mensch dem schiddlichen Einfluf} eines furcht-
baren Vaterbildes Widerstand leisten und eine gesunde Beziehung zu Gott
herstellen. Nicht einmal das schlechteste Vaterbild braucht uns daran hin-
dern, in eine echte Verbindung mit Gott zu kommen; vielmehr schenkt ein
tiefes religioses Leben die notwendige Kraft, den Haf} gegen den eigenen
Vater zu tiberwinden. Anderseits braucht ein diirftiges religioses Leben
nicht in jedem Falle durch die Erfabrungen der Kindheit bedingt sein®’.

Der Autor fiigt diese Fufinote an: ,Eine von meinen Mitarbeitern in
einer Poliklinik in Wien durchgefiihrte statistische Umfrage in einer Re-

t Viktor E. Frankl, Man’s Search for Meaning — An Introduction to Logotherapy, Wa-
shington Square Press, New York, 11963, °1966, S. 209.



Piet van Breemen 8

prasentativgruppe ergab, dafl etwa ein Drittel der Patienten, die ein posi-
tives Vaterbild erlebt hatten, sich in ihrem spiteren Leben von der Religion
abwandten, wihrend es den meisten, die ein negatives Vaterbild erlebt
hatten, trotz dieser Erfahrung gelang, eine positive Haltung zu religiésen
Fragen einzunehmen.“

Das erste Kapitel meines Buches , Wie Brot das gebrochen wird“? ent-
hélt eine schlichte Meditation iiber dieses Thema ,Der Mut, sich zu beja-
hen als bejaht“. Nach den Reaktionen auf diese Botschaft lassen sich drei
verschiedene Gruppen von Menschen unterscheiden. Die erste Gruppe
sieht sofort eine ethische Verpflichtung: da gibt es jemanden, den ich nicht
akzeptieren kann, und ich mufl meine Haltung dndern. Diesen Menschen
mochte ich sagen, daf sie vorschnell zu dieser Schluffolgerung gekommen
sind. Wichtiger wire, sie wiirden sich zuerst einmal von der Tatsache, dafl
Gott sie so liebt, wie sie sind, tief durchdringen lassen; damit wiirde zu-
gleich die Grundlage geschaffen, spater den anderen zu bejahen so, wie er
ist. Eine zweite Gruppe bricht kurz vor dem entscheidenden Schritt des Ka-
pitels ab und verfallt in Selbstmitleid: ,/ck bin derjenige, der hier beschrie-
ben wird; ich bin derjenige, der nicht angenommen ist“. Diesen mochte ich
mit Nachdruck sagen, dafl es doch gerade die Absicht dieser Meditation ist,
bewufit zu machen, daf sie sehr wohl bejaht sind, und zwar bedingungs-
los. Zum Gliick gibt es noch eine dritte Gruppe; das sind diejenigen, die die
Botschaft im Kern erfassen und dadurch eine neue Dimension in ihrem Le-
ben entdecken oder tiefer hineinwachsen in das, was sie bereits glauben.

Im ersten Teil dieses Beitrages wurde die Notwendigkeit der Selbstbe-
jahung betont. Zusammenfassend konnen wir jetzt sagen, dafl die Selbst-
bejahung drei verschiedene Ausgangspunkte haben kann: sie kann einmal
das Ergebnis einer gewissen Selbstanalyse sein, das zu der Uberzengung
des eigenen Wertes fihrt; zum anderen kann die Selbstannahme sich auf
einen Vergleich mit anderen grinden, der den eigenen Wert (hoher oder
gleich) aufzeigt; schliefilich kann sie aus dem Glauben an Gottes bedin-
gungslose Bejahung erwachsen. Es eriibrigt sich zu sagen, dafl weder die
erste noch die zweite Ausgangsbasis der Selbstbejahung stabil ist, sondern
den Menschen hemmt und ihn aof sich selbst zuriickwirft. Nur die dritte
Ausgangsbasis fihrt zu der Wahrheit, die frei macht. Wenn Gott mich als
wertvoll betrachtet, dann brauche ich meinen Wert nicht mehr beweisen
oder mich selbst durchsetzen. Die Selbstbejahung als Akt des Glaubens
befreit vom Zwang zur Selbsthehauptung, von einer defensiven, negativen
Haltung anderen gegeniiber und von der Sucht nach den verschiedensten
Ersatzmitteln. Der Glaube gibt eine innere Freiheit, wie Paulus vor allem

% Piet van Breemen, Wie Brot das gebrochen wird, Echter Verlag, Wiirzburg, Frithjahr
1978.



»Der Mensch ist geschaffen .. .” 9

im 5. Kapitel des Galaterbriefes betont. Je tiefer ein Mensch erfafit, dafl
er wirklich von Gott bejaht ist, desto freier wird er. Die Indifferenz (der
innere, vom Glauben getragene Gleichmut), die nach I1gnatius von Loyola
im ,Prinzip und Fundament® seiner Exerzitien eine notwendige Konse-
quenz der Geschopflichkeit des Menschen ist, gehort wesentlich mit dazu,
daf ich bejahen kann, dafl Gott mich angenommen hat. Sie befdhigt uns,
diese Annahme im grauen Alltag zu leben.

4. Sicherlich ist Jesus selbst das beste Beispiel fiir die grofartige Wirkung
des Mutes, sich selbst zu bejahen als bejaht. Wir sollten ihn mit aller
Eindringlichkeit darstellen als den Menschen fiir andere, der niemals ver-
sucht hat, andere zu manipulieren oder auf Kosten anderer angenchm
zu leben; der vielmehr mit einem duflerst feinen Empfinden jedem das
Gefiihl gab, dafl er ganz und bedingungslos bejaht war, was auch immer
tatsichlich der Fall war. Mit einem tiefen Einfithlungsvermégen war er in
aufrichtiger Liebe jedem zugetan. Man kann sich erstaunt fragen, was
das Geheimnis dieser Fahigkeit war. Er 1af}t es eigentlich auf jeder Seite
des Evangeliums durchscheinen. Man lasse ihn nur einmal fiinf Minuten
zu Wort kommen, und man wird ihn von seinem Vater sprechen horen.
Sein Vater war ihm Ein und Alles. Die Liebe des Vaters war die Luft, die
er atmete und die Speise, von der er lebte (vgl. Joh 4, 34). Da er sicher und
bestindig aus der Bejahung des Vaters heraus lebte, war er ohne jede
Ichbezogenheit oder Befangenheit, fithlte er sich von keinem jemals be-
droht, sondern ging immer als Liebender auf die Menschen zu. Es ist
wichtig, die Verbindung zwischen der Beziehung Jesu zu seinem Vater und
seiner Beziehung zu den Menschen klar zu sehen. Die Liebe, die er be-
stindig von seinem Vater her erfuhr, war die Quelle der Liebe zu seinen
Mitmenschen. Weil er so tief im Vater verwurzelt war, konnte er so weit
hinausgehen zu allen Menschen.

5. In Ubereinstimmung mit der vorausgehenden Darlegung kann Siinde
als eine Weigerung, sich lieben zu lassen, verstanden werden. Es wird
zweckmifig sein, die beiden Ebenen zu unterscheiden, auf denen sie sich
vollzieht. Die erste fallt am meisten ins Auge, auf ihr finden wir die kon-
kreten siindigen Taten wie Verleumdung, Betrug, Diebstahl usw. Diese
konkreten Siinden sind aber nur das Ergebnis der Stinde der tieferen
Ebene, die im Abschirmen seiner selbst gegen die schopferische Liebe Got-
tes besteht. Man kann sagen, daf} alle Sinden auf der konkreten Ebene
Versuche sind, eine Liicke in unserem Leben zu schlieffen; von der tieferen
Ebene her konnen wir verstehen, dafl die Lucke gar nicht da sein brauchte.
Wir titen gut daran, Stinde nicht nur als ein moralisches Problem zu be-



Corona Bamberg 10

trachten (das wiirde bedeuten: wie die Stinden auf der konkreten Ebene),
sondern eher als eine tiefgreifende, falsche Lebensausrichtung. Wenn die
Liebe nicht das Innerste unseres Herzens erfiillt, wird die uns umgebende
Welt zu einer Bedrohung. Unsere Reaktionen darauf fithren zu vielen
Fehlhandlungen, die die konkreten Siinden ausmachen. Auf der tieferen
Ebene konnen wir die Menschen mit Pflanzen vergleichen, die selber ent-
scheiden konnen, ob sie sich der Sonne zuwenden wollen oder nicht. Die
Pflanze kann nicht anders, als sich immer der Sonne zuwenden, weil sie
ohne Sonnenlicht nicht wachsen kann. Aber wir konnen entscheiden, ob wir
uns dem Licht der Liebe Gottes zuwenden wollen und dadurch Leben und
Fruchtbarkeit von ihm empfangen, oder ob wir uns von dem Licht der
Liebe Gottes abwenden und dadurch unfruchtbar werden (was schlechthin
die Stinde konstituiert; vgl. Joh 15, 8).

6. Es scheint, dafl diese Padagogik des Glaubens einen direkten und ein-
fachen Zugang zum Gebet schafft. Sie betrachtet Gebet nicht in erster Linie
als Bittgebet, nicht einmal als Dank- und Lobgebet, sondern vor allem
als eine Aktivitdt (oder sollten wir sagen: eine Rezeptivitit), in der der
Mensch Gott Gott sein 1aft. Genauso wie Gott in seiner schopferischen
Liebe den Menschen Menschen sein laflt, will der Mensch als Antwort
darauf, dafl Gott Gott sei. Aber Gott ist Liebe (1 Joh 4, 8. 16). Deshalb
bedeutet Gott Gott sein lassen, sich von ihm lieben zu lassen. Indem wir das
Leben Jesu meditieren, kann das aktualisiert und realisiert werden.

Abraham und Maria

Zur Aktualitat der Urbilder unseres Glaubens

Corona Bamberg OSB, Abtei Herstelle

I. ,Glauben braucht Erfahrung*®

Die Glaubensfrage in der Kirche von heute ist mehr als in anderen Zeiten
vom Ruf nach Erfahrung gekennzeichnet. Wie aber kann man christlichen
Glauben erfahrbar machen, ohne seinen objektiven Charakter, seinen
Offenbarungsgehalt aufzulésen? Wie kann man das meditativ (im wei-
testen Sinn) oder sonstwie Erfahrbare und Erfahrene einbringen in die





