Katholische Meditation

Hans Urs von Balthasar, Basel

Trotz der deutlich kundgetanen Absicht des Verfassers, mit seinem Aufsatz ,Meditation
als Verrat?“ (,Geist und Leben“, Heft 4/1977) nicht abbauen, soudern aufbauen zu wol-
len, wurde in einigen Publikationsorganen einseitig und auch entstellend dariber refe-
riert. Es ging um das ,Christliche” in der christlichen Meditation. Alle Eindeutigkeit der
Unterscheidung entstammt der Klarheit des christlichen Aufirags. Jede andere Sicht —
psychologisch, religionsvergleichend, methodisch — kann und darf nur von Bedeutung sein,
wenn sie das ehrliche Gesprich mit dieser Grundsicht des Glaubens eingeht. Wir danken
dem Autor, dafl er seine Stellung noch einmal prizisiert und belegt hat und hoffen, fur
diese Zeitschrift Gesprichspartner zu finden, die andere Schichten an den vom Vf. im vor-
licgenden Aufsatz aufgezeigten Kriterien der christlichen Meditation messen werden.
Die Schriftleitung

1. Grundlagen

Alle katholische Meditation ist uniibersteigbar christologisch: in der unauf-
16slichen Einung zwischen Gott und Mensch in Christus liegt fir den ein-
zelnen Glaubenden wie fiir die Kirche innerhalb der Weltgeschichte der
Weg, die Wahrheit und das Leben. In Christus ist ununterscheidbar, was
historisch-inkarniert (,kategorial“) und was trinitarisch (,transzendental*)
ist. Er ist zugleich und untrennbar Gottes Praxis in der Welt {der wir nach-
folgen sollen) und des Menschen meditatives Sich-Eindenken in Gott (das
uns, wenn wir wollen und dabei sind, durch den Geist mit in den Vater
hineinnimmt).

Meditation im Alten Bund ist Einiibung in das endzeitlich Christologi-
sche: In Gottes ,, Weisung® (, Wahrspruch®, ,Gesetz® usf.) und ihrer Befol-
gung leuchtet gleichzeitig Gottes Antlitz auf, in der Ausfiihrung erweist
sich seine Wahrheit: ,Von ganzem Herzen suche ich dich, 1al mich nicht
weichen von deinen Geboten®; ,lafl leuchten tiber deinem Knecht dein
Antlitz und lehre mich deine Gebote“. Sie sind — als Gott selbst und das
gottgemafle Verhalten in der Welt betreffende Weisungen — immerwah-
render Gegenstand der Meditation des Frommen: ,Uber deinen Satzun-
gen will ich sinnen“; ,in der Nacht gedenke ich deines Namens, Herr, und
dein Gesetz will ich wahren®; ,dein bin ich, so gewahre mir Heil, denn
ich forschte nach deinen Befehlen“. Gottes Weisung und der ,,Gehorsam*®
ihr gegeniiber ist ,endlose Weite®, ,denn du gabst mir Leben durch sie®
(Ps 119).

Damit ist das Koordinatenkreuz fiir neutestamentliche Meditation vor-
gegeben. Von Jesu nidchtelangen Gebeten wissen wir nur indirekt, was uns
das , Vater unser®, das ,Hohepriesterliche Gebet®, die ,Passionsgebete®
ahnen lassen: Jesus lebt im tdtigen (,sich heiligenden®) Geschehenlassen



Katholische Meditation 29

des Willens des Vaters, dessen ,Name* oder ,Reich“ sich dadurch auf
Erden wie im Himmel ereignen und durchsetzen moge. Sein Sich-,Hin-
weihen® ist zugleich die ,Anbetung in Geist und Wahrheit®, Swie der
Vater sie sucht“: hingegebene, unterbreitete Existenz im Heiligen Geist
an den ewigen viterlichen und darin trinitarischen Willen.

Jesus ist die Identitit des von Gott der Welt zugesprochenen Heils (das
, Wort®, das ,Fleisch® geworden ist) mit dem diesem Heilswirken restlos
gehorsamen Menschen: sein ,Ich* und ,Selbst® ist identisch mit seiner
Sendung (missio im Geist), die nochmals identisch ist mit seinem ewigen
Hervorgang (processio) aus dem Vater im selben Geist. Wenn deshalb
Jesus meditiert, dann nicht iiber sein ,Selbst®, sondern, in der Realisierung
seines Auftrags, iiber den ihm zugrundeliegenden Heilswillen des
Vaters, wie der Geist in ihm ewig vermittelt. Anbetung des Vaters im
Geist ist untrennbar vom je-neuen Ja und Entschlufl zur iibernommenen
Sendung; beides ist eins im danksagenden Sich-hingeben-Lassen an die
Welt durch den Vater.

Wir Kreaturen sind nicht Gott, daher kommt uns die Erwahlung-Beru-
fung-Sendung ~ von Ewigkeit beschlossen (Eph 1, 3 f) — immer erst nach-
traglich zu (vgl. Maria, Paulus, die Propheten.). Aber in der Nachfolge
Christi haben wir uns nach seiner ,Form® mit unserer Sendung ,in
Christus® zu identifizieren, die unsere wahre, ewige Personalitat, unser
eigentliches ,Selbst“ ist. Dieser Akt der Bereitstellung unseres ganzen
Seins ist Glaube (Abraham), und zwar in Christus dankbar-liebender
Glaube (Paulus, Johannes), der sich dem Je-Grofieren, alles Verstehen
immer wieder Uberschreitenden zur Verfiigung stellt (,verstehen das iiber
alles Verstehen Hinausliegende“ Eph 3,19, ,im Herzen hin- und her-
wenden® das letztlich ,Unverstehbare®: Lk 2, 19; 2, 50-51; Mk 3, 33 usf.),
das aber Licht genug spendet fiir das gehorsame Verharren in der Sen-
dung.

Fiir uns Kreaturen ist der nicht iibersteigbare Urakt also ein ,Héren®
(,Schema Israel!“) des an uns gerichteten Wortes, das unsere Sendung und
damit unser wahres Sein enthilt, ein ,Horen“, das zugleich ,Sehen® der
Gestalt des fleischgewordenen Wortes in seiner Einfachheit ist. , Verein-
fachung®, wie Meditation sie fordert, ist deshalb katholisch nie Ergebnis
einer Abstraktion vom Sinnlich-Geschichtlichen, sondern ist Ausrdumung
des Herzens (,Armut im Pneuma®) von der verwirrenden Vielfalt der
,ungeordneten Neigungen“ zur ,,Ge-lassenheit” (apatheia im christlichen
Sinn, indiferencia), die Gottes Weisung, in der sein Sein anwest, an sich
und durch sich geschehen 1aft. Diese Weisung ist ihrer Herkunft und
Form nach immer trinitarisch-soteriologisch, sie zielt auf ein Sein und
Leben in Gottes Liebesgesinnung, wie Christus sie verwirklicht, fiir die



Hans Urs von Balthasar 30

Welt. Unmoglich kann sie auf einen ,,Ort“ in Gott zielen, wo sich dieser
noch nicht mit seinem Heilswillen fiir die Welt befafit, ja vielleicht noch
nicht trinitarisch verfaflt wire. Unméglich auch kann ein zeitweises Abge-
zogensein von der irdischen Bithne in Gott hinein (raptus) einen anderen
Sinn haben, als den Menschen mit tieferer, liecbenderer Einsicht in seine
christliche Sendung in der Welt zu erfillen (Paulus).

2. Gefahren

Das christologische Gleichgewicht katholischer Meditation ist, weil es so
gewaltige Dimensionen umspannt, fir den sindigen Menschen ein pre-
kires, und nur durch tiefe Demut, beharrliches Gebet und durch Gehorsam
kirchlich erfahrenen Lehrmeistern gegeniiber aufrecht zu erhalten. Es ist
wichtig, sich immer die méglichen, in der Geschichte kirchlicher Spiritualitét
auch wirklichen Gleichgewichtsstérungen vor Augen zu halten, die in
irgendeiner Beziehung von der evangelischen und damit katholischen
Norm abgewichen sind. Aber es ist schwierig, sie in Kiirze ohne Ver-
zerrungen zu schildern. Wir wollen es trotzdem versuchen.

(1) Gegen das Neue Testament verstofit sicherlich ein geradliniger (neu-
platonischer) ,Aufstieg“ von der , Praktiké“ (Ausibung der Tugend, vor
allem der Liebe) iiber die , Theoria Physike” (religiose Kosmosbetrachtung)
zur , Theologiké“ (ibernatirlicher Gottesschau), wie sie Evagrius Pontikus
lehrt: nie darf die Liebe Mittel zur Einiibung in irgendetwas werden, und
wire es die Gnosis Gottes.

In die gleiche ,neuplatonische“ Region gehort die von Evagrius ver-
langte und von sehr vielen nachgesprochene, ebenfalls neuplatonische
Lehre, zur Kontemplation miisse die Seele sich fortschreitend von allen
sinnlichen, imaginativen und schliefilich begrifflichen (,gegenstdndlichen®)
Inhalten befreien, um sich der Einfachheit Gottes anzugestalten; dahinter
steht eine anti-inkarnatorische Tendenz, den verklarten Christus mit dem
Heiligen Geist gleichzusetzen (was bei Origenes naheliegt). Man wird des-
halb auch der mittelalterlichen und von Johannes vom Kreuz weitergege-
benen Lehre nicht unbesehen beipflichten, rein ,intellektuelle® Visionen
stinden hoher als solche mit imaginativen Elementen (also z. B. die Visio-
nen Pauli im siebten Himmel hoher als die Apokalypse-Schau auf Patmos).
Nicht die abstraktive, sondern die ethische Lauterkeit der Seele (verbun-
den mit kirchlichem Gehorsam) wird sie vor Illusionen bewahren.

(2) Verwandt mit diesen Abwegen ist die (wiederum neuplatonische) An-
sicht, die Abziehung von dufleren Zerstreuungen und die innere Konzen-
tration fihre den Meditierenden zu einem Ansichtigwerden seines (von



Katholische Meditation 31

Gottes Gnade erleuchteten) Selbst (Evagrius), so dafl er durch sich als das
gereinigte ,Bild und Gleichnis Gottes“ hindurch das géttliche Urbild
betrachten konne (Gregor von Nyssa), oder wenigstens die Selbstschau
als eine Durchgangsstufe zur Betrachtung der gottlichen Wesenheit neh-
men miisse: so sorgfiltiger Augustin. (,Ascendat per semetipsum supra
semetipsum [,Er steige durch sich selbst #ber sich selbst hinaus“]: Richard
von St. Victor). ,In sich gehen® besagt in der Schrift Alten und Neuen
Bundes nicht intellektuelle konzentrierende Abstraktion, sondern ,,Um-
kehr“ des Herzens, ,Besinnung® des Suinders auf seine Entfremdung von
Gott und seiner Weisung. Wenn die Seele schon Gegenstand einer Be-
trachtung werden kann, dann als verdunkelte, niemals als im Licht von
Gnade und Tugend strahlende; sich bekehren heifit von vornherein von
sich wegsehen auf Gott und sein rufendes, wegweisendes Wort (in den
Exerzitien des hl. Ignatius gibt es Betrachtung seiner selbst nur in der
~Ersten Woche®, wo die Siindigkeit des eigenen Zustandes erwogen wird;
nachher nie mehr).

(8) Unevangelisch ist jede Theorie, die (wie die montanistische und mes-
salianische) eine psychologische Geist- oder Trost-Erfahrung zum Kiri-
terium fir Vorhandensein oder Intensitit des echten Glaubens macht.
Sowenig das Selbst ein Gegenstand der Meditation ist, sowenig sind es
Glaube-Hoffnung-Liebe, die vielmehr die loslassende Bewegung der
Seele von sich weg zu Gott hin bedeuten. Deshalb kann im lebendigen
Glaubensleben immer nur dialektisch von ,Erfahren und Nichterfahren®,
von ,Trost- und Trostlosigkeit (Exerzitienregeln) gehandelt werden;
echter Glaube mufl durch Nichterfahrung seiner selbst (durch Aszese)
geldutert werden zu so etwas wie Erfahrung Gottes; diese Dialektik lehren
in verschiedener Weise der Areopagite, Diadochos, Johannes vom Kreuz,
Ignatius usf. Luther wollte sich des loslassenden Glaubens reflexiv versi-
chern. Heute ist die gleiche Versuchung bei Pneumatikern grofl. Katholisch
kann ein Nichterfahrender auf der gleichen Stufe der Heiligkeit stehen wie
ein Erfahrender (deshalb auch ein Nicht-Mystiker auf der gleichen wie ein
Mystiker).

(4) Gegen die ausdriickliche Lehre Pauli verstofit, wer die Unterscheidung
nicht achtet, die Thomas von Aquin lichtvoll zwischen ,,Charismen® und
»Gaben des Heiligen Geistes“ macht. Charismen werden vom Geist ein-
zelnen Gldubigen zugunsten der kirchlichen Gemeinschaft verliehen; dazu
gehoren die auBergewdhnlichen mystischen Gnaden, die keiner von sich
aus anstreben und durch irgendwelche technische Praktiken eintrdnieren
soll. Es sind tbrigens, im christologischen Kontext, immer auch Passions-
gnaden, die als solche gar nicht eintridniert werden konnten. Technisch



Hans Urs von Balthasar 32

eintrinierte mystische Zustiande, die nichts mit der Passion Christi zu tun
haben, sind von vornherein christlich bedeutungslos. Von den Charismen
sind nach Thomas die ,dona Spiritus Sancti“ (die Gaben des Heiligen
Geistes) zu unterscheiden, die jedem lebendig Glaubenden und Liebenden
in irgendeiner Weise zuteil werden: als das Lebendigwerden des dreieini-
gen Lebens in der begnadeten Seele, und zwar im Alltag ebensosehr als
wahrend bestimmter Gebetszeiten.

Diese Unterscheidung wird uberall dort zu wenig beachtet, wo eine
Meditationslehre stufenformig (durch via purgativa-illuminativa-unitiva)
in eigentlich mystische Erfahrungen emporfithren will (vgl. nur die Reak-
tion Thereses von Lisieux gegen Teresa von Avila). Nochmals muf hier
erinnert werden, dafl christliche Selbstentduflerung niemals Technik auf
einen ,,Zustand“, auch nicht auf eine ,Seinsfithlung® hin, sondern immer
nur dienende Bereitstellung fir die ,, Weisung® des Herrn sein kann.

(5) Gegen das ganze Neue Testament verstofit die Lehre und Praxis, die
in der Person Christi nichts weiter sieht als einen ,primus inter pares®,
wobei das Streben des Christen einfach darin zu bestehen hitte, (wie)
Christus zu werden, sein Wesen einzuholen. (Die spaten Origenisten haben
mit ihrem ,Isochristismus® gewisse Ansdtze im Periarchon des Orige-
nes zu Ende gedacht.) Besonders gefahrlich wire hier, manche Formeln
Edkharts zu simplifizieren, die die ewige Geburt des Sohnes aus dem
Schof des Vaters gleichzusetzen scheinen mit der von Ewigkeit beschlosse-
nen Schépfung der Welt und gnadenhaften Neugeburt des Menschen aus
Gott. Die Folge solcher Gleichsetzung ist dann einerseits, dem geschaffe-
nen Menschen einen ebenso gottlichen Wesenskern (.Seelenfiinklein®)
zuzuschreiben wie dem ewigen Gottessohn, und diesen anderseits zu einem
bloflen Initiator zu machen, der ,als Erster Gott als seiner geschichtlichen
Person innewohnend erfubr und sichtbar werden lief“ (Dirckheim). So
hat schon Fichte und haben spater die Nazis Eckhart ausgelegt. Hier liegt
aber auch die so folgenreiche Gefahr Schleiermachers — Jesus als die
exemplarisch gotthaltige ,Personlichkeit”! —, deren Auswirkungen bis zu
Harnack usf. man kennt.

Will man innerhalb der christlichen Tradition bleiben (was Edkhart
sicher wollte), so ist an einer Christologie, die in Christus das menschge-
wordene Wort Gottes an uns sieht, nicht zu riitteln. Nie wird ein von
diesem Wort angesprochener, begnadeter und berufener Mensch sich mit
ihm im Wesen gleichsetzen diirfen.

(6) Im Mysterium des Kreuzes als realer Ubernahme unserer Schuld durch
Christus, was unser reales Sein in ihm und sein reales Sein in uns (die
Eudharistie) einschliefit, in der Auferstehung Jesu als Verewigung seines



Katholische Meditation 33

Materiell- und Geschichtlichseins, in den Sakramenten, die seine histo-
rische Existenz pneumatisch universalisieren und fiir alle Zeiten und
Situationen erheblich machen, verlieren die kantischen Begriffe von ,kate-
gorial“ und ,transzendental® jede theologisch-spirituelle Anwendbarkeit.

Das gleiche Mysterium besagt, dafl der Anruf Gottes an uns, dessen
objektives Voraussein in Gottes historischer Heilstat, im Evangelium,
in der Kirche (und ihrem Lehramt), in der Rechtfertigung durch den Glau-
ben nie einholbar ist, uns zugleich in unserem Innersten trifft, da Christus
durch Kreuz, Eucharistie, Pneuma in uns lebt und durch unser ganzes
Sein hindurch anruft. Unser Raumschaffen fiir ihn ist immerfort zweier-
lei: einerseits meditative wie praktische Anerkennung unserer geschépf-
lichen Nichtigkeit angesichts der unvergleichlichen Fille g6ttlich-trinitari-
schen Seins, das sich uns von oben, von auffen und von innen mitteilt, aber
ebenso meditative wie praktische Anerkennung unserer Sindhaftigkeit,
die uns immer tiefer bewufit wird, je mehr wir vor uns und in uns das
Antlitz des Gekreuzigten ausforschen, in dessen Verlassenheitsschrei
wir héren, wie gottverlassen und von Liebe leer wir in Wirklichkeit waren
und ohne ihn immer wieder sind. So dal es (mir wenigstens) fiir einen
Christen blasphemisch erscheint, zu behaupten, dort, ,,wo das wahre Selbst
aufersteht”, begegneten ,sich in neuer Kommunikation der Tiefe ... das
Lacheln des erleuchteten Buddha und das Antlitz des gekreuzigten Jesus®
(was H. Waldenfels zu insinuieren scheint).

Man wird an diesen (allzu gedriangten) Andeutungen erkannt haben, daf§
katholische Meditation in ihrer bald zweitausendjahrigen Geschichte
immer schon von verschiedenen, aber deutlich konvergierenden Anfech-
tungen heimgesucht worden ist, wie sie ihr heute neu aus dem Raum &st-
licher Meditation zuteil werden. In ecinem fritheren Aufsatz (,Meditation
als Verrat®) wurde gezeigt, dal dort, wo der Christ diesen Versuchungen
erliegt, er das menschgewordene Gnadenwort Gottes wirklich verrat.
Hier sollte ergdnzend deutlich geworden sein, wie tief die — immer glei-
chen — Versuchungen der christlichen Meditation schon seit den ersten
Jahrhunderten gewesen sind!. Dennoch ist der Mafistab des Evangeliums
1 Dabei darf nicht vergessen werden, welche Rolle die Versuchung der christlichen Schrift-
steller gespielt hat, den ,Heiden® zu zeigen, daf sie dasselbe wie diese auch und besser
konnen, oft, indem sie ein nichtchristliches Vokabular iibernahmen, um damit christliche In-
halte auszusagen, aber ohne die Stimmigkeit zwischen Inhalt und Ausdruck kritisch genug
zu bedenken, oft auch, indem sie mit neuplatonisch-stoischen ,mystischen® Termini christ-
liche Mysterien drapierten, die sie selber nicht sonderlich ,mystisch“ erlebt hatten. Man
wird zum Beispiel sehr skeptisch sein diirfen, ob die Theorie von der Selbstanschauung
der Seele bei Gregor von Nyssa (im ,Wetibewerb“ mit Plotin entwickelt) bei ihm einer

realen Erfahrung entspricht. Das Verhiltnis der Glaubenserfahrung des Areopagiten
zur Mystik des Proklus bleibt kontrovers. Uber die so nachhaltig wirkende Meditations-



Hans Urs von Balthasar 34

stets gegenwartig, so dal man den Kopf nicht zu verlieren und das Kind
nicht mit dem Bad auszuschiitten braucht, wie es etwa E. Brunner in sei-
nem Anti-Schleiermacher-Buch ,Die Mystik und das Wort“ getan hat.
Gerade das ,Wort*“ ist es ja, das, wenn nicht ,die Mystik“, so doch die
Meditation immer neu fordert. Es offenbart sich in einer ,,0konomischen®
(die gottliche ,Heilsplanung® betreffenden) Vielheit von Aspekten —
den Situationen der Heilsgeschichte, des Lebens, Leidens, Auferstehens
Jesu und aller mit seinem Erscheinen zusammenhidngenden Geschichts-
ereignissen, die nicht durch , Abstraktion® auf eine Einheit zurickgefiuhrt
werden konnen und diirfen, weil in Jesus die unfafiliche gottliche Einheit
gerade in der Vielfalt immer tiefer erkannt werden will. Und dies nicht
nur, weil die Vielheit der geschopflichen Welt wie ein zerbrochener Spiegel
die gottliche Einheit in tausend Fragmenten widerstrahlt, sondern weil
Gottes Einheit so sehr ewiges Leben ist, dafl sie iiber alle unsere Einheits-
begriffe hinaus Hingabe und Einung ist zwischen Vater, Sohn und Geist.
Davon spricht zu uns das Wort und bezeugt es in allen Situationen unseres
Lebens, und diesem Wort ist zu lauschen, damit wir ,nicht mehr uns
selber leben, sondern ihm, der fiir uns gestorben und auferstanden ist“.
Wir mochten dies durch ein paar Sitze aus den Aufzeichnungen einer
Klarissin? erldutern, deren Bedeutung wir damit nicht iibersteigern wol-
len, die aber den genauen Punkt verdeutlicht, auf den es bei katholischer

lehre Richards von St. Victor mit ihren sechs Stufen urteilt Maréchal: ,rien n’ indique que
son expérience personnelle se soit étendue jusqu'au sommet des voies mystiques®, das
Gegenteil sei vielmehr wahrscheinlich (Psychologic des Mystiques 1T, 1939, 257). Eckbarts
Verwendung der neuplatonischen Tradition als Ausdruck dhristlicher Glaubens-Erfahrung
stellt ein wohl unlésbares Sprachproblem, desgleichen der Riickgriff Johannes' vom
Kreuz auf die Begrifflichkeit der neuplatonisierenden Viter, zumal Gregors I.; hier wird
die Kluft zwischen der katholischen Kreuzeserfahrung (Subida II 22) und dem dariiber
gestilpten Schema Reinigung-Erleuchtung-Einigung vollends tragisch: als ob die Er{ah-
rung des Mitgekreuzigt-Seins und damit der Gottverlassenheit in einem christlichen
Leben nicht gerade das letzte irdische Stadium sein kdnnte! Vgl. Bernanos’ ,Dialogues®.
Dic Beispiele wiren leicht vermehrbar; sie offenbaren, wie prekir der Versuch ist, das
klare biblische Worte (dessen geschichtlicher und geographischer Standort fiir das Chri-
stusereignis hier kaum eine Rolle spielt} in anderswo gewachsene Meditationsformen zu
ibertragen, auch wenn ihre Gebraucher angewiesen werden, durch sie hindurch das bibli-
sche Wort zu betrachten.

2 Louisa Jacques (1901-1942) — im Kloster Marie de la Trinité — Konvertitin, wegen
schlechter Gesundheit von vielen Kldstern abgewiesen, fand endlich 1939 bei den Klarissen
in Jerusalem Aufnahme. Sie vernahm innere Weisungen des Herrn, die sie fiir ihren
Beichtvater aufzeichnete. Sie starb 1942. Vgl. Soeur Marie de la Trinité (Louisa Jacques),
Beyrouth 1948 (mit Imprimatur des lat. Patriarchen von Jerusalem), Mecheln 2. Aufl. 1947/
48. Deutsch: San Damiano-Verlag, Fribourg 1950, unter dem Titel ., Jesus — Ihn horet!
Uberarbeitete neue franzésische Ausgabe in Vorbereitung. — Uber die mystische Qualifi-
zierung der folgenden Worte soll hier kein Urteil gefallt werden; sic stchen als Zeugnis
fiir eine dem Evangelium konforme Glaubenserfahrung.



Katholische Meditation 35

Meditation ankommt. Dasselbe wire z. B. auch aus der ,Nachfolge
Christi“ oder aus den ignatianischen ,Geistlichen Ubungen® erweisbar
gewesen.

3. Texte

,Mich entdecken, mich kennenlernen, mich empfangen und dann zu mir
kommen: das ist der einzige Sinn jedes Lebens.“ ,,Willst du mich lieben,
so denke an mich. Um an mich zu denken, liebe mich. Denke an das, was
du von mir weiflt: so wird deine Liebe wachsen und dir tiefere Einsicht
verleihen.”

,Ich bin die Quelle. Komm zur Quelle. Sie ist unerschépflich. Mach Stille
um dich her und in dir. Lafl deine Begierden fahren. Nimm stattdessen
meine Begierden und Gesinnungen an, dann wird meine Freude dich heim-
suchen, sogar in den dichtesten Finsternissen.“ ,Steigt hinab auf den
Grund, den untersten Grund eurer selbst: dort werdet ihr mich finden.
Breitet Stille aus auf dem Grund eurer selbst: dann werdet ihr mich horen.
Hort auf mich und tut, was ich euch sage: dann werde ich euch verwan-
deln.“ ,Im Gegensatz zu den menschlichen Méchten, die sich selber auf-
dringen, drdnge ich mich nie auf; nur leise biete ich meinen Geist an.
Empfingt man mich, so schenke ich mehr. Wenn alle andern Stimmen
verstummt sind, konnt ihr die meinige horen.*

,Man fleht mich um Hilfe an, aber nur selten fragt man nach meinen
Wiinschen und horcht auf mich. Thr speist mich ab mit dem, was ihr zu
geben geruht; nach meinem Begehren zu fragen erscheint euch verlo-
rene Zeit. Und doch wire es das erste, was eure Zeit fullen mafite.” ,, Weil
ihr statt meiner redet, horen so viele meine Stimme nicht. Wiifitet ihr
doch, wieviel ibr durch Schweigen erreichen konntet!

»1ch rede zu jeder Seele. Wenn manche mich nicht vernehmen, so weil
sie nicht auf mich horchen.” ,Ich ziehe alle an mich, lade alle ein. Viele
vernehmen nichts, viele horen nicht zu. Ich, der ich euch nie enttiusche,
werde unaufhorlich enttiuscht. ,, Jeden rufe ich an, jedem antworte ich
auf die eine oder andere Weise. Aber nur wer mich sucht, entdeckt mich.“
»Lausche fiir jene, die meine Stimme nicht héren wollen.“

»1ch bin schlichter als du, ich, die ewige Weisheit. Mit mir im Gesprich
sein, immerfort mir geeint sein, ist leicht. Die Liebe geniigt dazu. Die Liebe
zu allen Geschopfen um meinetwillen, und zu mir mehr als zu allen Ge-
schopfen. Es geniigt, mir zuzuhéren und zu tun, was ich sage.“ ,Weil ich
dir so einfache Dinge sage — je zu dem, was gerade vorfallt — meinst du,
du fl6fitest dir diese Gedanken selber ein. Mein Kind, was du dir selber
sagen wiirdest wie frither in deinen Meditationen, wiren kompliziertere



Hans Urs von Balthasar 36

Dinge.“ ,Ich bin euch sehr nah, inwendig, und sehr einfach. Ihr sucht mich
zu weit weg, wie einen unzuginglichen Gott. Deshalb geht ihr an mir
vorbei und fiihlt nicht den unendlichen Duft meiner Gegenwart in eurer
Seele.

»Ich bin da in vollkommenem Schweigen, vollkommener Geduld. Wiirde
deine Stimme versuchen, von mir zu sprechen, sie kénnte die meine ver-
decken. Besser ist ehrfiirchtiges Schweigen, worin man mir zuhoren kann.*
»Es ist nicht nétig, daf ich immer mit Worten rede: genug, wenn du mir
lauschest. Es ist nicht notig, daBl du mich siehst: genug, wenn du mich
anschaust, wenn die Augen deiner Seele in mich eingetaucht bleiben.®
»Lausche auf mein Schweigen: auf diese Weise ziemt es sich, Gott anzu-
beten.®

»In den meisten Seelen begegne ich einem Tumult. Tumult des Ehr-
geizes, der personlichen Interessen, der ausschlieRenden Zuneigungen, der
Kritik iiber andere und der Vergleiche mit ihnen, der zeitlichen Sorgen, die
den Glaubensgeist ersticken. Ich mochte in euch einem Schweigen begegnen,
so unendlich wie der Ozean, wie Gottes Majestdt. Dann wiirdet ibr aus
eurer tiefsten Seele eine leise Stimme aufsteigen horen: das bin ich. Ich,
der in euch wiedergeboren werden will. Leiht mir eure Menschheit.“ , Auf
mich horchen besagt: euren ganzen Verstand dransetzen, meine Hand-
lungsweise zu begreifen und sie nachzuahmen, meine Gesinnungen und
Wiinsche zu teilen.” ,Euer Hochmut schadet eurer Reinheit mehr als eure
Siinden, da er sich selber nicht eingestehen will. Dann kann meine Gnade
nur schwach in euch wirken. Thr meint, ich sei weit weg, ihr sucht mich in
der Ferne, und dabei bin ich nah bei euch.“ ,Ich bin schlicht und nah. Um
zu mir zu gelangen, mufit du abtragen, ausschalten, auswiahlen, weglegen,
was du in dir aufler mir angehduft hast. Wenn du schlicht wirst wie ein
Kind: wo bleiben die Hindernisse?“ ,Meine Jiinger sollten sich von allem
16sen, auler von mir.“ ,Gib, vereinfache dein Leben, mache dich frei. Sei
ganz arm, um ganz mein zu sein.

» Wer kann mich lieben, ohne mir nachfolgen zu wollen? In meinem
Menschenleben habe ich mich nachahmbar gemacht, und ich habe mein
Wirken in mein eucharistisches Leben hinein verewigt: da kann man die
Art meines Handelns nachahmen.” ,Die mich lieben, sollten sich zur
Sithne anbieten, indem sie das nachahmen, was ich in meinem eucharisti-
schen Dasein erstrebe. ,Wie konnt ihr die Wohltaten meiner Kom-
munion empfangen, wenn ihr tagsiiber nicht untereinander kommuniziert
habt durch Ertragen eurer Fehler, in der briiderlichen Liebe?“ ,Je ver-
sohnlicher du mit deinen Schwestern umgehst, desto besser wirst du meine
Stimme vernehmen.“ ,Ich bin im Altarssakrament, in Realprdsenz. Ich
bin auch, in Realprésenz, in jeder Seele lebendig, die im Stand der Gnade



Katholische Meditation 37

ist. Warum betet ihr nicht im Geist meine Gegenwart im Néchsten an?
Der Nachste bin immer ich: der ich (im anderen) euch bitte oder beschenke.
Die heilige Dreifaltigkeit ist in seiner Seele. Wird sie durch Siinde daraus
vertrieben, so helft eurem Nichsten, sie zu empfangen, indem ihr ihn
behandelt, als lebte sie schon in thm.“

»Mein Kind, du trittst nie allein vor Gott hin: in dir lebt die heilige
Dreieinigkeit, lebt auch eine Parzelle der ganzen Kirche. Du bist Glied
einer riesigen Kette, hast die Gnade derer empfangen, die dir vorausgin-
gen, und eine grofle Zahl Glieder wird dir folgen. Ihr seid alle mit-
einander solidarisch, und das fur die Ewigkeit.“ ,Die Wahrheit ist in der
Kirche. Gegen die Wahrheit fehlen heifit sich gegen die Kirche verfehlen.
Die Kirche bin ich.“

»1ch allein gebe den Menschen und ihren Werken das Leben. Ich bin der
Weinstodk, ihr seid die Reben. Um zu begreifen, was ich fordere, mufl man
sein eigenes Denken und Wollen den Gedanken und Wiinschen unter-
werfen, die ich euch gebe, um euren Geist zu erleuchten. Auch ich habe nur
den Willen des Vaters getan. ,Viele gibt es, die ohne es zu wissen mich
kennen und zu meiner Familie gehéren, weil sie tun, was ich erbeten habe —
an den Taten erkenne ich die meinen, jene, die meine Stimme vernommen
haben.“

»Ich habe der Menschheit mein Blut hingegeben und fahre fort, ihr
meinen Geist, mein Denken, das Beste meiner Einsichten preiszugeben.
Verstehst du? Gottes Denken wird dem Menschen ausgeliefert. Ich gebe
es ihm nicht nur, ich flofe es ihm ein, auf dafl er mir ahnlich werde und
Gott gefalle.“ ,Ich bin sosehr in dir, dal ich gerube, du zu werden, um
dich vollkommener zu gewinnen. Ich bin aber auch auerhalb deiner. Wenn
ich schweige, dann fiihlst du die Leere und weiflt, dafl du mich nicht er-
setzen kannst, und so hast du den Beweis, daf} ich, dein Erretter, zu dir
rede.”

» Wenn du mir dein Leben darreichst, gibt mir das nicht viel; es ist nur
Menschliches. Bringe mir das Erbarmen dar, das ich dir erweise, meine
Liebe, meine Wiinsche. Das ist es, was der Vater in dir betrachtet. Und
mein Gebet. Er erhort mich immer.“ , Wifltet ihr, wie sehr ich selber in
euch bete.

»Ja, geben ist seliger als empfangen. Aber weilit du auch, dafl sich aus
Liebe berauben lassen seliger ist als empfangen?“ ,Siehst du: was ihr
euch selber nehmen mochtet, das konnt ihr nicht greifen — aber was ihr mir
gebt, das erstatte ich euch zurick.“ ,Deine Seele soll sich verzehren in
Nachahmung meines eucharistischen Lebens, in Schweigen und Vergessen-
sein, in Selbsthingabe und dauernder Fiirbitte, jede Gelegenheit zur Sithne
freudig wahrnehmend.“



Albert Keller 38

,Mein Kind, du gehorst der heiligen Dreieinigkeit. Der Vater hat dich
geschaffen, um dich dem Sohn zu schenken, der dich losgekauft hat, um
dich dem Vater zu schenken und dem Heiligen Geist, der deine Seele
verwandelt. Du nimmst teil am Leben der Dreieinigkeit durch die in dir
wirkenden Gnaden, durch die Sakramente und durch deinen Zustand des
Gehorsams und der Abhingigkeit von Gott. Die Dreieinigkeit geruht,
sich ihren Geschopfen zu schenken.®

(Am Fest der Trinitat) ,Gott ist Gabe — Gabe — Gabe — Gott ist
Einigung“s.

3 Man wird bemerkt haben, wie positiv (kataphatisch) hier — in Nachahmung der bibli-
schen Sprache — geredet wird. Gegeniiber dem am Rande des Nichts weilenden ,Seins®
der Kreatur (vgl. Jes 40, 15) ist Gott das Vollmafl der Wirklichkeit (in welchen Nuancen
des Verbums Sein man Gottes Selbstaussage Ex 3, 14 immer wiedergeben mag). Normal
und legitim ist, daB eine vom innerweltlich begegnenden Seienden (ta onta) zum Abso-
luten aufsteigende Meditation das letztere (apophatisch) als Nicht-sein anspricht, um den
unermeBlichen qualitativen Abstand zu kennzeichnen. Wo aber Meditation das von Gott
absteigende Offenbarungswort betrachtet, ist es angemessen, dafl das iberwiltigende
Anderssein der ewigen Liebe in ihrer Majestat sich kataphatischer Rede bedient und uns
in ein (apophatisches) Schweigen von Glaube und Anbetung verweist, in dem wir durch
Gottes Gnade allererst etwas héren und in etwa verstehen kénnen. Im fleischgewordenen
Wort wird dies alles evident und alles apophatische Reden von ihm unméglich.

Zur ,,Unterscheidung der Geister«
in den Ignatianischen Exerzitien

Albert Keller SJ, Miinchen

Ignatius von Loyola umreifit das Ziel der Exerzitien in der ,ersten Anwei-
sung“ zu seinen ,Geistlichen Ubungen®, die er dort als ein Verfahren
beschreibt, , die Seele vorzubereiten und dazu bereit zu machen (disponer),
alle ungeordneten Neigungen (affectiones) von sich zu entfernen, und nach-
dem sie abgelegt sind, den gottlichen Willen zu suchen und zu finden in der
Ordnung (dispositién) des eigenen Lebens zum Heil der Seele“!. Die , dis-
position® besteht nicht sosehr in einzelnen guten Vorsitzen, sondern viel-

! Die Exerzitientexte werden mit Angabe der Randnummer zitiert nach: Ignatius von
Loyola. Geistliche Ubungen. Ubertragung aus dem spanischen Urtext, Erklirung der 20
Anweisungen von Adoif Haas SJ. Herderbiicherei 276, Freiburg 1967.





