
Katholische Meditation 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Trotz der deutlich kundgetanen Absicht des Verfassers, mit seinem Aufsatz •Meditation 
als Verrat?" (•Geist und Leben", Heft 4/1977) nicht abbauen, sondern aufbauen zu wol- 
len, wurde in einigen Publikationsorganen einseitig und auch entstellend darüber refe- 
riert. Es ging um das •Christliche" in der christlichen Meditation. Alle Eindeutigkeit der 
Unterscheidung entstammt der Klarheit des christlichen Auftrags. Jede andere Sicht - 
psychologisch, religionsvergleichend, methodisch - kann und darf nur von Bedeutung sein, 
wenn sie das ehrliche Gespräch mit dieser Grundsicht des Glaubens eingeht. Wir danken 
dem Autor, daß er seine Stellung noch einmal präzisiert und belegt hat und hoffen, für 
diese Zeitschrift Gesprächspartner zu finden, die andere Schichten an den vom Vf. im vor- 
liegenden Aufsatz aufgezeigten Kriterien der christlichen Meditation messen werden. 

Die Schriftleitung 

1. Grundlagen 

Alle katholische Meditation ist unübersteigbar christologisch: in der unauf- 
löslichen Einung zwischen Gott und Mensch in Christus liegt für den ein- 
zelnen Glaubenden wie für die Kirche innerhalb der Weltgeschichte der 
Weg, die Wahrheit und das Leben. In Christus ist ununterscheidbar, was 
historisch-inkarniert (•kategorial") und was trinitarisch (•transzendental") 
ist. Er ist zugleich und untrennbar Gottes Praxis in der Welt (der wir nach- 
folgen sollen) und des Menschen meditatives Sich-Eindenken in Gott (das 
uns, wenn wir wollen und dabei sind, durch den Geist mit in den Vater 
hineinnimmt). 

Meditation im Alten Bund ist Einübung in das endzeitlich Christologi- 
sche: In Gottes •Weisung" (•Wahrspruch", •Gesetz" usf.) und ihrer Befol- 
gung leuchtet gleichzeitig Gottes Antlitz auf, in der Ausführung erweist 
sich seine Wahrheit: •Von ganzem Herzen suche ich dich, laß mich nicht 
weichen von deinen Geboten"; •laß leuchten über deinem Knecht dein 
Antlitz und lehre mich deine Gebote". Sie sind - als Gott selbst und das 
gottgemäße Verhalten in der Welt betreffende Weisungen - immerwäh- 
render Gegenstand der Meditation des Frommen: •Über deinen Satzun- 
gen will ich sinnen"; •in der Nacht gedenke ich deines Namens, Herr, und 
dein Gesetz will ich wahren"; •dein bin ich, so gewähre mir Heil, denn 
ich forschte nach deinen Befehlen". Gottes Weisung und der •Gehorsam" 
ihr gegenüber ist •endlose Weite", •denn du gabst mir Leben durch sie" 
(Psll9). 

Damit ist das Koordinatenkreuz für neutestamentliche Meditation vor- 
gegeben. Von Jesu nächtelangen Gebeten wissen wir nur indirekt, was uns 
das •Vater unser", das •Hohepriesterliche Gebet", die •Passionsgebete" 
ahnen lassen: Jesus lebt im tätigen (•sich heiligenden") Geschehenlassen 



Katholisdie Meditation 29 

des Willens des Vaters, dessen •Name" oder •Reich" sich dadurch auf 
Erden wie im Himmel ereignen und durchsetzen möge. Sein Sich-•Hin- 
weihen" ist zugleich die •Anbetung in Geist und Wahrheit", •wie der 
Vater sie sucht": hingegebene, unterbreitete Existenz im Heiligen Geist 
an den ewigen väterlichen und darin trinitarischen Willen. 

Jesus ist die Identität des von Gott der Welt zugesprochenen Heils (das 
•Wort", das •Fleisch" geworden ist) mit dem diesem Heilswirken restlos 
gehorsamen Menschen: sein •Ich" und •Selbst" ist identisch mit seiner 
Sendung (missio im Geist), die nochmals identisch ist mit seinem ewigen 
Hervorgang (processio) aus dem Vater im selben Geist. Wenn deshalb 
Jesus meditiert, dann nicht über sein •Selbst", sondern, in der Realisierung 
seines Auftrags, über den ihm zugrundeliegenden Heilswillen des 
Vaters, wie der Geist in ihm ewig vermittelt. Anbetung des Vaters im 
Geist ist untrennbar vom je-neuen Ja und Entschluß zur übernommenen 
Sendung; beides ist eins im danksagenden Sich-hingeben-Lassen an die 
Welt durch den Vater. 

Wir Kreaturen sind nicht Gott, daher kommt uns die Erwählung-Beru- 
fung-Sendung - von Ewigkeit beschlossen (Eph 1, 3 f) - immer erst nach- 
träglich zu (vgl. Maria, Paulus, die Propheten.). Aber in der Nachfolge 
Christi haben wir uns nach seiner •Form" mit unserer Sendung •in 
Christus" zu identifizieren, die unsere wahre, ewige Personalität, unser 
eigentliches •Selbst" ist. Dieser Akt der Bereitstellung unseres ganzen 
Seins ist Glaube (Abraham), und zwar in Christus dankbar-liebender 
Glaube (Paulus, Johannes), der sich dem Je-Größeren, alles Verstehen 
immer wieder Überschreitenden zur Verfügung stellt (•verstehen das über 
alles Verstehen Hinausliegende" Eph 3, 19, •im Herzen hin- und her- 
wenden" das letztlich •Unverstehbare": Lk 2, 19; 2, 50-51; Mk 3, 33 usf.), 
das aber Licht genug spendet für das gehorsame Verharren in der Sen- 
dung. 

Für uns Kreaturen ist der nicht übersteigbare Urakt also ein •Hören" 
(•Schema Israel!") des an uns gerichteten Wortes, das unsere Sendung und 
damit unser wahres Sein enthält, ein •Hören", das zugleich •Sehen" der 
Gestalt des fleischgewordenen Wortes in seiner Einfachheit ist. •Verein- 
fachung", wie Meditation sie fordert, ist deshalb katholisch nie Ergebnis 
einer Abstraktion vom Sinnlich-Geschichtlichen, sondern ist Ausräumung 
des Herzens (•Armut im Pneuma") von der verwirrenden Vielfalt der 
•ungeordneten Neigungen" zur •Ge-lassenheit" (apatheia im christlichen 
Sinn, indiferencia), die Gottes Weisung, in der sein Sein anwest, an sich 
und durch sich geschehen läßt. Diese Weisung ist ihrer Herkunft und 
Form nach immer trinitarisch-soteriologisch, sie zielt auf ein Sein und 
Leben in Gottes Liebesgesinnung, wie Christus sie verwirklicht, für die 



Hans Urs von Balthasar 30 

Welt. Unmöglich kann sie auf einen •Ort" in Gott zielen, wo sich dieser 
noch nicht mit seinem Heilswillen für die Welt befaßt, ja vielleicht noch 
nicht trinitarisch verfaßt wäre. Unmöglich auch kann ein zeitweises Abge- 
zogensein von der irdischen Bühne in Gott hinein (raptus) einen anderen 
Sinn haben, als den Menschen mit tieferer, liebenderer Einsicht in seine 
christliche Sendung in der Welt zu erfüllen (Paulus). 

2. Gefahren 

Das christologische Gleichgewicht katholischer Meditation ist, weil es so 
gewaltige Dimensionen umspannt, für den sündigen Menschen ein pre- 
käres, und nur durch tiefe Demut, beharrliches Gebet und durch Gehorsam 
kirchlich erfahrenen Lehrmeistern gegenüber aufrecht zu erhalten. Es ist 
wichtig, sich immer die möglichen, in der Geschichte kirchlicher Spiritualität 
auch wirklichen Gleichgewichtsstörungen vor Augen zu halten, die in 
irgendeiner Beziehung von der evangelischen und damit katholischen 
Norm abgewichen sind. Aber es ist schwierig, sie in Kürze ohne Ver- 
zerrungen zu schildern. Wir wollen es trotzdem versuchen. 

(1) Gegen das Neue Testament verstößt sicherlich ein geradliniger (neu- 
platonischer) •Aufstieg" von der •Praktike" (Ausübung der Tugend, vor 
allem der Liebe) über die •Theoria Physike" (religiöse Kosmosbetrachtung) 
zur •Theologike" (übernatürlicher Gottesschau), wie sie Evagrius Pontikus 
lehrt: nie darf die Liebe Mittel zur Einübung in irgendetwas werden, und 
wäre es die Gnosis Gottes. 

In die gleiche •neuplatonische" Region gehört die von Evagrius ver- 
langte und von sehr vielen nachgesprochene, ebenfalls neuplatonische 
Lehre, zur Kontemplation müsse die Seele sich fortschreitend von allen 
sinnlichen, imaginativen und schließlich begrifflichen (•gegenständlichen") 
Inhalten befreien, um sich der Einfachheit Gottes anzugestalten; dahinter 
steht eine anti-inkarnatorische Tendenz, den verklärten Christus mit dem 
Heiligen Geist gleichzusetzen (was bei Origenes naheliegt). Man wird des- 
halb auch der mittelalterlichen und von Johannes vom Kreuz weitergege- 
benen Lehre nicht unbesehen beipflichten, rein •intellektuelle" Visionen 
stünden höher als solche mit imaginativen Elementen (also z. B. die Visio- 
nen Pauli im siebten Himmel höher als die Apokalypse-Schau auf Patmos). 
Nicht die abstraktive, sondern die ethische Lauterkeit der Seele (verbun- 
den mit kirchlichem Gehorsam) wird sie vor Illusionen bewahren. 

(2) Verwandt mit diesen Abwegen ist die (wiederum neuplatonische) An- 
sicht, die Abziehung von äußeren Zerstreuungen und die innere Konzen- 
tration führe den Meditierenden zu einem Ansichtigwerden seines (von 



Katholische Meditation 31 

Gottes Gnade erleuchteten) Selbst (Evagrius), so daß er durch sich als das 
gereinigte •Bild und Gleichnis Gottes" hindurch das göttliche Urbild 
betrachten könne (Gregor von Nyssa), oder wenigstens die Selbstschau 
als eine Durchgangsstufe zur Betrachtung der göttlichen Wesenheit neh- 
men müsse: so sorgfältiger Augustin. (•Ascendat per semetipsum supra 
semetipsum [•Er steige durch sich selbst über sich selbst hinaus"]: Richard 
von St. Victor). •In sich gehen" besagt in der Schrift Alten und Neuen 
Bundes nicht intellektuelle konzentrierende Abstraktion, sondern •Um- 
kehr" des Herzens, •Besinnung" des Sünders auf seine Entfremdung von 
Gott und seiner Weisung. Wenn die Seele schon Gegenstand einer Be- 
trachtung werden kann, dann als verdunkelte, niemals als im Licht von 
Gnade und Tugend strahlende; sich bekehren heißt von vornherein von 
sich wegsehen auf Gott und sein rufendes, wegweisendes Wort (in den 
Exerzitien des hl. Ignatius gibt es Betrachtung seiner selbst nur in der 
•Ersten Woche", wo die Sündigkeit des eigenen Zustandes erwogen wird; 
nachher nie mehr). 

(3) Unevangelisch ist jede Theorie, die (wie die montanistische und mes- 
salianische) eine psychologische Geist- oder Trost-Erfahrung zum Kri- 
terium für Vorhandensein oder Intensität des echten Glaubens macht. 
Sowenig das Selbst ein Gegenstand der Meditation ist, sowenig sind es 
Glaube-Hoffnung-Liebe, die vielmehr die loslassende Bewegung der 
Seele von sich weg zu Gott hin bedeuten. Deshalb kann im lebendigen 
Glaubensleben immer nur dialektisch von •Erfahren und Nichterfahren", 
von •Trost- und Trostlosigkeit" (Exerzitienregeln) gehandelt werden; 
echter Glaube muß durch Nichterfahrung seiner selbst (durch Aszese) 
geläutert werden zu so etwas wie Erfahrung Gottes; diese Dialektik lehren 
in verschiedener Weise der Areopagite, Diadochos, Johannes vom Kreuz, 
Ignatius usf. Luther wollte sich des loslassenden Glaubens reflexiv versi- 
chern. Heute ist die gleiche Versuchung bei Pneumatikern groß. Katholisch 
kann ein Nichterfahrender auf der gleichen Stufe der Heiligkeit stehen wie 
ein Erfahrender (deshalb auch ein Nicht-Mystiker auf der gleichen wie ein 
Mystiker). 

(4) Gegen die ausdrückliche Lehre Pauli verstößt, wer die Unterscheidung 
nicht achtet, die Thomas von Aquin lichtvoll zwischen •Charismen" und 
•Gaben des Heiligen Geistes" macht. Charismen werden vom Geist ein- 
zelnen Gläubigen zugunsten der kirchlichen Gemeinschaft verliehen; dazu 
gehören die außergewöhnlichen mystischen Gnaden, die keiner von sich 
aus anstreben und durch irgendwelche technische Praktiken eintränieren 
soll. Es sind übrigens, im christologischen Kontext, immer auch Passions- 
gnaden, die als solche gar nicht einträniert werden könnten. Technisch 



Hans Urs von Balthasar 32 

eintränierte mystische Zustände, die nichts mit der Passion Christi zu tun 
haben, sind von vornherein christlich bedeutungslos. Von den Charismen 
sind nach Thomas die •dona Spiritus Sancti" (die Gaben des Heiligen 
Geistes) zu unterscheiden, die jedem lebendig Glaubenden und Liebenden 
in irgendeiner Weise zuteil werden: als das Lebendigwerden des dreieini- 
gen Lebens in der begnadeten Seele, und zwar im Alltag ebensosehr als 
während bestimmter Gebetszeiten. 

Diese Unterscheidung wird überall dort zu wenig beachtet, wo eine 
Meditationslehre stufenförmig (durch via purgativa-illuminativa-unitiva) 
in eigentlich mystische Erfahrungen emporführen will (vgl. nur die Reak- 
tion Thereses von Lisieux gegen Teresa von Avila). Nochmals muß hier 
erinnert werden, daß christliche Selbstentäußerung niemals Technik auf 
einen •Zustand", auch nicht auf eine •Seinsfühlung" hin, sondern immer 
nur dienende Bereitstellung für die •Weisung" des Herrn sein kann. 

(5) Gegen das ganze Neue Testament verstößt die Lehre und Praxis, die 
in der Person Christi nichts weiter sieht als einen •primus inter pares", 
wobei das Streben des Christen einfach darin zu bestehen hätte, (wie) 
Christus zu werden, sein Wesen einzuholen. (Die späten Origenisten haben 
mit ihrem •Isochristismus" gewisse Ansätze im Periarchon des Orige- 
nes zu Ende gedacht.) Besonders gefährlich wäre hier, manche Formeln 
Eckharts zu simplifizieren, die die ewige Geburt des Sohnes aus dem 
Schoß des Vaters gleichzusetzen scheinen mit der von Ewigkeit beschlosse- 
nen Schöpfung der Welt und gnadenhaften Neugeburt des Menschen aus 
Gott. Die Folge solcher Gleichsetzung ist dann einerseits, dem geschaffe- 
nen Menschen einen ebenso göttlichen Wesenskern (•Seelenfünklein") 
zuzuschreiben wie dem ewigen Gottessohn, und diesen anderseits zu einem 
bloßen Initiator zu machen, der •als Erster Gott als seiner geschichtlichen 
Person innewohnend erfuhr und sichtbar werden ließ" (Dürckheim). So 
hat schon Fichte und haben später die Nazis Eckhart ausgelegt. Hier liegt 
aber auch die so folgenreiche Gefahr Schleiermachers - Jesus als die 
exemplarisch gotthaltige •Persönlichkeit"! -, deren Auswirkungen bis zu 
Harnack usf. man kennt. 

Will man innerhalb der christlichen Tradition bleiben (was Eckhart 
sicher wollte), so ist an einer Christologie, die in Christus das menschge- 
wordene Wort Gottes an uns sieht, nicht zu rütteln. Nie wird ein von 
diesem Wort angesprochener, begnadeter und berufener Mensch sich mit 
ihm im Wesen gleichsetzen dürfen. 

(6) Im Mysterium des Kreuzes als realer Übernahme unserer Schuld durch 
Christus, was unser reales Sein in ihm und sein reales Sein in uns (die 
Eucharistie) einschließt, in der Auferstehung Jesu als Verewigung seines 



Katholische Meditation 33 

Materiell- und Geschichtlichseins, in den Sakramenten, die seine histo- 
rische Existenz pneumatisch universalisieren und für alle Zeiten und 
Situationen erheblich machen, verlieren die kantischen Begriffe von •kate- 
gorial" und •transzendental" jede theologisch-spirituelle Anwendbarkeit. 

Das gleiche Mysterium besagt, daß der Anruf Gottes an uns, dessen 
objektives Voraussein in Gottes historischer Heilstat, im Evangelium, 
in der Kirche (und ihrem Lehramt), in der Rechtfertigung durch den Glau- 
ben nie einholbar ist, uns zugleich in unserem Innersten trifft, da Christus 
durch Kreuz, Eucharistie, Pneuma in uns lebt und durch unser ganzes 
Sein hindurch anruft. Unser Raumschaffen für ihn ist immerfort zweier- 
lei: einerseits meditative wie praktische Anerkennung unserer geschöpf- 
lichen Nichtigkeit angesichts der unvergleichlichen Fülle göttlich-trinitari- 
schen Seins, das sich uns von oben, von außen und von innen mitteilt, aber 
ebenso meditative wie praktische Anerkennung unserer Sündhaftigkeit, 
die uns immer tiefer bewußt wird, je mehr wir vor uns und in uns das 
Antlitz des Gekreuzigten ausforschen, in dessen Verlassenheitsschrei 
wir hören, wie gottverlassen und von Liebe leer wir in Wirklichkeit waren 
und ohne ihn immer wieder sind. So daß es (mir wenigstens) für einen 
Christen blasphemisch erscheint, zu behaupten, dort, •wo das wahre Selbst 
aufersteht", begegneten •sich in neuer Kommunikation der Tiefe .. . das 
Lächeln des erleuchteten Buddha und das Antlitz des gekreuzigten Jesus" 
(was H. Waidenfels zu insinuieren scheint). 

Man wird an diesen (allzu gedrängten) Andeutungen erkannt haben, daß 
katholische Meditation in ihrer bald zweitausendjährigen Geschichte 
immer schon von verschiedenen, aber deutlich konvergierenden Anfech- 
tungen heimgesucht worden ist, wie sie ihr heute neu aus dem Raum öst- 
licher Meditation zuteil werden. In einem früheren Aufsatz (•Meditation 
als Verrat") wurde gezeigt, daß dort, wo der Christ diesen Versuchungen 
erliegt, er das menschgewordene Gnadenwort Gottes wirklich verrät. 
Hier sollte ergänzend deutlich geworden sein, wie tief die - immer glei- 
chen - Versuchungen der christlichen Meditation schon seit den ersten 
Jahrhunderten gewesen sind1. Dennoch ist der Maßstab des Evangeliums 
1 Dabei darf nicht vergessen werden, welche Rolle die Versuchung der christlichen Schrift- 
steller gespielt hat, den •Heiden" zu zeigen, daß sie dasselbe wie diese auch und besser 
können, oft, indem sie ein nichtchristliches Vokabular übernahmen, um damit christliche In- 
halte auszusagen, aber ohne die Stimmigkeit zwischen Inhalt und Ausdruck kritisch genug 
zu bedenken, oft auch, indem sie mit neuplatonisch-stoischen •mystischen" Termini christ- 
liche Mysterien drapierten, die sie selber nicht sonderlich •mystisch" erlebt hatten. Man 
wird zum Beispiel sehr skeptisch sein dürfen, ob die Theorie von der Selbstanschauung 
der Seele bei Gregor von Nyssa (im •Wettbewerb" mit Plotin entwickelt) bei ihm einer 
realen Erfahrung entspricht. Das Verhältnis der Glaubenserfahrung des Areopagiten 
zur Mystik des Proklus bleibt kontrovers. Über die so nachhaltig wirkende Meditations- 



Hans Urs von Balthasar 34 

stets gegenwärtig, so daß man den Kopf nicht zu verlieren und das Kind 
nicht mit dem Bad auszuschütten braucht, wie es etwa E. Brunner in sei- 
nem Anti-Schleiermacher-Buch •Die Mystik und das Wort" getan hat. 
Gerade das •Wort" ist es ja, das, wenn nicht •die Mystik", so doch die 
Meditation immer neu fordert. Es offenbart sich in einer •ökonomischen" 
(die göttliche •Heilsplanung" betreffenden) Vielheit von Aspekten - 
den Situationen der Heilsgeschichte, des Lebens, Leidens, Auferstehens 
Jesu und aller mit seinem Erscheinen zusammenhängenden Geschichts- 
ereignissen, die nicht durch •Abstraktion" auf eine Einheit zurückgeführt 
werden können und dürfen, weil in Jesus die unfaßliche göttliche Einheit 
gerade in der Vielfalt immer tiefer erkannt werden will. Und dies nicht 
nur, weil die Vielheit der geschöpflichen Welt wie ein zerbrochener Spiegel 
die göttliche Einheit in tausend Fragmenten widerstrahlt, sondern weil 
Gottes Einheit so sehr ewiges Leben ist, daß sie über alle unsere Einheits- 
begriffe hinaus Hingabe und Einung ist zwischen Vater, Sohn und Geist. 
Davon spricht zu uns das Wort und bezeugt es in allen Situationen unseres 
Lebens, und diesem Wort ist zu lauschen, damit wir •nicht mehr uns 
selber leben, sondern ihm, der für uns gestorben und auferstanden ist". 

Wir möchten dies durch ein paar Sätze aus den Aufzeichnungen einer 
Klarissin2 erläutern, deren Bedeutung wir damit nicht übersteigern wol- 
len, die aber den genauen Punkt verdeutlicht, auf den es bei katholischer 

lehre Richards von St. Victor mit ihren sechs Stufen urteilt Marechal: •rien n' indique que 
son experience personnelle se soit etendue jusqu'au sommet des voies mystiques", das 
Gegenteil sei vielmehr wahrscheinlich (Psychologie des Mystiques II, 1939, 257). Eckharts 
Verwendung der neuplatonischen Tradition als Ausdruck christlicher Glaubens-Erfahrung 
stellt ein wohl unlösbares Sprachproblem, desgleichen der Rückgriff Johannes' vom 
Kreuz auf die Begrifflichkeit der neuplatonisierenden Väter, zumal Gregors I.; hier wird 
die Kluft zwischen der katholischen Kreuzeserfahrung (Subida II 22) und dem darüber 
gestülpten Schema Reinigung-Erleuchtung-Einigung vollends tragisch: als ob die Erfah- 
rung des Mitgekreuzigt-Seins und damit der Gottverlassenheit in einem christlichen 
Leben nicht gerade das letzte irdische Stadium sein könnte! Vgl. Bernanos' •Dialogues". 
Die Beispiele wären leicht vermehrbar; sie offenbaren, wie prekär der Versuch ist, das 
klare biblische Worte (dessen geschichtlicher und geographischer Standort für das Chri- 
stusereignis hier kaum eine Rolle spielt) in anderswo gewachsene Meditationsformen zu 
übertragen, auch wenn ihre Gebraucher angewiesen werden, durch sie hindurch das bibli- 
sche Wort zu betrachten. 
2 Louisa Jacques (1901-1942) - im Kloster Marie de la Trinke - Konvertitin, wegen 
schlechter Gesundheit von vielen Klöstern abgewiesen, fand endlich 1939 bei den Klarissen 
in Jerusalem Aufnahme. Sie vernahm innere Weisungen des Herrn, die sie für ihren 
Beichtvater aufzeichnete. Sie starb 1942. Vgl. Soeur Marie de la Trinke (Louisa Jacques), 
Beyrouth 1943 (mit Imprimatur des lat. Patriarchen von Jerusalem), Mecheln 2. Aufl. 1947/ 
48. Deutsch: San Damiano-Verlag, Fribourg 1950, unter dem Titel •Jesus - Ihn höret!" 
Überarbeitete neue französische Ausgabe in Vorbereitung. - Über die mystische Qualifi- 
zierung der folgenden Worte soll hier kein Urteil gefällt werden; sie stehen als Zeugnis 
für eine dem Evangelium konforme Glaubenserfahrung. 



Katholische Meditation 35 

Meditation ankommt. Dasselbe wäre z. B. auch aus der •Nachfolge 
Christi" oder aus den ignatianischen •Geistlichen Übungen" erweisbar 
gewesen. 

3. Texte 

•Mich entdecken, mich kennenlernen, mich empfangen und dann zu mir 
kommen: das ist der einzige Sinn jedes Lebens." •Willst du mich lieben, 
so denke an mich. Um an mich zu denken, liebe mich. Denke an das, was 
du von mir weißt: so wird deine Liebe wachsen und dir tiefere Einsicht 
verleihen." 

•Ich bin die Quelle. Komm zur Quelle. Sie ist unerschöpflich. Mach Stille 
um dich her und in dir. Laß deine Begierden fahren. Nimm stattdessen 
meine Begierden und Gesinnungen an, dann wird meine Freude dich heim- 
suchen, sogar in den dichtesten Finsternissen." •Steigt hinab auf den 
Grund, den untersten Grund eurer selbst: dort werdet ihr mich finden. 
Breitet Stille aus auf dem Grund eurer selbst: dann werdet ihr mich hören. 
Hört auf mich und tut, was ich euch sage: dann werde ich euch verwan- 
deln." •Im Gegensatz zu den menschlichen Mächten, die sich selber auf- 
drängen, dränge ich mich nie auf; nur leise biete ich meinen Geist an. 
Empfängt man mich, so schenke ich mehr. Wenn alle andern Stimmen 
verstummt sind, könnt ihr die meinige hören." 

•Man fleht mich um Hilfe an, aber nur selten fragt man nach meinen 
Wünschen und horcht auf mich. Ihr speist mich ab mit dem, was ihr zu 
geben geruht; nach meinem Begehren zu fragen erscheint euch verlo- 
rene Zeit. Und doch wäre es das erste, was eure Zeit füllen müßte." •Weil 
ihr statt meiner redet, hören so viele meine Stimme nicht. Wüßtet ihr 
doch, wieviel ihr durch Schweigen erreichen könntet!" 

•Ich rede zu jeder Seele. Wenn manche mich nicht vernehmen, so weil 
sie nicht auf mich horchen." •Ich ziehe alle an mich, lade alle ein. Viele 
vernehmen nichts, viele hören nicht zu. Ich, der ich euch nie enttäusche, 
werde unaufhörlich enttäuscht." •Jeden rufe ich an, jedem antworte ich 
auf die eine oder andere Weise. Aber nur wer mich sucht, entdeckt mich." 
•Lausche für jene, die meine Stimme nicht hören wollen." 

•Ich bin schlichter als du, ich, die ewige Weisheit. Mit mir im Gespräch 
sein, immerfort mir geeint sein, ist leicht. Die Liebe genügt dazu. Die Liebe 
zu allen Geschöpfen um meinetwillen, und zu mir mehr als zu allen Ge- 
schöpfen. Es genügt, mir zuzuhören und zu tun, was ich sage." •Weil ich 
dir so einfache Dinge sage - je zu dem, was gerade vorfällt - meinst du, 
du flößtest dir diese Gedanken selber ein. Mein Kind, was du dir selber 
sagen würdest wie früher in deinen Meditationen, wären kompliziertere 



Hans Urs von Balthasar 36 

Dinge." •Ich bin euch sehr nah, inwendig, und sehr einfach. Ihr sucht mich 
zu weit weg, wie einen unzugänglichen Gott. Deshalb geht ihr an mir 
vorbei und fühlt nicht den unendlichen Duft meiner Gegenwart in eurer 
Seele." 

•Ich bin da in vollkommenem Schweigen, vollkommener Geduld. Würde 
deine Stimme versuchen, von mir zu sprechen, sie könnte die meine ver- 
decken. Besser ist ehrfürchtiges Schweigen, worin man mir zuhören kann." 
•Es ist nicht nötig, daß ich immer mit Worten rede: genug, wenn du mir 
lauschest. Es ist nicht nötig, daß du mich siehst: genug, wenn du mich 
anschaust, wenn die Augen deiner Seele in mich eingetaucht bleiben." 
•Lausche auf mein Schweigen: auf diese Weise ziemt es sich, Gott anzu- 
beten." 

•In den meisten Seelen begegne ich einem Tumult. Tumult des Ehr- 
geizes, der persönlichen Interessen, der ausschließenden Zuneigungen, der 
Kritik über andere und der Vergleiche mit ihnen, der zeitlichen Sorgen, die 
den Glaubensgeist ersticken. Ich möchte in euch einem Schweigen begegnen, 
so unendlich wie der Ozean, wie Gottes Majestät. Dann würdet ihr aus 
eurer tiefsten Seele eine leise Stimme aufsteigen hören: das bin ich. Ich, 
der in euch wiedergeboren werden will. Leiht mir eure Menschheit." •Auf 
mich horchen besagt: euren ganzen Verstand dransetzen, meine Hand- 
lungsweise zu begreifen und sie nachzuahmen, meine Gesinnungen und 
Wünsche zu teilen." •Euer Hochmut schadet eurer Reinheit mehr als eure 
Sünden, da er sich selber nicht eingestehen will. Dann kann meine Gnade 
nur schwach in euch wirken. Ihr meint, ich sei weit weg, ihr sucht mich in 
der Ferne, und dabei bin ich nah bei euch." •Ich bin schlicht und nah. Um 
zu mir zu gelangen, mußt du abtragen, ausschalten, auswählen, weglegen, 
was du in dir außer mir angehäuft hast. Wenn du schlicht wirst wie ein 
Kind: wo bleiben die Hindernisse?" •Meine Jünger sollten sich von allem 
lösen, außer von mir." •Gib, vereinfache dein Leben, mache dich frei. Sei 
ganz arm, um ganz mein zu sein." 

•Wer kann mich lieben, ohne mir nachfolgen zu wollen? In meinem 
Menschenleben habe ich mich nachahmbar gemacht, und ich habe mein 
Wirken in mein eucharistisches Leben hinein verewigt: da kann man die 
Art meines Handelns nachahmen." •Die mich lieben, sollten sich zur 
Sühne anbieten, indem sie das nachahmen, was ich in meinem eucharisti- 
schen Dasein erstrebe." •Wie könnt ihr die Wohltaten meiner Kom- 
munion empfangen, wenn ihr tagsüber nicht untereinander kommuniziert 
habt durch Ertragen eurer Fehler, in der brüderlichen Liebe?" •Je ver- 
söhnlicher du mit deinen Schwestern umgehst, desto besser wirst du meine 
Stimme vernehmen." •Ich bin im Altarssakrament, in Realpräsenz. Ich 
bin auch, in Realpräsenz, in jeder Seele lebendig, die im Stand der Gnade 



Katholische Meditation 37 

ist. Warum betet ihr nicht im Geist meine Gegenwart im Nächsten an? 
Der Nächste bin immer ich: der ich (im anderen) euch bitte oder beschenke. 
Die heilige Dreifaltigkeit ist in seiner Seele. Wird sie durch Sünde daraus 
vertrieben, so helft eurem Nächsten, sie zu empfangen, indem ihr ihn 
behandelt, als lebte sie schon in ihm." 

•Mein Kind, du trittst nie allein vor Gott hin: in dir lebt die heilige 
Dreieinigkeit, lebt auch eine Parzelle der ganzen Kirche. Du bist Glied 
einer riesigen Kette, hast die Gnade derer empfangen, die dir vorausgin- 
gen, und eine große Zahl Glieder wird dir folgen. Ihr seid alle mit- 
einander solidarisch, und das für die Ewigkeit." •Die Wahrheit ist in der 
Kirche. Gegen die Wahrheit fehlen heißt sich gegen die Kirche verfehlen. 
Die Kirche bin ich." 

•Ich allein gebe den Menschen und ihren Werken das Leben. Ich bin der 
Weinstock, ihr seid die Reben. Um zu begreifen, was ich fordere, muß man 
sein eigenes Denken und Wollen den Gedanken und Wünschen unter- 
werfen, die ich euch gebe, um euren Geist zu erleuchten. Auch ich habe nur 
den Willen des Vaters getan." •Viele gibt es, die ohne es zu wissen mich 
kennen und zu meiner Familie gehören, weil sie tun, was ich erbeten habe - 
an den Taten erkenne ich die meinen, jene, die meine Stimme vernommen 
haben." 

•Ich habe der Menschheit mein Blut hingegeben und fahre fort, ihr 
meinen Geist, mein Denken, das Beste meiner Einsichten preiszugeben. 
Verstehst du? Gottes Denken wird dem Menschen ausgeliefert. Ich gebe 
es ihm nicht nur, ich flöße es ihm ein, auf daß er mir ähnlich werde und 
Gott gefalle." •Ich bin sosehr in dir, daß ich geruhe, du zu werden, um 
dich vollkommener zu gewinnen. Ich bin aber auch außerhalb deiner. Wenn 
ich schweige, dann fühlst du die Leere und weißt, daß du mich nicht er- 
setzen kannst, und so hast du den Beweis, daß ich, dein Erretter, zu dir 
rede." 

•Wenn du mir dein Leben darreichst, gibt mir das nicht viel; es ist nur 
Menschliches. Bringe mir das Erbarmen dar, das ich dir erweise, meine 
Liebe, meine Wünsche. Das ist es, was der Vater in dir betrachtet. Und 
mein Gebet. Er erhört mich immer." •Wüßtet ihr, wie sehr ich selber in 
euch bete." 

•Ja, geben ist seliger als empfangen. Aber weißt du auch, daß sich aus 
Liebe berauben lassen seliger ist als empfangen?" •Siehst du: was ihr 
euch selber nehmen möchtet, das könnt ihr nicht greifen - aber was ihr mir 
gebt, das erstatte ich euch zurück." •Deine Seele soll sich verzehren in 
Nachahmung meines eucharistischen Lebens, in Schweigen und Vergessen- 
sein, in Selbsthingabe und dauernder Fürbitte, jede Gelegenheit zur Sühne 
freudig wahrnehmend." 



Albert Keller 38 

•Mein Kind, du gehörst der heiligen Dreieinigkeit. Der Vater hat dich 
geschaffen, um dich dem Sohn zu schenken, der dich losgekauft hat, um 
dich dem Vater zu schenken und dem Heiligen Geist, der deine Seele 
verwandelt. Du nimmst teil am Leben der Dreieinigkeit durch die in dir 
wirkenden Gnaden, durch die Sakramente und durch deinen Zustand des 
Gehorsams und der Abhängigkeit von Gott. Die Dreieinigkeit geruht, 
sich ihren Geschöpfen zu schenken." 

(Am Fest der Trinität) •Gott ist Gabe - Gabe - Gabe - Gott ist 
Einigung"3. 

3 Man wird bemerkt haben, wie positiv (kataphatisch) hier - in Nachahmung der bibli- 
schen Sprache - geredet wird. Gegenüber dem am Rande des Nichts weilenden •Seins" 
der Kreatur (vgl. Jes 40, 15) ist Gott das Vollmaß der Wirklichkeit (in welchen Nuancen 
des Verbums Sein man Gottes Selbstaussage Ex 3, 14 immer wiedergeben mag). Normal 
und legitim ist, daß eine vom innerweltlich begegnenden Seienden (ta onta) zum Abso- 
luten aufsteigende Meditation das letztere (apophatisch) als Nicht-sein anspricht, um den 
unermeßlichen qualitativen Abstand zu kennzeichnen. Wo aber Meditation das von Gott 
absteigende Offenbarungswort betrachtet, ist es angemessen, daß das überwältigende 
Anderssein der ewigen Liebe in ihrer Majestät sich kataphatischer Rede bedient und uns 
in ein (apophatisches) Schweigen von Glaube und Anbetung verweist, in dem wir durch 
Gottes Gnade allererst etwas hören und in etwa verstehen können. Im fleischgewordenen 
Wort wird dies alles evident und alles apophatische Reden von ihm unmöglich. 

Zur •Unterscheidung der Geister' 
in den Ignatianischen Exerzitien 

Albert Keller SJ, München 

Ignatius von Loyola umreißt das Ziel der Exerzitien in der •ersten Anwei- 
sung" zu seinen •Geistlichen Übungen", die er dort als ein Verfahren 
beschreibt, •die Seele vorzubereiten und dazu bereit zu machen (disponer), 
alle ungeordneten Neigungen (affectiones) von sich zu entfernen, und nach- 
dem sie abgelegt sind, den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der 
Ordnung (disposition) des eigenen Lebens zum Heil der Seele"1. Die •dis- 
position" besteht nicht sosehr in einzelnen guten Vorsätzen, sondern viel- 

1 Die Exerzitientexte werden mit Angabe der Randnummer zitiert nach: Ignatius von 
Loyola. Geistliche Übungen. Übertragung aus dem spanischen Urtext, Erklärung der 20 
Anweisungen von Adolf Haas SJ. Herderbücherei 276, Freiburg 1967. 




