Albert Keller 38

,Mein Kind, du gehorst der heiligen Dreieinigkeit. Der Vater hat dich
geschaffen, um dich dem Sohn zu schenken, der dich losgekauft hat, um
dich dem Vater zu schenken und dem Heiligen Geist, der deine Seele
verwandelt. Du nimmst teil am Leben der Dreieinigkeit durch die in dir
wirkenden Gnaden, durch die Sakramente und durch deinen Zustand des
Gehorsams und der Abhingigkeit von Gott. Die Dreieinigkeit geruht,
sich ihren Geschopfen zu schenken.®

(Am Fest der Trinitat) ,Gott ist Gabe — Gabe — Gabe — Gott ist
Einigung“s.

3 Man wird bemerkt haben, wie positiv (kataphatisch) hier — in Nachahmung der bibli-
schen Sprache — geredet wird. Gegeniiber dem am Rande des Nichts weilenden ,Seins®
der Kreatur (vgl. Jes 40, 15) ist Gott das Vollmafl der Wirklichkeit (in welchen Nuancen
des Verbums Sein man Gottes Selbstaussage Ex 3, 14 immer wiedergeben mag). Normal
und legitim ist, daB eine vom innerweltlich begegnenden Seienden (ta onta) zum Abso-
luten aufsteigende Meditation das letztere (apophatisch) als Nicht-sein anspricht, um den
unermeBlichen qualitativen Abstand zu kennzeichnen. Wo aber Meditation das von Gott
absteigende Offenbarungswort betrachtet, ist es angemessen, dafl das iberwiltigende
Anderssein der ewigen Liebe in ihrer Majestat sich kataphatischer Rede bedient und uns
in ein (apophatisches) Schweigen von Glaube und Anbetung verweist, in dem wir durch
Gottes Gnade allererst etwas héren und in etwa verstehen kénnen. Im fleischgewordenen
Wort wird dies alles evident und alles apophatische Reden von ihm unméglich.

Zur ,,Unterscheidung der Geister«
in den Ignatianischen Exerzitien

Albert Keller SJ, Miinchen

Ignatius von Loyola umreifit das Ziel der Exerzitien in der ,ersten Anwei-
sung“ zu seinen ,Geistlichen Ubungen®, die er dort als ein Verfahren
beschreibt, , die Seele vorzubereiten und dazu bereit zu machen (disponer),
alle ungeordneten Neigungen (affectiones) von sich zu entfernen, und nach-
dem sie abgelegt sind, den gottlichen Willen zu suchen und zu finden in der
Ordnung (dispositién) des eigenen Lebens zum Heil der Seele“!. Die , dis-
position® besteht nicht sosehr in einzelnen guten Vorsitzen, sondern viel-

! Die Exerzitientexte werden mit Angabe der Randnummer zitiert nach: Ignatius von
Loyola. Geistliche Ubungen. Ubertragung aus dem spanischen Urtext, Erklirung der 20
Anweisungen von Adoif Haas SJ. Herderbiicherei 276, Freiburg 1967.



Zur ,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 39

mehr in einer Grundentscheidung, die Ignatius , Wahl“ nennt. Sie mufl in
Einklang stehen — oder diesen Einklang herstellen — mit dem, was Gott
vom einzelnen will; dafl auch eine Gemeinschaft in einer ,deliberatio com-
munitaria®, einer gemeinsamen , Wahl“, versuchen kann, sich danach aus-
zurichten, was Gott von ihr will, bezeugt nicht nur das Beispiel, das
Ignatius mit seinen ersten Gefahrten in einigen Entscheidungen gegeben
bat, sondern das wird auch durch die folgenden Erwigungen unterstutzt
werden?. Ein unerlifliches Instrument dafiir, diese Wahl recht zu treffen,
besteht fiir Ignatius in der Unterscheidung der Geister. Er lernt sie bereits
bei seiner Bekehrung auf dem Krankenlager kennen, wo ihn bei der Lek-
tiire der Heiligenleben des ,Flos Sanctorum“ verschiedene Stimmungen
bedringen. Uber das Ergebnis dieser Unterscheidung heifit es in seinen
Lebenserinnerungen: ,So kam er allmihlich dazu, den Unterschied zwi-
schen den Geistern, die ihn bewegten, zu erkennen, nidmlich zwischen dem
Geiste Satans und dem Geiste Gottes. Das war die erste Erwagung, die er
beziiglich der gottlichen Dinge anstellte. Als er dann spiter die Geistlichen
Ubungen gemacht hatte, begann er aus jener Erfahrung Licht zu schopfen
fiir die Lehre von der Verschiedenheit der Geister“®.

Zur Vorklarung: Welche ,Geister unterscheidet die ,Unterscheidung der
Geister?®

Sieht man nicht niher zu, so konnte die Formel ,, Unterscheidung der Gei-
ster® zur Annahme verfiihren, es ginge bei dieser Lehre darum, Engel und
Démonen auseinanderzuhalten. Aber schon das Zitat aus den Lebenserin-
nerungen mit der Rede vom ,Geiste Satans“ macht deutlich, dafl mit
,Geist“ hier vor allem eine Geisteshaltung gemeint ist, wie man auch vom
,Geist der Aufklarung® sprechen kann oder — personbezogen — wie man
ein stalinistisches Verfahren als ein Vorgehen ,im Geiste Stalins“ bezeich-
nen kdnnte.

Auch die als ,Regeln zur Unterscheidung der Geister bekannten Hin-
weise, die Ignatius seinen ,Geistlichen Ubungen“ beigefiigt hat, um dem
Exerzitanden zu helfen, sich in dem zurechtzufinden, was ihn umtreibt,
wenn er sich auf die Exerzitien einldfit, deuten in die gleiche Richtung. Sie
sind ndmlich gar nicht mit ,Regeln zur Unterscheidung der Geister® iiber-
schrieben, sondern sie stehen (Exerzitienbuch Nr. 313) unter folgendem

2 Vgl. Giinter Switek S], Geistliche Unterscheidung in Gemeinschafl. Mioglichkeiten und
Grenzen, in: ,Geist und Leben® 50 (1977) 92-105.

3 Lebenserinnerungen des HI. Ignatius von Loyola. Nach dem spanisch-italienischen Ur-
text iibertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder S], Re-
gensburg 1922, 8 und 9.



Albert Keller 40

Titel: ,Regeln, um auf irgendeine Weise die verschiedenen Bewegungen
zu verspiren und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden: die
guten, um sie aufzunehmen, die schlechten, um sie zu verwerfen.“ Von
diesen ersten vierzehn Regeln sagt Ignatius, sie eigneten sich mehr fiir die
Erste Exerzitienwoche, also fiir die Zeit, in der die Siinde betrachtet wird.
Erst die dann folgenden acht Regeln, die sich mehr fiir die sog. Zweite
Woche, die Zeit der Erwagung des Lebens Jesu eignen, sind (Nr. 328)
tberschrieben: ,Regeln mit dem gleichen Ziel, die Geister noch genauer zu
unterscheiden.“ Daraus ergibt sich, dafl mit Hilfe der Regeln nicht etwa
Engel oder Teufel aufgespiirt und unterschieden werden sollen, sondern
Stimmungen oder, wie es bei Ignatius heiflt, ,Bewegungen® der Seele; und
zwar sollen die Regeln zu dreierlei helfen, ndmlich zuerst dazu, diese Be-
wegungen festzustellen, sie ,zu verspiren®; dann — so ist wohl das ,er-
kennen“ im Unterschied zum , verspliren“ zu interpretieren — dazu, sie zu
beurteilen, zu bewerten; schliefilich dazu, gemif} dieser Wahrnehmung
und Bewertung zu reagieren, ndmlich die guten aufzunehmen und die als
schlecht erkannten zu verwerfen. Aus dieser Ausrichtung der Regeln auf
eine Stellungnahme, auf das Handeln in diesem Sinn, ergibt sich, daf es in
den Ignatianischen Exerzitien entscheidend darauf ankommt, ob die See-
lenregungen gut oder schlecht sind, denn das allein ist ausschlaggebend
dafiir, ob sie anzunehmen oder abzulehnen sind, nicht so sehr hingegen auf
die Zusatziiberlegungen, von wem sie verursacht worden sind, also etwa
von Gott, Engeln oder Teufeln, so selbstverstindlich es fiir Ignatius ge-
wesen sein mag, dal die guten Regungen von guten Geistern, die schlechten
von bosen herrihren. Das zeigt sich auch daraus, dafl Ignatius auf inner-
weltliche Ursachen fur diese Seelenbewegungen hier gar nicht eingeht,
obwohl er — wie seine ,,Zusitze“ bei etlichen Betrachtungsanweisungen in
den Exerzitien bekunden — sehr wohl weif}, wie natiirliche Einfliisse, etwa
Licht, Warme, die ganze Umwelt, die Psyche beeindrucken kénnen.

Exkurs: Uber die Moglichkeit, ja Notwendigkeit, in den Exerzitien die eine
oder andere Glaubensfrage auszuklammern.

Es konnte dennoch bei einem Exerzitanden zu einer Art Blockierung im Fortgang
seiner Exerzitienerwigung kommen, wenn er, auf die Unterscheidung der Geister
hingewiesen, auf die Frage der Existenz von Engeln und Teufeln stofit und sich
daran festbeifit, zumal Ignatius selbst offenbar davon ausgeht, dafl es Engel und
den Teufel gibt. In den genannten Regeln spricht er ndmlich ohne Bedenken von
deren Einwirkungen, von den Bewegungen etwa, die der gute Geist oder der
bése Feind in der Seele hervorrufen und die es auseinanderzuhalten gilt, und in
der ersten Regel fiir die Zweite Woche sagt er, dafl dem ,Feind“, wie es da ein-
fach heifit, ,Gott und seine Engel“ mit ihren Anregungen gegeniiberstehen. Man



Zur ,,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 41

kann heute aber auch bei ,gut christlichen“ Exerzitanden nicht unbesehen voraus-
setzen, daf sie die Glaubensiiberzeugung von Ignatius in diesem Punkt teilen;
und dieses Problem mag dhnlich auch bei anderen Ausfilhrungen des Exerzitien-
buches zunehmend auftreten, daf nimlich auch da jemand feststellt, er kénne
diese oder jene Aussage der Exerzitien nicht glauben. In diesen Fillen ist es oft
nur méglich, zuzusehen, ob nicht der Gang der Exerzitien unbeschadet fortgefithrt
werden kann, ohne dafl der entsprechende Punkt angenommen wird; nichts ist
namlich fir die Exerzitien schidlicher, als derartige Schwierigkeiten zu ibertin-
chen und im Exerzitanden eine Haltung aufkommen zu lassen, die diese Ubungen
als frommes Spiel mitmacht, bei dem man auch einfach ,so tun konne, alsob...".
Dagegen steht die Mahnung der zweiten Anweisung (Nr. 2) man misse »die
geschichtliche Tatsache (historia) fiir eine solche Betrachtung wahrheitsgetreu
erzihlen®, denn die rechte Voraussetzung fiir die Betrachtung ist es, dafl ,die
betrachtende Person die unverfilschte (wahre) Grundlage der Geschichte erfafit”.
Wer also etwas nicht als wahr annechmen kann, muff das wegen der fir die Exer-
zitien geforderten Grundhaltung sorgfiltiger Ehrlichkeit beiseitelassen, einklam-
mern. Es kann sein, dafl dann ,auferhalb“ der Klammer nicht mehr geniigend
iibrigbleibt, um Ignatianische Exerzitien — jedenfalls in vollem Umfang — zu
machen; damit rechnet Ignatius selbst in der achtzehnten Anweisung (Nr. 18).
Fiir weitgehend Ungliubige miifite man daher andere Ubungen vorschlagen —
und derartige zu entwickeln scheint durchaus zeitgemdfl —, nicht jedoch sie zu
Ignatianischen Exerzitien zulassen. Es sollte jedenfalls niemand dadurch ab-
gebalten werden, sich mit der Unterscheidung der Geister zu befassen, weil er
sich nicht zur Annahme durdiringen kann, dafl personale Geister auf die Seele
einwirken. Man kann ihm nimlich vorschlagen, diese Frage in diesem Zusammen-
hang einfach beiseite zu lassen, da das ganze Problem der Existenz und des Wir-
kens von Engeln und Teufeln — wie bereits hinreichend angedeutet — ausgeklam-
mert werden kann, ohne dafl die Regeln zur Unterscheidung der Geister etwas
von ihrer Bedeutung verlieren.

Die Bedeutung der Geistesunterscheidung: drei Grundfragen,
drei Schwierigkeiten.

Das volle Gewicht dieser Unterscheidung tritt im Gegenteil erst dann ganz
hervor, wenn man sie nicht in mifiverstandlicher Engfithrung auf eine Art
angewandte Damonologie reduziert, sondern sie in den grofien Rahmen
des verantwortlichen, also sich jeweils priifend Rechenschaft iiber seine
Entscheidung abverlangenden Lebens vor Gott stellt, der mit dem Gottes-
wort aus dem Deuteronomium markant abgesteckt ist: , Vorgelegt habe ich
dir Leben und Tod, Segen und Fluch! So wihle denn das Leben® (Dtn
30,19). Daf fiir eine derartige Wahl Unterscheidungsfahigkeit gefordert
ist, ergibt sich ohne weiteres daraus, dafl der Mensch sowohl durch dufiere
Einfliisse in die Irre gefithrt werden als auch aus eigenem Antrieb irren
kann, gerade auch — vielleicht besonders — in den Fragen des Glaubens



Albert Keller 42

und des Heils. Er hat also jeweils zu priifen, ob etwas dem Glauben gemaf3,
also seinem Heil zutraglich ist oder nicht, um dann das in diesem Sinn Gute
anzunehmen, das Schlechte abwehren zu kénnen. Dennoch ist nicht jede
derartige Priffung sogleich eine »Unterscheidung der Geister®; diese hat
es namlich weder mit der Beurteilung von Personen und ihren Lehren
noch von dufleren Zustdnden und Ereignissen unmittelbar zu tun, sondern
zunachst mit dem, was sich in uns abspielt, auch wenn von daher das, was
von auflen an uns herantritt, nachtraglich ebenfalls als heilsam oder ge-
fahrlich bewertet werden kann. Fir die Geisterunterscheidung gilt viel-
mehr das Wort aus dem Epheserbrief: ,Denn unser Kampf geht nicht
gegen Blut und Fleisch, sondern gegen die Machte, gegen die Gewalten,
gegen die Beherrscher dieser Welt der Finsternis, gegen das Geisteswesen
der Bosheit im himmlischen Bereich“ (Eph 6,12), vor allem wenn man es
zusammennimmt mit dem Kommentar, den H. Schlier zu einer anderen
Stelle des Epheserbriefs gibt, wo vom ,Herrscher des Machtbereichs der
Luft* als dem Geist die Rede ist, der ,in den Sohnen des Ungehorsams am
Werk ist* (Eph 2,2)4; Schlier schreibt dazu: ,, Die ,Luft‘ ist also mit anderen
Worten die Atmosphire, der allgemeine Geist, in dem die Menschen je-
weils leben, von dem sie bestimmt werden, der in sie eindringt, den sie auf-
nehmen. Sie ist die ,geistige Atmosphdre’, die sie einatmen, von der sie
durchdrungen werden“. Diesen Geist in uns also gilt es vor allem zu unter-
scheiden, Stellung dazu zu nehmen, uns ihm nicht ohne Priifung auszu-
liefern. So fordert bereits der erste Johannesbrief: ,Liebe Briider, traut
nicht jedem Geist, sondern priift die Geister, ob sie aus Gott sind; denn
viele falsche Propheten sind in der Welt aufgetreten (1 Joh 4,1). Daher
hat denn auch die Lehre von der Geistesunterscheidung, wie man vielleicht
weniger mifiverstdndlich sagen sollte, eine Tradition, die bis in die Urzeit
des Christentums zuriickreicht®.

* H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Diisseldorf 41963, 104.

5 Zur Geschichte der Geisterunterscheidung ist immer noch lesenswert: Hugo Rahner,
Ignatius von Loyola und das geistesgeschichtliche Werden seiner Frommigkeit, Graz —
Salzburg — Wien 1947; und vor allem H. Rahner, ,Werdet kundige Geldwedhisler®. Zur
Geschichte der Lehre des heiligen Ignatius von der Unterscheidung der Geister, in: Igna-
tius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermichtnis. 1556-1956 (Hrsg. Friedrich
Waulf), Wiirzburg 1956, 301-341. — Aus dem gleichen Werk — und niher zu unserem The-
ma: Karl Rahner, Die Ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Uber einige
theologische Probleme in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius, 343-405.
— Weitere iltere Literatur zur Unterscheidung der Geister findet man etwa im 1960 er-
schicnenen Registerband der Jahrginge 1-30 von ,Geist und Leben® unter dem Stich-
wort des Sachregisters ,Unterscheidung der Geister. Aus jiingerer Zcit liegt eine Unter-
suchung vor mit dem Titel ,Freikeit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersu-
chung iiber die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola® von Leo Bakker,
Wiirzburg (Bd. 8 der ,Studien zur Theologie des geistlichen Lebens) 1970.



o

Zur ,Unterscheidung der Geister® in den Exerzitien 45

Daf die Geistesunterscheidung nicht nur niitzlich, sondern notwendig
ist, steht auf diesem Hintergrund aufler Frage; hingegen bleibt zu erortern,
worauf sie sich bezieht, wie, nimlich nach welchen Kriterien, sie vonstatten
gehen soll und was sie in ihrer Verwirklichung voraussetzt. Diesen Fragen
entsprechen in etwa die drei Schritte, die wir bereits aus der Uberschrift,
die Ignatius in den Exerzitien den Unterscheidungsregeln voranstellt, ab-
gelesen haben und die man nach einem Motto der Christlichen Arbeiter-
jugend als die Folge von ,Sehen — Urteilen — Handeln* skizzieren kénnte.
Zuerst sind nimlich nach Ignatius die ,Bewegungen, die in der Seele ver-
ursacht werden®, aufzuspiiren; diese Geisteshewegungen bilden das pri-
mire Material der Unterscheidung, das es festzustellen gilt. Da diese Fest-
stellung durch Reflexion erfolgt, ergibt sich als erste Schwierigkeit, ob die
Forderung, diese Geistesbewegungen aufzuspiiren, nicht zu einem tber-
reflexiven Leben ohne Spontaneitit fithrt. Im zweiten Schritt sind diese
Regungen dann zu beurteilen. Hier liegt in der Frage nach den Be-
wertungskriterien das Problem: Muf§ nicht doch der Ursprung der Regun-
gen festgestellt werden (von Gott, Engeln, dem Bésen)? Vor allem aber:
Soll hier nicht durch eine Berufung auf unmittelbaren Bezug zu Gott mittels
einer der Kritik entzogenen Affektivitidt der Verstand — und somit wohl
auch die Priifung selbst — aufler Kraft gesetzt werden? Zuletzt wiren dann
die so unterschiedenen Geistesbewegungen auch in einer ihnen entspre-
chenden Stellungnahme aufzuarbeiten, die guten wiren aufzunehmen, die
schlechten zu bescitigen. Hier erhebt sich die Frage, ob ein derartiges Han-
deln dem Erkennen nicht vielmehr vorausgehen muf, anstatt nur angehangt
zu werden, denn wie sollte aus einer verkehrten Einstellung eine ungetriibte
Erkenntnis der eigenen Seelenregungen moglich sein? Diese drei Problem-
kreise gilt es nun kurz zu betrachten.

Das Aufspiiren der ,Seelenbewegungen® und das Problem der
Uberreflexivitit

Zunidhst stehen wir also vor der Frage, was unter den ., Seelenbewegun-
gen“ zu verstehen sei, die erster Gegenstand der Geistesunterscheidung
sind und die es aufzuspiiren gilt. Diese Frage 1afit sich dadurch beantwor-
ten, daf man einfach registriert, was Ignatius selbst in den Regeln zur
Unterscheidung der Geister an derartigen Bewegungen anfihrt. Er zahlt
da etwa auf: Bilder sinnlicher Geniisse und Liste, Gewissensbisse durch
die innere Stimme der Vernunft; Gewissensangst, traurige Stimmung, Be-
unruhigung durch falsche Griinde, Mut, Kraft, Trostungen, Tranen, Ein-
sprechungen, Ruhe; innere Bewegung brennender Liebe, Schmerz iiber die
Siinden, Zuwachs an Glaube, Hoffnung und Liebe, innere Freude, die zu



Albert Keller 44

himmlischen Dingen hinzieht; Verfinsterung der Seele, Verwirrung, Hin-
neigung zu niedrigen, erdhaften Dingen, Unruhe durch verschiedene Um-
triebe und Versuchungen, Geistestrigheit, Lauheit, Traurigkeit, Trostlosig-
keit, Gedanken, die aus dem Trost, wie solche, die aus der Trostlosigkeit
entstehen. — Das sind, in der Reihenfolge ihres Vorkommens aufgefiihrt,
die Bewegungen, die Ignatius allein in den ersten vier Regeln zur Ersten

Woche nennt.

Man kann es der Psychologie iiberlassen, diese verschiedenen Bewuft-
seinseindriicke und -zustinde zu klassifizieren (also Wahrnehmungen,
Empfindungen, Gefiihle, Befindlichkeiten und Stimmungen, daneben Erin-
nerungen und Vorstellungen; Gedanken und Wissen; Verhaltensgewohn-
heiten; Wiinsche, Triebe, Motive; Pline, Bewertungsmuster und -tenden-
zen, Stellungnahmen und Entschiedenheiten und was sonst aufzuzihlen
und einzuordnen ist) und auch Halb- und Kaumbewufites darunter zu
registrieren. Fiir uns ist nur wichtig, daf} all das bei der Geistesunterschei-
dung aufzuspiiren und zu bewerten ist.

Demnach scheint die Antwort auf die Frage, welcher Art die ,Seelen-
bewegungen® seien, auf die es bei der Geistesunterscheidung zu achten
gelte, recht einfach zu lauten: ,,Alle Bewufltseinsgegebenheiten! Das Pro-
blem liegt aber nicht in dieser Aufzidhlung, sondern darin, ob wir nicht
tberfordert sind, wenn wir das alles aufspiiren und in Betracht ziehen
sollten. Dazu wére zu sagen, dafl wir in der Tat nicht in einer stindigen
aktuellen Geistesunterscheidung leben koénnen. Dabei liegt der Ton auf
aktuell. Nicht jede Disposition jedoch, die unser psychisches Verhalten
bestimmt, besteht in einem aktuellen Vollzug; weitaus tiberwiegen andere,
etwa habituelle Pragungen. Das 1afit sich ungefahr an folgendem Beispiel
erlautern. Ein geiibter Chirurg entschliefit sich zu einem bestimmten Ein-
griff. Dieser Eingriff entspricht der aktuellen Entscheidung. Die Art, wie
er operiert, hat er sich aufgrund zuriickliegender Entscheidungen erworben,
sie ist ihm habituell. Vielleicht folgt er daneben noch einigen Handlungs-
schemata, die er sich unbewufit angeeignet hat. Danach konnen wir unter-
scheiden: 1. Entscheidung (aktuell), 2. Entschiedenheiten (habituell), 3. Ge-
wohnheiten (ebenfalls habituell). Der Mensch ware vollig tiberfordert,
sollte er standig in aktuellen Entscheidungen leben und gar noch beziiglich
allem, was er im Augenblick tut. Dagegen kann man darauf hinwirken,
dafl man aus Entscheidungen und Entschiedenheiten lebt; man sollte also
Gewohnheiten, die man unbewuflt oder durch Erziehung, jedenfalls ohne
eigene Entscheidung iibernommen hat, mehr und mehr abbauen. Allein
die Entscheidungen aber fordern eine Geistesunterscheidung, sollen sie
richtig getroffen werden. Wie oft wir uns allerdings entscheiden sollen —
denn auch die Entschiedenheiten sind nicht alle auf Dauer ungepriift wei-



Zur ,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 45

terzutragen — dafiir gibt es kein apriorisches Mafl. Meist nétigt uns das
Leben ohnehin zu mehr Entscheidungen, ,als uns lieb ist“ — und ,Leben®
heifdt hier vor allem: die Néte und Bediirfnisse unserer Mitmenschen. Uns
dann nicht darumzudriicken, also in Unentschiedenheit zu leben, ist viel-
leicht sogar das ethisch und christlich Entscheidende; das hiefle, dafl unser
Leben nicht so sehr danach gewogen wiirde, wieviele Entscheidungen rich-
tig und wieviele falsch waren, sondern danach, ob wir uns tiberhaupt zu
einem entschiedenen Leben durchringen.

Neben diesen vom Augenblick geforderten Entscheidungen, denen wir
uns nicht verschliefen diirfen, gibt es jedoch Grundentscheidungen, die die
Ausrichtung unseres ganzen Lebens betreffen und von denen daher auch
die umstandsbedingten Entscheidungen abhingen. Auf sie zielen die
Ignatianischen Exerzitien. Insofern der Mensch geschichtlich ist, also nicht
unverdndert aus einer Grundentscheidung leben kann, scheint mir die
Auffassung unzutreffend, man kénne nur ein- oder zweimal im Leben
Wahlexerzitien dieser Art machen, wenn man nur unter Wahl nicht allein
die Entscheidungen zwischen Gegensitzlichem oder eine Richtungsdnde-
rung versteht (wie es das Wort freilich nahelegt), sondern auch die zu er-
neuernde Entscheidung fiir eine bereits eingenommene Lebenshaltung mit
darunter begreift. Und ticfe Entschiedenheiten, zudem tragfihig fiir je-
weils gednderte Lebensumstinde, kommen m. E. durch einmalige Entschei-
dungen iiberhaupt nicht zustande; das gilt fiir die Ignatianische Wahl, die
Grundentscheidung {iber das Leben ebenso wie fur Eheschliefung oder Or-
densgeliibde.

Ein entschiedenes Leben ist also von uns gefordert. Das heifit aber nicht,
dafl wir stindig derartige Entscheidungen treffen miifiten, etwa weil die
Zahl solcher Entscheidungen als Wertmafistab fiir unsere Entschiedenheit
genommen wirde. Das bedeutete das Ende cines spontanen Lebens und
eine Uberforderung unserer psychischen Krifte. Obwohl — wie gerade aus-
gefiihrt — aus einmaligen Entscheidungen tiefe Entschiedenheit kaum ent-
steht, wir damit also nicht auskommen, ist dies eine Feststellung iiber
menschliche Bedingtheit und nicht die Angabe eines Ideals. Einem Ideal
entspriiche es weit eher, wenn aufgrund einmal getroffener Entscheidung
unser Leben derart von dieser Entschiedenheit gepragt wére, dafl wir ohne
die Mithe einer jeweils neuen Reflexion spontan handeln und dennoch
gewifl sein konnten, dafl unser Verhalten im Einzelfall dieser Grundent-
scheidung entspricht. Auf dem Weg zu diesem Ideal werden wir jedoch
diese angezielte Entschiedenheit eben nur durch wiederholte Grundent-
scheidungen erlangen, aber auch durch uns immer wieder vom Leben ab-
verlangte Stellungnahmen in Detailfragen.



Albert Keller 46

In jede derartige Entscheidung ist nun die Geistesunterscheidung ein-
zubringen (ich sage nicht, sie sei Vorbedingung dafiir, weil die Geistes-
unterscheidung selbst nur im Prozef einer solchen Entscheidung gelingt).
Daf in diesem Prozef der nun kurz umrissene erste Schritt einer Feststel-
lung der vorliegenden ,Seelenbewegungen® vorausgehen mufl, 1i8t sich
auch am Modell eines kybernetischen Steuerungsprozesses kurz erldutern,
der ebenfalls immer die drei Schritte umfafit: Feststellung des Ist-Zustan-
des; Vergleich mit dem Soll und Differenzfeststellung; entsprechende Kor-
rektur. Ebenso muf ich mich selbst, bevor ich mich in einer Grundentschei-
dung neu ausrichte, gegebenenfalls also korrigiere, auf den Ist-Zustand
und die Abweichung vom Soll-Zustand tberpriifen. Ich erkenne aber nicht,
wer oder wie ich bin, aufler in einem sorgféltigen Registrieren aller
»Seelenbewegungen®, denn tiber einen anderen Zugang zur Selbsterkennt-
nis verfige ich nicht.

Die Beurteilung der Geistesregungen und das Problem der Irrationalitit
bei diesem Vorgang

Nachdem so die Gedanken, Gefiihle, Neigungen, Anmutungen, kurz die
gesamten Seelenregungen festgestellt sind, ergibt sich als Frage des zwei-
ten Schrittes: Wie, d. h. vor allem nach welchem Kriterium, sind sie zu
beurteilen? Aufgrund des gerade vorgelegten Modells wire zu antworten:
Von ihrem Soll-Zustand, vom Ziel her sind sie zu bewerten, nimlich da-
nach, ob sie dem Ziel des Menschen entsprechen oder zuwiderlaufen. Daher
hat denn Ignatius auch den ganzen Exerzitien im ,Fundament“ eine An-
gabe dieses Ziels vorausgeschickt: ,Der Mensch ist geschaffen dazu hin,
Gott Unseren Herrn zu loben, Thm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen,
und damit seine Seele zu retten“ (Nr. 25). Folgerichtig fragt er auch bei
den Regeln zur Unterscheidung der Geister danach, ob der jeweilige See-
lenzustand oder die Geistesregung diesem Ziel diene oder entgegenwirke,
unterscheidet sic also danach, ob sie ,zum Fortschritt der Seele® fiihre,
»auf dafl sie wachse und vom Guten zum je Besseren aufsteige* (Nr. 331)
oder zum Gegenteil, ,damit man nicht weiter voranschreite* (Nr. 315).
Obwobl er jene Bewegungen, die dazu helfen, ,damit man im Gutestun
immer weiter fortschreite“ (Nr. 315), schlieflich , jeglichen Zuwachs an
Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innere Freude, die zu den himm-
lischen Dingen und zum cigenen Seelenheil aufruft und hinzieht* (Nr. 816),
Trost nennt, kennt er dennoch auch Trostungen der Seele ,zum Gegenteil
hin“, ndmlich solche, die ,,zur Bosheit hinziehen®.

Dieser Bewertungsgrundsatz, dafl als einziges Kriterium die Frage dient,
ob eine Regung zum Ziel des Menschen fiihrt oder nicht, entspricht der



Zur ,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 47

Forderung des sog. ,Fundaments“ der Ubungen, wo von allen Dingen
gesagt ist, ,dafl der Mensch dieselben so weit zu gebrauchen hat, als sie
ihm auf sein Ziel hin helfen, und sie so weit lassen mufi, als sie ihn daran
hindern® (Nr. 28). Dieses Prinzip sieht einfach aus, hinter ihm verbirgt
sich jedoch eine Problematik, deren Losung fiir die Ignatianischen Exerzi-
tien kennzeichnend ist und die besonders im Vorgang der Wahl in den
Exerzitien und deren drei Zeiten deutlich wird.

Ich kann zunachst ndmlich weiter fragen, woher ich denn weif}, was mich
zum Fortschritt vom Guten zum je Besseren fithrt. Die Regeln zur Geistes-
unterscheidung setzen diese Frage eher als bereits geklart voraus. Auch
wenn sie etwa das Beispiel nennen, jene Regung sei gut, sei Trost, ,durch
welche die Seele in Liebe zu ihrem Schopfer und Herrn zu entbrennen
beginnt, und wenn sie infolgedessen kein geschaffenes Ding auf dem Ant-
litz der Erde mehr in sich zu lieben vermag, es sei denn im Schépfer ihrer
aller” (Nr. 816), so geschieht das aus der Uberzeugung, dafl dies eben Ziel
aller Menschen sei. Die Beobachtung und Unterscheidung der Seelen-
regungen wollen aber gerade nicht nur dieses allgemeine Ziel anstreben
helfen, sondern — und darin liegt ihre Eigenart — sie sollen eben dazu
dienen, das besondere Ziel des Einzelnen, den auf das Individuum zu-
geschnittenen Willen Gottes zu erkennen. Wie aber kann dieses ,mein
Soll* bestimmt werden?

Hier bestiinde nun die Gefahr, alle anderen Instanzen zu iiberspringen,
etwa auch die Vernunft zu tberspielen, indem man eine Trostung als un-
mittelbare Anrede Gottes an die Seele versteht, die man gegen alle ande-
ren Griinde als Willen Gottes , gerade fiir mich“ durchsetzen konnte oder
gar miifite. Fiir diese Art Irrationalitit kann man sich jedoch nicht auf die
Ignatianische Geistesunterscheidung berufen. Wenn auch der Satz unbe-
stritten bleibt: ,An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen®, so miissen
dennoch die Friichte selbst wieder beurteilt werden, und nichts entzieht sie
dem Kriterium, ob sie dem Ziel des Menschen entsprechen oder nicht. Es
ist also von der Frage auszugehen, was dieses Ziel sei, aber sie darf nicht
stehen bleiben bei der Erorterung des allgemeinen Ziels aller Menschen,
so wenig sie das aufler Kraft setzen kann, sondern sie ist fortzufithren bis
zur Herausarbeitung des einmaligen personlichen Ziels des Einzelnen
(oder einer konkreten, in einer bestimmten Situation stehenden Gemein-
schaft).

Wie sich vor allem aus den Ignatianischen Bemerkungen zur Wahl er-
gibt, wie sich aber auch durch Uberlegungen einer glaubenden Vernunft
einsichtig machen 148, ist dieses Ziel in konzentrischen Kreisen festzu-
legen. Den duflersten Kreis bestimmt die Vernunft, insofern sie festzustel-
len vermag, was fiir alle Menschen schlecht ist. Diesem Vernunftspruch



Albert Keller 48

kann mich nichts entheben. Ich mufl mich in allen Entscheidungen im Rah-
men der gesamtmenschlichen Sittlichkeit bewegen, darf nie etwas diesem
Sittengesetz, wie es sich etwa im Dekalog duflert, Entgegenstehendes wih-
len. Dieser duflere Kreis bestimmt also den nachsten und dieser wieder
den nachstengeren und so fort, insofern die allgemeineren Normen den
Rahmen abstecken, in dem die jeweils spezielleren, die ihn dann ausfiillen,
sich halten miissen; sie konnen daher von diesem Rahmen her auch kriti-
siert werden, und die Vernunft behilt als die Grenzwichterin dieser dufler-
sten Normen eine Rolle, aus der sie durch nichts vertrieben werden kann.
Den zweiten Kreis bestimmt dann der Glaube: Ich kann auch nichts wahlen,
was dem allgemeinen christlichen Glauben und — wenn es die gibt — den
spezifisch christlichen Geboten zuwiderliefe. Den dritten Bereich bestimmt
die Kirchlichkeit. Dazu heifit es im Exerzitientext: ,Es ist notwendig, dafl
alle Dinge, iiber die wir eine Wahl anstellen wollen, in sich indifferent
oder gut sind und dafl sie innerhalb der heiligen Mutter, der hierarchischen
Kirche, dienlich sind und nicht schlecht oder ihr widerstreitend“ (Nr. 170).
Auflerhalb oder gegen die Kirche gibt es keine Ziele, zu denen der gute
Geist bewegen konnte. Den vierten Kreis bestimmt der Gehorsam; er kann
in der Respektierung fester gesellschaftlicher Verpflichtungen bestehen
(Ignatius spricht hier von ,Dingen, die unter eine unabanderliche Wahl
fallen“ und sagt: ,In der unabanderlichen Wahl, die bereits einmal als
Wabhl vollzogen wurde, kann nichts weiter mehr erwdhlt werden, da sie
nicht mehr ruckgangig gemacht werden kann, wie z. B. bei der Ehe, beiin
Priestertum usw.“ (Nr. 172); oder es handelt sich um den Gehorsam gegen
eine rechtméflige Obrigkeit. A. Steger verweist dazu auf die Monumenta
Ignatiana und fihrt aus: ,Eine innere Anregung, die mit dem klaren und
rechtmafigen Befehl des zustdndigen Oberen in Widerspruch stiinde, ware
fiir ihn (Ignatius) keine von Gott gegebene Gnade; sie wire darum unbe-
dingt abzuweisen“®. Erst wenn all dieses beriicksichtigt ist, liegt der Rah-
men vor, innerhalb dessen im Spiel von Trost und Mifitrost die Regungen
der Seele unterschieden und der auf das Individuum konzentrierte Wille
erkannt und in der Wahl erfafit werden kann: die charakteristische Auf-
gabe der Ignatianischen Exerzitien.

Bevor wir auf sie eigens eingehen, sei noch einmal wiederholt, dafl
der jeweils duflere Kreis in dieser Festsetzung des menschlichen Ziels den
inneren tragt und ihm die Norm vorgibt. Daher kann auch in dieser Rich-
tung, von auflen nach innen, Kritik angebracht, Einspruch erhoben werden,
etwa im Namen des allgemeinen Sittengesetzes gegen kirchliche Ge-

8 A. Steger, Der Primat der gottlichen Gnadenfithrung im geistlichen Leben nach dem
heiligen Ignatius von Loyola, in: ,Geist und Leben® 21 (1948) 94-108, S. 107.



Zur ,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 49

briuche, im Namen der Gehorsamsverpflichtung gegen private Geistes-
anregung; in der umgekehrten Richtung konnte u. U. der Fall gedacht
werden, dafl etwa von einem bestehenden gesellschaftlichen oder kirchli-
chen Recht oder einer individuellen Einsicht her iibersehene oder mifiver-
standene allgemeinmenschliche Normen ins rechte Licht geriickt oder ins
Bewufltsein geholt werden; normativ hingegen konnen die inneren Be-
reiche nicht gegen die dufleren auftreten, da sie nur deren Einengung
darstellen oder konkret gesagt: Ein Ordensmitglied hort nicht auf, Christ,
ein Christ hort nicht auf, Mensch zu sein, so daf sich niemand mit Berufung
auf Ordensauftrige, christliche Verpflichtungen oder mit Berufung auf
diese den allgemeinmenschlichen Normen entzichen kann. Es handelt
sich namlich bei diesem ganzen Verfahren nicht um die Abwagung mit-
einander konkurrierender Ziele, sondern um die konzentrische Festlegung
ein und desselben Ziels.

Wie dessen Kernbereich, der genau das Individuum oder eine bestimmte
einzelne Gemeinschaft treffende Wille Gottes, durch Geistesunterschei-
dung mit Hilfe von Trost und Mifitrost nach der Festlegung aller Rand-
bestimmungen, der ,dufleren Kreise“, auszumachen ist, wie also dieser
innerste Kreis erkannt werden kann, steht nun zur Frage. Er kann namlich
weder mit allgemeinen Vernunftschliissen erschlossen noch von einer dufie-
ren Autoritdt angegeben werden, da diese ebenfalls nach allgemeinen
Prinzipien vorgehen miifite, so dafl in beiden Fillen die unverwechsel-
bare Eigenheit der Person und ihres personlichen Ziels nicht getroffen
wird. Eben deshalb ist man aber auf die ,Bewegungen der Seele“ selbst
angewiesen, in denen sich der individuelle Charakter, ihre eigentiimliche
Ausrichtung zu zeigen vermag. Allerdings mufl hier vorweg darauf hin-
gewiesen werden, dafl mit diesen Bewegungen nicht einfach die privaten
Vorlieben oder Abneigungen gemeint sind. Trost etwa darf nicht mifiver-
standen werden als ein Wohlbefinden und eine Behaglichkeit oder gar
Selbstzufriedenheit der Seele, ein Eingehen auf ihre (auch durchaus er-
laubten) Wiinsche. Derartige Befindlichkeiten, auch dafl sie als angenehm
empfunden werden, festzustellen, gehorte ndmlich zum Aufspiiren der
Bewegungen der Seele, also zum ersten Schritt der Unterscheidung der
Geister. Trost im Ignatianischen Sinn, das Hingeordnetwerden auf das
je Bessere, der ja von der Trostung als Wohlbefinden bereits bei Ignatius
unterschieden wird, gehort nicht zum ,Ist-Zustand®, sondern ergibt sich
erst im Vergleich dieses Zustandes mit dem Gesollten. Dieses Gesollte
ist der Wille Gottes fur meine Person, sein Ziel mit mir. Hier gilt es die
Mahnung Karl Rahners zu beherzigen: , Wenn die Exerzitien ein einziges
grofies Fragen nach dem heiligsten Willen seiner géttlichen Majestat sind,
so 1st dieser Wille nicht so gemeint, wie er sich manifestiert in dem Wiin-



Albert Keller 50

schen und Sehnen des eigenen Herzens, sondern es wird nach jenem Willen
des freien Gottes gefragt, durch den Gott iiber das Menschenurteil, iiber
Menschenwillen und Menschenherz erst noch frei verfiigt. Alle Unterschei-
dung der Geister — dieses wichtige Stiick der Exerzitien — hat darin ihre
letzte Begriindung: sie ist im Letzten nicht eine Unterscheidung der An-
triebe des eigenen Herzens auf Grund allgemeiner sittlicher Mafstébe,
sondern das Horchen auf das Befehlswort Gottes, das Suchen und Finden
des freien Willensbefehls des personlichen Gottes an den Menschen in sei-
ner konkreten Situation“”.

Wie aber, darauf konzentriert sich unsere Frage, vernehmen wir dieses
~Befehlswort Gottes“? Wir sahen bereits, dafl Vernunft, Glaube, Kirche,
gesellschaftliche Ordnung, Autoritdten fur Ignatins als Ubermittler dieses
Willens gelten. Aber so sehr dadurch ein Rahmen gesetzt ist, aus dem ich
mit keinen Argumenten und mit keinerlei Berufung auf Geistesantrieb
mich herausstehlen darf, so ist doch in diesem Rahmen noch ein erheblicher
Spielraum, innerhalb dessen ich gerade der Geistesunterscheidung bedarf.
Neben dem, was Gott fiir alle Menschen will, was also die Vernunft als
Sittengesetz erkennen kann, und dem, was sich aus dem Glauben fiir alle
Christen ergibt, auch iiber das hinaus, was als soziale, namlich die Rolle in
einer Gemeinschaft angehende Forderung an den einzelnen herantritt, als
Auftrag in der Kirche, in einer Gemeinschaft, als Befehl eines Oberen —
tiber all das hinaus oder genauer als dessen Kern — gibt es ein auf den Ein-
zelnen individuell zutreffendes Ziel fir die Grundausrichtung seines Le-
bens, den ihn personlich und nur ihn angehenden Willen Gottes. Das er-
gibt sich aus der Personhaftigkeit des Menschen, denn eine Person ist
nicht eine beliebige, auf Individuelles eingeschrinkte Vertretung einer Art
oder ein auswechselbares Element in einer Reihe oder Glied in einem Pro-
zef3, sondern ein selbstverantwortliches, weil fries — folglich unverwech-
selbar einmaliges — Entscheidungssubjekt, eine ,causa prima‘. Die einma-
lige Person muf} audch, als freie, ein einmaliges Ziel haben, das, was Gott
gerade von ihr will, ihr Zielbild. Das aber kann ich weder aus allgemeinen
Geboten noch aus sozialen Befehlen allein ableiten, die bestenfalls den all-
gemeinen und gesellschaftlichen Rahmen dafiir abgeben. Wie also ist das
festzustellen, wenn es anderseits auch nicht einfach aus den Sehnsiichten
und Neigungen des Selbst abzuleiten ist — deswegen namlich, weil dieses
Selbst nicht ohne weiteres als in Ordnung, sondern vielmehr als verbogen
vermutet werden muf, wie die Lehre von der Konkupiszenz (Begierde),
dieser existentiellen Folge der Erbsiindlichkeit, besagt.

7 Karl Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Schriflen zur Theologie,
11, Einsiedeln 81964, 329-348. S. 341 f.



Zur ,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 5]

Als Ausweg bliebe, dafl Gott seinen Willen dem Einzelnen unmittelbar
mitteilt. Was die Unmittelbarkeit angeht, so ist festzuhalten, daf} das
Schopferwirken Gottes stets unmittelbar zu allem in der Welt ist, und in
der Tat bleibt die geschaffene Wirklichkeit, das, was um mich herum vor-
geht, eine uniibergehbare Quelle fiir die Erkenntnis dessen, was Gott von
mir will. Aber diese Erkenntnis mufl doch deduktiv, nach Verstandesprin-
zipien allgemeiner Art, vorgehen, trifft also den angezielten individuellen
Kern des Willens wieder nicht. Wenn ich diese Mitteilung Gottes hingegen
als spontan in mir aufsteigende Gedanken, Pline oder Vorsitze auffafite,
so handelte es sich dabei eben um ,,Bewegungen der Seele“, die folglich den
Regeln der Unterscheidung der Geister unterliegen, und dann stellt sich
die Frage nach dem Unterscheidungskriterium nur erneut.

Ignatius kennt allerdings den Fall einer andersartigen Mitteilung Got-
tes. Er beschreibt ihn in der zweiten Unterscheidungsregel der Zweiten
Woche und ahnlich noch einmal bei den Anweisungen zur Wahl als ersten
Zeitpunkt einer heilen und guten Wahl. Er besteht darin, daff Gott ,ohne
vorausgehendes Gespir oder vorausgehende Erkenntnis irgendeines Ge-
genstandes, durch den eine solche Trostung vermittels der Akte ihres Ver-
standes und Willens herbeigefihrt wiirde®, die Seele ,,ganz zur Liebe Sei-
ner Gottlichen Majestit hinzieht* (Nr. 330). Bei der Wahl heifit es ent-
sprechend, der Erste Zeitpunkt sei dann, ,,wenn Gott unser Herr den Wil-
len so bewegt und an sich zieht, dafl eine ihm ergebene Seele, ohne zu zwei-
feln oder auch nur zweifeln zu konnen, dem folgt, was ihr gezeigt wird“
(Nr. 175). Der Scele kann demnach ,ungegenstindlich®, ndmlich ,ohne
vorausgehende Erkenntnis irgendeines Gegenstandes® ihre vollige Ver-
wiesenheit auf Gott aufgehen (nicht ebenso unzweifelhaft, ob sie dieser
Verwiesenheit folgt, sonst lage eine der katholischen Glaubensiiberzeugung
widersprechende zweifelsfreie Heilsgewiflheit vor). Dieser Fall ist zwar
grundlegend fiir unsere Fundamentalentscheidung auf Gott hin, aber we-
gen seiner ,,Ungegenstédndlichkeit® erlaubt er nicht die Bestimmung eines
konkreten Handlungsziels. Man hat ihn iiberdies miflverstanden, wie mir
scheint, da man sich zu sehr darauf gestiitzt hat, dafl Ignatius davon spricht,
in einem solchen Fall verleihe Gott den Trost ,ohne vorausgehende Ursa-
che“ (Nr. 330). Wenn die Spontaneitit namlich das entscheidende Kenn-
zeichen fir die Gottgewirktheit einer Uberlegung wire, konnten in der Tat
auch konkrete Handlungsanweisungen als gottlich dadurch ausgewiesen
werden. Dazu bemerkt Karl Rahner mit Recht: ,Die Plotzlichkeit, die ,Un-
motiviertheit’, die Uberraschendheit eines Erlebnisses kann uns heutzutage
wirklich nicht mehr eine Gewéhr der Gottgewirktheit sein. Dafiir wissen
wir zu viel vom Unterbewufltsein, von seinen plétzlichen Ausbriichen, von
den erstaunlichen Leistungen eines gewissermaflen unterschwellig arbei-



Albert Keller 52

tenden Gedachtnisses, der Logik und der Kombinationsgabe, von der
Plétzlichkeit (auch auflerhalb pathologischer Phdnomene) der ,Schiibe’, der
Stimmungen usw.“® Es bleibt also zu fragen, ob ein derartiges spontanes
Auftreten positiv zu werten ist, und das hdngt eben davon ab, ob es sich um
spontanen Trost handelt, um ein Hingezogenwerden zu echter Gottesliebe
oder nicht. Im Fall dieses spontanen und — wie oben angedeutet — ungegen-
stindlichen Hingerissenwerdens auf Gott hin wire also allein eine nach-
tragliche Unterscheidung unnotig; jedoch verweist auch hier Ignatius dar-
auf, daf} in den Weiterungen eines solchen Trostes, wenn ,durch eigene
Uberlegungen auf Grund von Gewohnheiten und von Folgerungen aus
(ihren eigenen) Begriffen und Urteilen* dann gegenstandlich umrissen
»verschiedene Vorsitze und Ansichten“ auftreten, diese ,sehr genau unter-
sucht werden miissen, bevor man ihnen volles Zutrauen schenkt oder sie in
die Tat umsetzt* (836). Uberdies gilt fiir all das noch die dreizehnte Regel
der Ersten Woche, daf} ich ndmlich bereit sein mufi, es offenzulegen, d. h.
dem Urteil eines anderen noch auszusetzen.

Dafl Ignatius eine individualistische, gar der Vernunftiiberpriifung ent-
zogene Spiritualitit lehre, erweist sich auf diesem Hintergrund als irrig.
Standig ist er um die Einbindung in die Kirche und an geistliche Autorita-
ten besorgt. Seine uns heute recht massiv anmutenden Regeln des , Fithlens
mit der Kirche® (Nr. 852-870) unterstreichen dieses sein Anliegen aufs
deutlichste. Insofern allerdings ist er ,,individualistisch“, als es ihm um den
einmaligen Willen Gottes geht fiir eine einmalige Person oder eine unver-
wechselbare Situation, der folglich nicht durch allgemeine natur- oder so-
zialethische Normen hinreichend zu bestimmen ist.

Die ehrliche Konfrontation mit der Heilsgeschichte, vor allem
mit Jesus Christus als Basis der Geistesunterscheidung

Daf} der auf das Individuum konzentrierte Wille Gottes in diesem ,indi-
viduellen Kern“ nicht aus den Gegebenheiten der Welt und der allgemei-
nen Geschichte zu entnehmen ist, ergibt sich eben aus deren Allgemeinheit;
dafl er aber auch nicht aus einer die Natur umgehenden gegensténdlichen
Mitteilung Gottes an uns erhoben werden kann, ergab sich daraus, daf§ uns
dafiir das Entscheidungskriterium fehlt. Uberdies steht die Schrift mit
Nachdruck gegen ein ,privates” Erfassen Gottes und seines Willens. Ihre
wiederholten Aussagen sind unmifiverstandlich. Vgl. dazu etwa: ,Keiner
kommt zum Vater auler durch mich“ (Joh 14, 6); ,Niemand kennt den
Sohn, nur der Vater, und niemand kennt den Vater, nur der Sohn und der,

8 Karl Rahner, Die Ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis (vgl. Anm. 5) 384 f.



Zur ,Unterscheidung der Geister” in den Exerzitien 53

dem es der Sohn offenbaren will“ (Mt 11, 27); ,Der in unzuganglichem
Lichte wohnt, den kein Mensch gesehen hat noch zu sehen vermag® (1 Tim
6, 16); ,Niemand hat Gott je geschaut. Der Einzige, der Gott ist und am
Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht® (Joh 1, 17) u. &.

Eben diese Schriftaussagen aber lassen auch erkennen, daf} diese Unmog-
lichkeit des Zuganges zu Gott aufgehoben ist im Menschen Jesus Christus:
,Einer ist Mittler, der Mensch Jesus Christus® (1 Tim 2, 4). Dieser Satz ist
gegen jede heilsgeschichtliche Unmittelbarkeit an Jesus vorbei gesagt.
Wenn in der Schépfung Gottes Wirken immer unmittelbar ist, dann ist es
im Erlosungsgeschehen immer vermittelt durch Jesus Christus (vgl. auch
die Aussagen , Ich bin der Weg*, , Ich bin die Tir*).

Daf} unsere Erlosung inkarnatorisch durch den Menschen Jesus Christus
und die in seinem Tod und seiner Auferstehung moglich gewordene Ein-
heit mit ihm geschieht, bietet endlich die Basis fiir die theologische Antwort
auf die Frage, wie der einmalige Wille Gottes fir den Einzelnen erkannt
werden kann. Die Verbundenheit mit Christus, in der allein Gnade be-
steht, ist keine nur physische oder blof} soziale, sondern eine personale, wie
in der theologischen Lehre vom Leib Christi ausgefithrt wird, d. h. fir je-
den einmalig, und so einmaliges Ziel oder der gesuchte, auf die individu-
elle Person bezogene Wille Gottes. Diese Einheit kann nun unserer Er-
kenntnis insofern zugédnglich gemacht werden, als wir hoffend aus Anzei-
chen entnehmen koénnen — auch das nicht mit arroganter Sicherheit von uns
behaupten diirfen —, dafl wir die Gesinnung Christi in uns haben, oder wie
es im Christushymnus genauer heifit, die Gesinnung ,,wie in Christus®,
d. h. jene Gesinnung, wie sie im Leib Christi herrscht (Phil 2, 5). Auch hier
aber muf} man zogern, von Gnadenerfahrung zu sprechen, darf sich jeden-
falls diese Einheit mit Christus, in der Gnade besteht, wie gesagt, nicht
sicher anmaflen, sondern sie nur hoffend aus den Anzeichen der Seelenbe-
wegung wahrnehmen (Ignatius wiirde wohl von Ehrfurcht reden, Paulus
von Furcht und Zittern, mit der diese Erkenntnisweise verkniipft sein
muf).

Die Exerzitien stellen nun nichts anderes dar als den stindigen wachsa-
men und ehrlichen Versudh, sich auf diese Einheit mit Christus abzuhorchen.
Deshalb wird in ithnen ,,wahrheitsgemaf*, wie Ignatius in der Zweiten An-
weisung fordert, die Heilsgeschichte vorgelegt, eben die Geschichte dieses
Leibes Christi, konzentriert im Leben Jesu. Der Exerzitand hat nun sich,
d. h. das, was er als ,Ist-Zustand“ in sich feststellt, auf die Stimmigkeit
oder Unstimmigkeit mit Christus abzuhorchen. Die erfahrene Uberein-
stimmung ist Trost, die erspiirte Diskrepanz ist Trostlosigkeit. Die Gei-
stesunterscheidung muf also mit Feinfithligkeit gerade immer die Stellen
aussuchen und unterscheiden, wo dieser Einklang oder die Disharmonie



Albert Keller 54

eines Ist-Zustandes, meiner Seelenregungen und aller meiner bewufiten
und kaum bewufiten Einstellungen, mit der Heilsgeschichte des ,univer-
salen Christus“ erkennbar wird. Auch meine Entscheidung (vgl. Zweite
Wabhlzeit) ist daraufhin abzuhorchen, indem ich, wie Ignatius sagt, einmal
dies, einmal jenes anbiete und auf die Stimmigkeit iiberpriife. Dieses Ab-
héren gelingt jedoch nicht, wenn ich nicht ehrlich bin, also wirklich meinen
Zustand ohne Krampf und Selbstbeliigung zur Kenntnis nehme oder ge-
rade die Dinge verdringe, wo ich Disharmonie zum Geist Christi fiirchte.
Dabher ist die Schrittfolge in der Ersten Anweisung zu den Exerzitien zu
beachten, wo es heifdt, man nenne geistliche Ubungen jede ,Art, die Seele
vorzubereiten und bereit zu machen, alle ungeordneten Neigungen von sich
zu entfernen, und nachdem sie abgelegt sind, den géttlichen Willen zu su-
chen und zu finden in der Ordnung (Disposition = Ausrichtung!) des eige-
nen Lebens zum Heil der Seele.“ Erst nachdem die ungeordneten Neigun-
gen abgelegt sind, kann ich also den Willen Gottes finden. Vor allem die
Erste Woche scheint dieser ,Reinigung® gewidmet, erst dann namlich er-
folgt die Konfrontation mit dem geschichtlichen Jesus.

Es wird aus diesen Uberlegungen auch deutlich, daf} ich die Geistesun-
terscheidung nicht aus dem Stand vollziehen kann, sondern daf sie selbst
nicht nur ein Prozef ist, sondern im Prozef§ einer immer besseren Entschie-
denheit auf Christus hin und fortschreitend besser gelingt. Deshalb ist die
Korrektur der Einstellung, das Abwehren der bosen und das Annehmen
der guten Geistesbewegungen, die Ignatius in den Regeln zur Unterschei-
dung der Geister fordert, nicht eine nachtriagliche Konsequenz, sondern ge-
hort in diesen Prozef hinein, denn die Geistesunterscheidung ist nicht blofle
Theorie, sondern muf} zugleich praktisch sein. Aus der Selbsterfahrung
mufl Selbstbewertung und daraus eine Selbstkorrektur in bruchlosem
Ubergang entstehen. Wenn wir uns bewufit sind, dafl echte Kritik Unter-
scheidung besagt, konnte man daher die Regeln zur Unterscheidung der
Geister fassen als Anweisung dazu, wie man zu einer selbstkritisch iiber-
prifbaren Entscheidung auf Christus hin gelangt, deren Wichtigkeit sich
daraus ergibt, dafl wir weder die Selbsterfassung noch die Kritik und am
wenigsten die Entscheidung auf Christus hin irgendeinem anderen iiber-
lassen konnen. Sie ist als unsere ureigenste, wenn auch nur in wachsamer
Einheit mit Christus, also aus Gnade zu erbringende individuell einzig-
artige Tat, von jedem einzelnen von uns gefordert und, solange wir leben,
nie endgiltig erbracht.





