
Albert Keller 38 

•Mein Kind, du gehörst der heiligen Dreieinigkeit. Der Vater hat dich 
geschaffen, um dich dem Sohn zu schenken, der dich losgekauft hat, um 
dich dem Vater zu schenken und dem Heiligen Geist, der deine Seele 
verwandelt. Du nimmst teil am Leben der Dreieinigkeit durch die in dir 
wirkenden Gnaden, durch die Sakramente und durch deinen Zustand des 
Gehorsams und der Abhängigkeit von Gott. Die Dreieinigkeit geruht, 
sich ihren Geschöpfen zu schenken." 

(Am Fest der Trinität) •Gott ist Gabe - Gabe - Gabe - Gott ist 
Einigung"3. 

3 Man wird bemerkt haben, wie positiv (kataphatisch) hier - in Nachahmung der bibli- 
schen Sprache - geredet wird. Gegenüber dem am Rande des Nichts weilenden •Seins" 
der Kreatur (vgl. Jes 40, 15) ist Gott das Vollmaß der Wirklichkeit (in welchen Nuancen 
des Verbums Sein man Gottes Selbstaussage Ex 3, 14 immer wiedergeben mag). Normal 
und legitim ist, daß eine vom innerweltlich begegnenden Seienden (ta onta) zum Abso- 
luten aufsteigende Meditation das letztere (apophatisch) als Nicht-sein anspricht, um den 
unermeßlichen qualitativen Abstand zu kennzeichnen. Wo aber Meditation das von Gott 
absteigende Offenbarungswort betrachtet, ist es angemessen, daß das überwältigende 
Anderssein der ewigen Liebe in ihrer Majestät sich kataphatischer Rede bedient und uns 
in ein (apophatisches) Schweigen von Glaube und Anbetung verweist, in dem wir durch 
Gottes Gnade allererst etwas hören und in etwa verstehen können. Im fleischgewordenen 
Wort wird dies alles evident und alles apophatische Reden von ihm unmöglich. 

Zur •Unterscheidung der Geister' 
in den Ignatianischen Exerzitien 

Albert Keller SJ, München 

Ignatius von Loyola umreißt das Ziel der Exerzitien in der •ersten Anwei- 
sung" zu seinen •Geistlichen Übungen", die er dort als ein Verfahren 
beschreibt, •die Seele vorzubereiten und dazu bereit zu machen (disponer), 
alle ungeordneten Neigungen (affectiones) von sich zu entfernen, und nach- 
dem sie abgelegt sind, den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der 
Ordnung (disposition) des eigenen Lebens zum Heil der Seele"1. Die •dis- 
position" besteht nicht sosehr in einzelnen guten Vorsätzen, sondern viel- 

1 Die Exerzitientexte werden mit Angabe der Randnummer zitiert nach: Ignatius von 
Loyola. Geistliche Übungen. Übertragung aus dem spanischen Urtext, Erklärung der 20 
Anweisungen von Adolf Haas SJ. Herderbücherei 276, Freiburg 1967. 



Zur •Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 39 

mehr in einer Grundentscheidung, die Ignatius •Wahl" nennt. Sie muß in 
Einklang stehen - oder diesen Einklang herstellen - mit dem, was Gott 
vom einzelnen will; daß auch eine Gemeinschaft in einer •deliberatio com- 
munitaria", einer gemeinsamen •Wahl", versuchen kann, sich danach aus- 
zurichten, was Gott von ihr will, bezeugt nicht nur das Beispiel, das 
Ignatius mit seinen ersten Gefährten in einigen Entscheidungen gegeben 
hat, sondern das wird auch durch die folgenden Erwägungen unterstützt 
werden2. Ein unerläßliches Instrument dafür, diese Wahl recht zu treffen, 
besteht für Ignatius in der Unterscheidung der Geister. Er lernt sie bereits 
bei seiner Bekehrung auf dem Krankenlager kennen, wo ihn bei der Lek- 
türe der Heiligenleben des •Flos Sanctorum" verschiedene Stimmungen 
bedrängen. Über das Ergebnis dieser Unterscheidung heißt es in seinen 
Lebenserinnerungen: •So kam er allmählich dazu, den Unterschied zwi- 
schen den Geistern, die ihn bewegten, zu erkennen, nämlich zwischen dem 
Geiste Satans und dem Geiste Gottes. Das war die erste Erwägung, die er 
bezüglich der göttlichen Dinge anstellte. Als er dann später die Geistlichen 
Übungen gemacht hatte, begann er aus jener Erfahrung Licht zu schöpfen 
für die Lehre von der Verschiedenheit der Geister"3. 

Zur Vorklärung: Welche •Geister" unterscheidet die •Unterscheidung der 
Geister?" 

Sieht man nicht näher zu, so könnte die Formel •Unterscheidung der Gei- 
ster" zur Annahme verführen, es ginge bei dieser Lehre darum, Engel und 
Dämonen auseinanderzuhalten. Aber schon das Zitat aus den Lebenserin- 
nerungen mit der Rede vom •Geiste Satans" macht deutlich, daß mit 
•Geist" hier vor allem eine Geisteshaltung gemeint ist, wie man auch vom 
•Geist der Aufklärung" sprechen kann oder - personbezogen - wie man 
ein stalinistisches Verfahren als ein Vorgehen •im Geiste Stalins" bezeich- 
nen könnte. 

Auch die als •Regeln zur Unterscheidung der Geister" bekannten Hin- 
weise, die Ignatius seinen •Geistlichen Übungen" beigefügt hat, um dem 
Exerzitanden zu helfen, sich in dem zurechtzufinden, was ihn umtreibt, 
wenn er sich auf die Exerzitien einläßt, deuten in die gleiche Richtung. Sie 
sind nämlich gar nicht mit •Regeln zur Unterscheidung der Geister" über- 
schrieben, sondern sie stehen (Exerzitienbuch Nr. 313) unter folgendem 

2 Vgl. Günter Switck SJ, Geistliche Unterscheidung in Gemeinschaft. Möglichkeiten und 
Grenzen, in: •Geist und Leben" 50 (1977) 92-105. 
3 Lebenserinnerungen des Hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanisch-italienischen Ur- 
text übertragen, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Alfred Feder SJ, Re- 
gensburg 1922, 8 und 9. 



Albert Keller 40 

Titel: •Regeln, um auf irgendeine Weise die verschiedenen Bewegungen 
zu verspüren und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden: die 
guten, um sie aufzunehmen, die schlechten, um sie zu verwerfen." Von 
diesen ersten vierzehn Regeln sagt Ignatius, sie eigneten sich mehr für die 
Erste Exerzitienwoche, also für die Zeit, in der die Sünde betrachtet wird. 
Erst die dann folgenden acht Regeln, die sich mehr für die sog. Zweite 
Woche, die Zeit der Erwägung des Lebens Jesu eignen, sind (Nr. 328) 
überschrieben: •Regeln mit dem gleichen Ziel, die Geister noch genauer zu 
unterscheiden." Daraus ergibt sich, daß mit Hilfe der Regeln nicht etwa 
Engel oder Teufel aufgespürt und unterschieden werden sollen, sondern 
Stimmungen oder, wie es bei Ignatius heißt, •Bewegungen" der Seele; und 
zwar sollen die Regeln zu dreierlei helfen, nämlich zuerst dazu, diese Be- 
wegungen festzustellen, sie •zu verspüren"; dann - so ist wohl das •er- 
kennen" im Unterschied zum •verspüren" zu interpretieren - dazu, sie zu 
beurteilen, zu bewerten; schließlich dazu, gemäß dieser Wahrnehmung 
und Bewertung zu reagieren, nämlich die guten aufzunehmen und die als 
schlecht erkannten zu verwerfen. Aus dieser Ausrichtung der Regeln auf 
eine Stellungnahme, auf das Handeln in diesem Sinn, ergibt sich, daß es in 
den Ignatianischen Exerzitien entscheidend darauf ankommt, ob die See- 
lenregungen gut oder schlecht sind, denn das allein ist ausschlaggebend 
dafür, ob sie anzunehmen oder abzulehnen sind, nicht so sehr hingegen auf 
die Zusatzüberlegungen, von wem sie verursacht worden sind, also etwa 
von Gott, Engeln oder Teufeln, so selbstverständlich es für Ignatius ge- 
wesen sein mag, daß die guten Regungen von guten Geistern, die schlechten 
von bösen herrühren. Das zeigt sich auch daraus, daß Ignatius auf inner- 
weltliche Ursachen für diese Seelenbewegungen hier gar nicht eingeht, 
obwohl er - wie seine •Zusätze" bei etlichen Betrachtungsanweisungen in 
den Exerzitien bekunden - sehr wohl weiß, wie natürliche Einflüsse, etwa 
Licht, Wärme, die ganze Umwelt, die Psyche beeindrucken können. 

Exkurs: Über die Möglichkeit, ja Notwendigkeit, in den Exerzitien die eine 
oder andere Glaubensfrage auszuklammern. 

Es könnte dennodi bei einem Exerzitanden zu einer Art Blockierung im Fortgang 
seiner Exerzitienerwägung kommen, wenn er, auf die Unterscheidung der Geister 
hingewiesen, auf die Frage der Existenz von Engeln und Teufeln stößt und sich 
daran festbeißt, zumal Ignatius selbst offenbar davon ausgeht, daß es Engel und 
den Teufel gibt. In den genannten Regeln spricht er nämlich ohne Bedenken von 
deren Einwirkungen, von den Bewegungen etwa, die der gute Geist oder der 
böse Feind in der Seele hervorrufen und die es auseinanderzuhalten gilt, und in 
der ersten Regel für die Zweite Woche sagt er, daß dem •Feind", wie es da ein- 
fach heißt, •Gott und seine Engel" mit ihren Anregungen gegenüberstehen. Man 



Zur • Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 41 

kann heute aber auch bei •gut christlichen" Exerzitanden nicht unbesehen voraus- 
setzen, daß sie die Glaubensüberzeugung von Ignatius in diesem Punkt teilen; 
und dieses Problem mag ähnlich auch bei anderen Ausführungen des Exerzitien- 
buches zunehmend auftreten, daß nämlich auch da jemand feststellt, er könne 
diese oder jene Aussage der Exerzitien nicht glauben. In diesen Fällen ist es oft 
nur möglich, zuzusehen, ob nicht der Gang der Exerzitien unbeschadet fortgeführt 
werden kann, ohne daß der entsprechende Punkt angenommen wird; nichts ist 
nämlich für die Exerzitien schädlicher, als derartige Schwierigkeiten zu übertün- 
chen und im Exerzitanden eine Haltung aufkommen zu lassen, die diese Übungen 
als frommes Spiel mitmacht, bei dem man auch einfach •so tun könne, als ob ...". 
Dagegen steht die Mahnung der zweiten Anweisung (Nr. 2) man müsse •die 
geschichtliche Tatsache (historia) für eine solche Betrachtung wahrheitsgetreu 
erzählen", denn die rechte Voraussetzung für die Betrachtung ist es, daß •die 
betrachtende Person die unverfälschte (wahre) Grundlage der Geschichte erfaßt". 
Wer also etwas nicht als wahr annehmen kann, muß das wegen der für die Exer- 
zitien geforderten Grundhaltung sorgfältiger Ehrlichkeit beiseitelassen, einklam- 
mern. Es kann sein, daß dann •außerhalb" der Klammer nicht mehr genügend 
übrigbleibt, um Ignatianische Exerzitien - jedenfalls in vollem Umfang - zu 
machen; damit rechnet Ignatius selbst in der achtzehnten Anweisung (Nr. 18). 
Für weitgehend Ungläubige müßte man daher andere Übungen vorschlagen - 
und derartige zu entwickeln scheint durchaus zeitgemäß -, nicht jedoch sie zu 
Ignatianischen Exerzitien zulassen. Es sollte jedenfalls niemand dadurch ab- 
gehalten werden, sich mit der Unterscheidung der Geister zu befassen, weil er 
sich nicht zur Annahme durchringen kann, daß personale Geister auf die Seele 
einwirken. Man kann ihm nämlich vorschlagen, diese Frage in diesem Zusammen- 
hang einfach beiseite zu lassen, da das ganze Problem der Existenz und des Wir- 
kens von Engeln und Teufeln - wie bereits hinreichend angedeutet - ausgeklam- 
mert werden kann, ohne daß die Regeln zur Unterscheidung der Geister etwas 
von ihrer Bedeutung verlieren. 

Die Bedeutung der Geistesunterscheidung: drei Grundfragen, 
drei Schwierigkeiten. 

Das volle Gewicht dieser Unterscheidung tritt im Gegenteil erst dann ganz 
hervor, wenn man sie nicht in mißverständlicher Engführung auf eine Art 
angewandte Dämonologie reduziert, sondern sie in den großen Rahmen 
des verantwortlichen, also sich jeweils prüfend Rechenschaft über seine 
Entscheidung abverlangenden Lebens vor Gott stellt, der mit dem Gottes- 
wort aus dem Deuteronomium markant abgesteckt ist: •Vorgelegt habe ich 
dir Leben und Tod, Segen und Fluch! So wähle denn das Leben" (Dtn 
30,19). Daß für eine derartige Wahl Unterscheidungsfähigkeit gefordert 
ist, ergibt sich ohne weiteres daraus, daß der Mensch sowohl durch äußere 
Einflüsse in die Irre geführt werden als auch aus eigenem Antrieb irren 
kann, gerade auch - vielleicht besonders - in den Fragen des Glaubens 



Albert Keller 42 

und des Heils. Er hat also jeweils zu prüfen, ob etwas dem Glauben gemäß, 
also seinem Heil zuträglich ist oder nicht, um dann das in diesem Sinn Gute 
anzunehmen, das Schlechte abwehren zu können. Dennoch ist nicht jede 
derartige Prüfung sogleich eine •Unterscheidung der Geister"; diese hat 
es nämlich weder mit der Beurteilung von Personen und ihren Lehren 
noch von äußeren Zuständen und Ereignissen unmittelbar zu tun, sondern 
zunächst mit dem, was sich in uns abspielt, auch wenn von daher das, was 
von außen an uns herantritt, nachträglich ebenfalls als heilsam oder ge- 
fährlich bewertet werden kann. Für die Geisterunterscheidung gilt viel- 
mehr das Wort aus dem Epheserbrief: •Denn unser Kampf geht nicht 
gegen Blut und Fleisch, sondern gegen die Mächte, gegen die Gewalten, 
gegen die Beherrscher dieser Welt der Finsternis, gegen das Geisteswesen 
der Bosheit im himmlischen Bereich" (Eph 6,12), vor allem wenn man es 
zusammennimmt mit dem Kommentar, den H. Schlier zu einer anderen 
Stelle des Epheserbriefs gibt, wo vom •Herrscher des Machtbereichs der 
Luft" als dem Geist die Rede ist, der •in den Söhnen des Ungehorsams am 
Werk ist" (Eph 2,2)4; Schlier schreibt dazu: • Die ,Luft' ist also mit anderen 
Worten die Atmosphäre, der allgemeine Geist, in dem die Menschen je- 
weils leben, von dem sie bestimmt werden, der in sie eindringt, den sie auf- 
nehmen. Sie ist die ,geistige Atmosphäre', die sie einatmen, von der sie 
durchdrungen werden". Diesen Geist in uns also gilt es vor allem zu unter- 
scheiden, Stellung dazu zu nehmen, uns ihm nicht ohne Prüfung auszu- 
liefern. So fordert bereits der erste Johannesbrief: •Liebe Brüder, traut 
nicht jedem Geist, sondern prüft die Geister, ob sie aus Gott sind; denn 
viele falsche Propheten sind in der Welt aufgetreten" (1 Joh 4,1). Daher 
hat denn auch die Lehre von der Geistesunterscheidung, wie man vielleicht 
weniger mißverständlich sagen sollte, eine Tradition, die bis in die Urzeit 
des Christentums zurückreicht5. 

* H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Düsseldorf 41963, 104. 
5 Zur Geschichte der Geisterunterscheidung ist immer noch lesenswert: Hugo Rahner, 
Ignatius von Loyola und das geistesgeschichtliche Werden seiner Frömmigkeit, Graz - 
Salzburg - Wien 1947; und vor allem H. Rahner, •Werdet kundige Geldwechsler". Zur 
Geschichte der Lehre des heiligen Ignatius von der Unterscheidung der Geister, in: Igna- 
tius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis. 1556-1956 (Hrsg. Friedrich 
Wulf), Würzburg 1956, 301-341. - Aus dem gleichen Werk - und näher zu unserem The- 
ma: Karl Rahner, Die Ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Über einige 
theologische Probleme in den Wahlregeln der Exerzitien des heiligen Ignatius, 343-405. 
- Weitere ältere Literatur zur Unterscheidung der Geister findet man etwa im 1960 er- 
schienenen Registerband der Jahrgänge 1-30 von •Geist und Leben" unter dem Stich- 
wort des Sachregisters •Unterscheidung der Geister". Aus jüngerer Zeit liegt eine Unter- 
suchung vor mit dem Titel •Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersu- 
chung über die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola" von Leo Bakker, 
Würzburg (Bd. 3 der •Studien zur Theologie des geistlichen Lebens") 1970. 



Zur •Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 43 

Daß die Geistesunterscheidung nicht nur nützlich, sondern notwendig 
ist, steht auf diesem Hintergrund außer Frage; hingegen bleibt zu erörtern, 
worauf sie sich bezieht, wie, nämlich nach welchen Kriterien, sie vonstatten 
gehen soll und was sie in ihrer Verwirklichung voraussetzt. Diesen Fragen 
entsprechen in etwa die drei Schritte, die wir bereits aus der Überschrift, 
die Ignatius in den Exerzitien den Unterscheidungsregeln voranstellt, ab- 
gelesen haben und die man nach einem Motto der Christlichen Arbeiter- 
jugend als die Folge von •Sehen - Urteilen - Handeln" skizzieren könnte. 
Zuerst sind nämlich nach Ignatius die •Bewegungen, die in der Seele ver- 
ursacht werden", aufzuspüren; diese Geistesbewegungen bilden das pri- 
märe Material der Unterscheidung, das es festzustellen gilt. Da diese Fest- 
stellung durch Reflexion erfolgt, ergibt sich als erste Schwierigkeit, ob die 
Forderung, diese Geistesbewegungen aufzuspüren, nicht zu einem über- 
reflexiven Leben ohne Spontaneität führt. Im zweiten Schritt sind diese 
Regungen dann zu beurteilen. Hier liegt in der Frage nach den Be- 
wertungskriterien das Problem: Muß nicht doch der Ursprung der Regun- 
gen festgestellt werden (von Gott, Engeln, dem Bösen)? Vor allem aber: 
Soll hier nicht durch eine Berufung auf unmittelbaren Bezug zu Gott mittels 
einer der Kritik entzogenen Affektivität der Verstand - und somit wohl 
auch die Prüfung selbst - außer Kraft gesetzt werden? Zuletzt wären dann 
die so unterschiedenen Geistesbewegungen auch in einer ihnen entspre- 
chenden Stellungnahme aufzuarbeiten, die guten wären aufzunehmen, die 
schlechten zu beseitigen. Hier erhebt sich die Frage, ob ein derartiges Han- 
deln dem Erkennen nicht vielmehr vorausgehen muß, anstatt nur angehängt 
zu werden, denn wie sollte aus einer verkehrten Einstellung eine ungetrübte 
Erkenntnis der eigenen Seelenregungen möglich sein? Diese drei Problem- 
kreise gilt es nun kurz zu betrachten. 

Das Aufspüren der •Seelenbewegungen" und das Problem der 
Uberreflexivität 

Zunächst stehen wir also vor der Frage, was unter den •Seelenbewegun- 
gen" zu verstehen sei, die erster Gegenstand der Geistesunterscheidung 
sind und die es aufzuspüren gilt. Diese Frage läßt sich dadurch beantwor- 
ten, daß man einfach registriert, was Ignatius selbst in den Regeln zur 
Unterscheidung der Geister an derartigen Bewegungen anführt. Er zählt 
da etwa auf: Bilder sinnlicher Genüsse und Lüste, Gewissensbisse durch 
die innere Stimme der Vernunft; Gewissensangst, traurige Stimmung, Be- 
unruhigung durch falsche Gründe, Mut, Kraft, Tröstungen, Tränen, Ein- 
sprechungen, Ruhe; innere Bewegung brennender Liebe, Schmerz über die 
Sünden, Zuwachs an Glaube, Hoffnung und Liebe, innere Freude, die zu 



Albert Keller 44 

himmlischen Dingen hinzieht; Verfinsterung der Seele, Verwirrung, Hin- 
neigung zu niedrigen, erdhaften Dingen, Unruhe durch verschiedene Um- 
triebe und Versuchungen, Geistesträgheit, Lauheit, Traurigkeit, Trostlosig- 
keit, Gedanken, die aus dem Trost, wie solche, die aus der Trostlosigkeit 
entstehen. - Das sind, in der Reihenfolge ihres Vorkommens aufgeführt, 
die Bewegungen, die Ignatius allein in den ersten vier Regeln zur Ersten 
Woche nennt. 

Man kann es der Psychologie überlassen, diese verschiedenen Bewußt- 
seinseindrücke und -zustände zu klassifizieren (also Wahrnehmungen, 
Empfindungen, Gefühle, Befindlichkeiten und Stimmungen, daneben Erin- 
nerungen und Vorstellungen; Gedanken und Wissen; Verhaltensgewohn- 
heiten; Wünsche, Triebe, Motive; Pläne, Bewertungsmuster und -tenden- 
zen, Stellungnahmen und Entschiedenheiten und was sonst aufzuzählen 
und einzuordnen ist) und auch Halb- und Kaumbewußtes darunter zu 
registrieren. Für uns ist nur wichtig, daß all das bei der Geistesunterschei- 
dung aufzuspüren und zu bewerten ist. 

Demnach scheint die Antwort auf die Frage, welcher Art die •Seelen- 
bewegungen" seien, auf die es bei der Geistesunterscheidung zu achten 
gelte, recht einfach zu lauten: •Alle Bewußtseinsgegebenheiten!" Das Pro- 
blem liegt aber nicht in dieser Aufzählung, sondern darin, ob wir nicht 
überfordert sind, wenn wir das alles aufspüren und in Betracht ziehen 
sollten. Dazu wäre zu sagen, daß wir in der Tat nicht in einer ständigen 
aktuellen Geistesunterscheidung leben können. Dabei liegt der Ton auf 
aktuell. Nicht jede Disposition jedoch, die unser psychisches Verhalten 
bestimmt, besteht in einem aktuellen Vollzug; weitaus überwiegen andere, 
etwa habituelle Prägungen. Das läßt sich ungefähr an folgendem Beispiel 
erläutern. Ein geübter Chirurg entschließt sich zu einem bestimmten Ein- 
griff. Dieser Eingriff entspricht der aktuellen Entscheidung. Die Art, wie 
er operiert, hat er sich aufgrund zurückliegender Entscheidungen erworben, 
sie ist ihm habituell. Vielleicht folgt er daneben noch einigen Handlungs- 
schemata, die er sich unbewußt angeeignet hat. Danach können wir unter- 
scheiden: 1. Entscheidung (aktuell), 2. Entschiedenheiten (habituell), 3. Ge- 
wohnheiten (ebenfalls habituell). Der Mensch wäre völlig überfordert, 
sollte er ständig in aktuellen Entscheidungen leben und gar noch bezüglich 
allem, was er im Augenblick tut. Dagegen kann man darauf hinwirken, 
daß man aus Entscheidungen und Entschiedenheiten lebt; man sollte also 
Gewohnheiten, die man unbewußt oder durch Erziehung, jedenfalls ohne 
eigene Entscheidung übernommen hat, mehr und mehr abbauen. Allein 
die Entscheidungen aber fordern eine Geistesunterscheidung, sollen sie 
richtig getroffen werden. Wie oft wir uns allerdings entscheiden sollen - 
denn auch die Entschiedenheiten sind nicht alle auf Dauer ungeprüft wei- 



Zur • Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 45 

terzutragen - dafür gibt es kein apriorisches Maß. Meist nötigt uns das 
Leben ohnehin zu mehr Entscheidungen, •als uns lieb ist" - und •Leben" 
heißt hier vor allem: die Nöte und Bedürfnisse unserer Mitmenschen. Uns 
dann nicht darumzudrücken, also in Unentschiedenheit zu leben, ist viel- 
leicht sogar das ethisch und christlich Entscheidende; das hieße, daß unser 
Leben nicht so sehr danach gewogen würde, wieviele Entscheidungen rich- 
tig und wieviele falsch waren, sondern danach, ob wir uns überhaupt zu 
einem entschiedenen Leben durchringen. 

Neben diesen vom Augenblick geforderten Entscheidungen, denen wir 
uns nicht verschließen dürfen, gibt es jedoch Grundentscheidungen, die die 
Ausrichtung unseres ganzen Lebens betreffen und von denen daher auch 
die umstandsbedingten Entscheidungen abhängen. Auf sie zielen die 
Ignatianischen Exerzitien. Insofern der Mensch geschichtlich ist, also nicht 
unverändert aus einer Grundentscheidung leben kann, scheint mir die 
Auffassung unzutreffend, man könne nur ein- oder zweimal im Leben 
Wahlexerzitien dieser Art machen, wenn man nur unter Wahl nicht allein 
die Entscheidungen zwischen Gegensätzlichem oder eine Richtungsände- 
rung versteht (wie es das Wort freilich nahelegt), sondern auch die zu er- 
neuernde Entscheidung für eine bereits eingenommene Lebenshaltung mit 
darunter begreift. Und tiefe Entschiedenheiten, zudem tragfähig für je- 
weils geänderte Lebensumstände, kommen m. E. durch einmalige Entschei- 
dungen überhaupt nicht zustande; das gilt für die Ignatianische Wahl, die 
Grundentscheidung über das Leben ebenso wie für Eheschließung oder Or- 
densgelübde. 

Ein entschiedenes Leben ist also von uns gefordert. Das heißt aber nicht, 
daß wir ständig derartige Entscheidungen treffen müßten, etwa weil die 
Zahl solcher Entscheidungen als Wertmaßstab für unsere Entschiedenheit 
genommen würde. Das bedeutete das Ende eines spontanen Lebens und 
eine Überforderung unserer psychischen Kräfte. Obwohl - wie gerade aus- 
geführt - aus einmaligen Entscheidungen tiefe Entschiedenheit kaum ent- 
steht, wir damit also nicht auskommen, ist dies eine Feststellung über 
menschliche Bedingtheit und nicht die Angabe eines Ideals. Einem Ideal 
entspräche es weit eher, wenn aufgrund einmal getroffener Entscheidung 
unser Leben derart von dieser Entschiedenheit geprägt wäre, daß wir ohne 
die Mühe einer jeweils neuen Reflexion spontan handeln und dennoch 
gewiß sein könnten, daß unser Verhalten im Einzelfall dieser Grundent- 
scheidung entspricht. Auf dem Weg zu diesem Ideal werden wir jedoch 
diese angezielte Entschiedenheit eben nur durch wiederholte Grundent- 
scheidungen erlangen, aber auch durch uns immer wieder vom Leben ab- 
verlangte Stellungnahmen in Detailfragen. 



Albert Keller 46 

In jede derartige Entscheidung ist nun die Geistesunterscheidung ein- 
zubringen (ich sage nicht, sie sei Vorbedingung dafür, weil die Geistes- 
unterscheidung selbst nur im Prozeß einer solchen Entscheidung gelingt). 
Daß in diesem Prozeß der nun kurz umrissene erste Schritt einer Feststel- 
lung der vorliegenden •Seelenbewegungen" vorausgehen muß, läßt sich 
auch am Modell eines kybernetischen Steuerungsprozesses kurz erläutern, 
der ebenfalls immer die drei Schritte umfaßt: Feststellung des Ist-Zustan- 
des; Vergleich mit dem Soll und Differenzfeststellung; entsprechende Kor- 
rektur. Ebenso muß ich mich selbst, bevor ich mich in einer Grundentschei- 
dung neu ausrichte, gegebenenfalls also korrigiere, auf den Ist-Zustand 
und die Abweichung vom Soll-Zustand überprüfen. Ich erkenne aber nicht, 
wer oder wie ich bin, außer in einem sorgfältigen Registrieren aller 
•Seelenbewegungen", denn über einen anderen Zugang zur Selbsterkennt- 
nis verfüge ich nicht. 

Die Beurteilung der Geistesregungen und das Problem der Irrationalität 
bei diesem Vorgang 

Nachdem so die Gedanken, Gefühle, Neigungen, Anmutungen, kurz die 
gesamten Seelenregungen festgestellt sind, ergibt sich als Frage des zwei- 
ten Schrittes: Wie, d. h. vor allem nach welchem Kriterium, sind sie zu 
beurteilen? Aufgrund des gerade vorgelegten Modells wäre zu antworten: 
Von ihrem Soll-Zustand, vom Ziel her sind sie zu bewerten, nämlich da- 
nach, ob sie dem Ziel des Menschen entsprechen oder zuwiderlaufen. Daher 
hat denn Ignatius auch den ganzen Exerzitien im •Fundament" eine An- 
gabe dieses Ziels vorausgeschickt: •Der Mensch ist geschaffen dazu hin, 
Gott Unseren Herrn zu loben, Ihm Ehrfurcht zu erweisen und zu dienen, 
und damit seine Seele zu retten" (Nr. 25). Folgerichtig fragt er auch bei 
den Regeln zur Unterscheidung der Geister danach, ob der jeweilige See- 
lenzustand oder die Geistesregung diesem Ziel diene oder entgegenwirke, 
unterscheidet sie also danach, ob sie •zum Fortschritt der Seele" führe, 
•auf daß sie wachse und vom Guten zum je Besseren aufsteige" (Nr. 331) 
oder zum Gegenteil, •damit man nicht weiter voranschreite" (Nr. 315). 
Obwohl er jene Bewegungen, die dazu helfen, •damit man im Gutestun 
immer weiter fortschreite" (Nr. 315), schließlich •jeglichen Zuwachs an 
Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innere Freude, die zu den himm- 
lischen Dingen und zum eigenen Seelenheil aufruft und hinzieht" (Nr. 316), 
Trost nennt, kennt er dennoch auch Tröstungen der Seele •zum Gegenteil 
hin", nämlich solche, die •zur Bosheit hinziehen". 

Dieser Bewertungsgrundsatz, daß als einziges Kriterium die Frage dient, 
ob eine Regung zum Ziel des Menschen führt oder nicht, entspricht der 



Zur •Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 47 

Forderung des sog. •Fundaments" der Übungen, wo von allen Dingen 
gesagt ist, •daß der Mensch dieselben so weit zu gebrauchen hat, als sie 
ihm auf sein Ziel hin helfen, und sie so weit lassen muß, als sie ihn daran 
hindern" (Nr. 23). Dieses Prinzip sieht einfach aus, hinter ihm verbirgt 
sich jedoch eine Problematik, deren Lösung für die Ignatianischen Exerzi- 
tien kennzeichnend ist und die besonders im Vorgang der Wahl in den 
Exerzitien und deren drei Zeiten deutlich wird. 

Ich kann zunächst nämlich weiter fragen, woher ich denn weiß, was mich 
zum Fortschritt vom Guten zum je Besseren führt. Die Regeln zur Geistes- 
unterscheidung setzen diese Frage eher als bereits geklärt voraus. Auch 
wenn sie etwa das Beispiel nennen, jene Regung sei gut, sei Trost, •durch 
welche die Seele in Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu entbrennen 
beginnt, und wenn sie infolgedessen kein geschaffenes Ding auf dem Ant- 
litz der Erde mehr in sich zu lieben vermag, es sei denn im Schöpfer ihrer 
aller" (Nr. 316), so geschieht das aus der Überzeugung, daß dies eben Ziel 
aller Menschen sei. Die Beobachtung und Unterscheidung der Seelen- 
regungen wollen aber gerade nicht nur dieses allgemeine Ziel anstreben 
helfen, sondern - und darin liegt ihre Eigenart • sie sollen eben dazu 
dienen, das besondere Ziel des Einzelnen, den auf das Individuum zu- 
geschnittenen Willen Gottes zu erkennen. Wie aber kann dieses •mein 
Soll" bestimmt werden? 

Hier bestünde nun die Gefahr, alle anderen Instanzen zu überspringen, 
etwa auch die Vernunft zu überspielen, indem man eine Tröstung als un- 
mittelbare Anrede Gottes an die Seele versteht, die man gegen alle ande- 
ren Gründe als Willen Gottes •gerade für mich" durchsetzen könnte oder 
gar müßte. Für diese Art Irrationalität kann man sich jedoch nicht auf die 
Ignatianische Geistesunterscheidung berufen. Wenn auch der Satz unbe- 
stritten bleibt: •An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen", so müssen 
dennoch die Früchte selbst wieder beurteilt werden, und nichts entzieht sie 
dem Kriterium, ob sie dem Ziel des Menschen entsprechen oder nicht. Es 
ist also von der Frage auszugehen, was dieses Ziel sei, aber sie darf nicht 
stehen bleiben bei der Erörterung des allgemeinen Ziels aller Menschen, 
so wenig sie das außer Kraft setzen kann, sondern sie ist fortzuführen bis 
zur Herausarbeitung des einmaligen persönlichen Ziels des Einzelnen 
(oder einer konkreten, in einer bestimmten Situation stehenden Gemein- 
schaft). 

Wie sich vor allem aus den Ignatianischen Bemerkungen zur Wahl er- 
gibt, wie sich aber auch durch Überlegungen einer glaubenden Vernunft 
einsichtig machen läßt, ist dieses Ziel in konzentrischen Kreisen festzu- 
legen. Den äußersten Kreis bestimmt die Vernunft, insofern sie festzustel- 
len vermag, was für alle Menschen schlecht ist. Diesem Vernunftspruch 



Albert Keller 48 

kann mich nichts entheben. Ich muß mich in allen Entscheidungen im Rah- 
men der gesamtmenschlichen Sittlichkeit bewegen, darf nie etwas diesem 
Sittengesetz, wie es sich etwa im Dekalog äußert, Entgegenstehendes wäh- 
len. Dieser äußere Kreis bestimmt also den nächsten und dieser wieder 
den nächstengeren und so fort, insofern die allgemeineren Normen den 
Rahmen abstecken, in dem die jeweils spezielleren, die ihn dann ausfüllen, 
sich halten müssen; sie können daher von diesem Rahmen her auch kriti- 
siert werden, und die Vernunft behält als die Grenzwächterin dieser äußer- 
sten Normen eine Rolle, aus der sie durch nichts vertrieben werden kann. 
Den zweiten Kreis bestimmt dann der Glaube: Ich kann auch nichts wählen, 
was dem allgemeinen christlichen Glauben und - wenn es die gibt • den 
spezifisch christlichen Geboten zuwiderliefe. Den dritten Bereich bestimmt 
die Kirchlichkeit. Dazu heißt es im Exerzitientext: •Es ist notwendig, daß 
alle Dinge, über die wir eine Wahl anstellen wollen, in sich indifferent 
oder gut sind und daß sie innerhalb der heiligen Mutter, der hierarchischen 
Kirche, dienlich sind und nicht schlecht oder ihr widerstreitend" (Nr. 170). 
Außerhalb oder gegen die Kirche gibt es keine Ziele, zu denen der gute 
Geist bewegen könnte. Den vierten Kreis bestimmt der Gehorsam; er kann 
in der Respektierung fester gesellschaftlicher Verpflichtungen bestehen 
(Ignatius spricht hier von •Dingen, die unter eine unabänderliche Wahl 
fallen" und sagt: •In der unabänderlichen Wahl, die bereits einmal als 
Wahl vollzogen wurde, kann nichts weiter mehr erwählt werden, da sie 
nicht mehr rückgängig gemacht werden kann, wie z. B. bei der Ehe, beim 
Priestertum usw." (Nr. 172); oder es handelt sich um den Gehorsam gegen 
eine rechtmäßige Obrigkeit. A. Steger verweist dazu auf die Monumenta 
Ignatiana und führt aus: •Eine innere Anregung, die mit dem klaren und 
rechtmäßigen Befehl des zuständigen Oberen in Widerspruch stünde, wäre 
für ihn (Ignatius) keine von Gott gegebene Gnade; sie wäre darum unbe- 
dingt abzuweisen"6. Erst wenn all dieses berücksichtigt ist, liegt der Rah- 
men vor, innerhalb dessen im Spiel von Trost und Mißtrost die Regungen 
der Seele unterschieden und der auf das Individuum konzentrierte Wille 
erkannt und in der Wahl erfaßt werden kann: die charakteristische Auf- 
gabe der Ignatianischen Exerzitien. 

Bevor wir auf sie eigens eingehen, sei noch einmal wiederholt, daß 
der jeweils äußere Kreis in dieser Festsetzung des menschlichen Ziels den 
inneren trägt und ihm die Norm vorgibt. Daher kann auch in dieser Rich- 
tung, von außen nach innen, Kritik angebracht, Einspruch erhoben werden, 
etwa im Namen des allgemeinen Sittengesetzes gegen kirchliche Ge- 

6 A. Steger, Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben nach dem 
heiligen Ignatius von Loyola, in: •Geist und Leben" 21 (1948) 94-108, S. 107. 



Zur •Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 49 

brauche, im Namen der Gehorsamsverpflichtung gegen private Geistes- 
anregung; in der umgekehrten Richtung könnte u. U. der Fall gedacht 
werden, daß etwa von einem bestehenden gesellschaftlichen oder kirchli- 
chen Recht oder einer individuellen Einsicht her übersehene oder mißver- 
standene allgemeinmenschliche Normen ins rechte Licht gerückt oder ins 
Bewußtsein geholt werden; normativ hingegen können die inneren Be- 
reiche nicht gegen die äußeren auftreten, da sie nur deren Einengung 
darstellen oder konkret gesagt: Ein Ordensmitglied hört nicht auf, Christ, 
ein Christ hört nicht auf, Mensch zu sein, so daß sich niemand mit Berufung 
auf Ordensaufträge, christliche Verpflichtungen oder mit Berufung auf 
diese den allgemeinmenschlichen Normen entziehen kann. Es handelt 
sich nämlich bei diesem ganzen Verfahren nicht um die Abwägung mit- 
einander konkurrierender Ziele, sondern um die konzentrische Festlegung 
ein und desselben Ziels. 

Wie dessen Kernbereich, der genau das Individuum oder eine bestimmte 
einzelne Gemeinschaft treffende Wille Gottes, durch Geistesunterschei- 
dung mit Hilfe von Trost und Mißtrost nach der Festlegung aller Rand- 
bestimmungen, der •äußeren Kreise", auszumachen ist, wie also dieser 
innerste Kreis erkannt werden kann, steht nun zur Frage. Er kann nämlich 
weder mit allgemeinen Vernunftschlüssen erschlossen noch von einer äuße- 
ren Autorität angegeben werden, da diese ebenfalls nach allgemeinen 
Prinzipien vorgehen müßte, so daß in beiden Fällen die unverwechsel- 
bare Eigenheit der Person und ihres persönlichen Ziels nicht getroffen 
wird. Eben deshalb ist man aber auf die •Bewegungen der Seele" selbst 
angewiesen, in denen sich der individuelle Charakter, ihre eigentümliche 
Ausrichtung zu zeigen vermag. Allerdings muß hier vorweg darauf hin- 
gewiesen werden, daß mit diesen Bewegungen nicht einfach die privaten 
Vorlieben oder Abneigungen gemeint sind. Trost etwa darf nicht mißver- 
standen werden als ein Wohlbefinden und eine Behaglichkeit oder gar 
Selbstzufriedenheit der Seele, ein Eingehen auf ihre (auch durchaus er- 
laubten) Wünsche. Derartige Befindlichkeiten, auch daß sie als angenehm 
empfunden werden, festzustellen, gehörte nämlich zum Aufspüren der 
Bewegungen der Seele, also zum ersten Schritt der Unterscheidung der 
Geister. Trost im Ignatianischen Sinn, das Hingeordnetwerden auf das 
je Bessere, der ja von der Tröstung als Wohlbefinden bereits bei Ignatius 
unterschieden wird, gehört nicht zum •Ist-Zustand", sondern ergibt sich 
erst im Vergleich dieses Zustandes mit dem Gesollten. Dieses Gesollte 
ist der Wille Gottes für meine Person, sein Ziel mit mir. Hier gilt es die 
Mahnung Karl Rahners zu beherzigen: •Wenn die Exerzitien ein einziges 
großes Fragen nach dem heiligsten Willen seiner göttlichen Majestät sind, 
so ist dieser Wille nicht so gemeint, wie er sich manifestiert in dem Wün- 



Albert Keller 50 

sehen und Sehnen des eigenen Herzens, sondern es wird nach jenem Willen 
des freien Gottes gefragt, durch den Gott über das Menschenurteil, über 
Menschenwillen und Menschenherz erst noch frei verfügt. Alle Unterschei- 
dung der Geister - dieses wichtige Stück der Exerzitien • hat darin ihre 
letzte Begründung: sie ist im Letzten nicht eine Unterscheidung der An- 
triebe des eigenen Herzens auf Grund allgemeiner sittlicher Maßstäbe, 
sondern das Horchen auf das Befehlswort Gottes, das Suchen und Finden 
des freien Willensbefehls des persönlichen Gottes an den Menschen in sei- 
ner konkreten Situation"7. 

Wie aber, darauf konzentriert sich unsere Frage, vernehmen wir dieses 
•Befehlswort Gottes"? Wir sahen bereits, daß Vernunft, Glaube, Kirche, 
gesellschaftliche Ordnung, Autoritäten für Ignatius als Ubermittler dieses 
Willens gelten. Aber so sehr dadurch ein Rahmen gesetzt ist, aus dem ich 
mit keinen Argumenten und mit keinerlei Berufung auf Geistesantrieb 
mich herausstehlen darf, so ist doch in diesem Rahmen noch ein erheblicher 
Spielraum, innerhalb dessen ich gerade der Geistesunterscheidung bedarf. 
Neben dem, was Gott für alle Menschen will, was also die Vernunft als 
Sittengesetz erkennen kann, und dem, was sich aus dem Glauben für alle 
Christen ergibt, auch über das hinaus, was als soziale, nämlich die Rolle in 
einer Gemeinschaft angehende Forderung an den einzelnen herantritt, als 
Auftrag in der Kirche, in einer Gemeinschaft, als Befehl eines Oberen - 
über all das hinaus oder genauer als dessen Kern - gibt es ein auf den Ein- 
zelnen individuell zutreffendes Ziel für die Grundausrichtung seines Le- 
bens, den ihn persönlich und nur ihn angehenden Willen Gottes. Das er- 
gibt sich aus der Personhaftigkeit des Menschen, denn eine Person ist 
nicht eine beliebige, auf Individuelles eingeschränkte Vertretung einer Art 
oder ein auswechselbares Element in einer Reihe oder Glied in einem Pro- 
zeß, sondern ein selbstverantwortliches, weil fries - folglich unverwech- 
selbar einmaliges - Entscheidungssubjekt, eine ,causa prima'. Die einma- 
lige Person muß auch, als freie, ein einmaliges Ziel haben, das, was Gott 
gerade von ihr will, ihr Zielbild. Das aber kann ich weder aus allgemeinen 
Geboten noch aus sozialen Befehlen allein ableiten, die bestenfalls den all- 
gemeinen und gesellschaftlichen Rahmen dafür abgeben. Wie also ist das 
festzustellen, wenn es anderseits auch nicht einfach aus den Sehnsüchten 
und Neigungen des Selbst abzuleiten ist - deswegen nämlich, weil dieses 
Selbst nicht ohne weiteres als in Ordnung, sondern vielmehr als verbogen 
vermutet werden muß, wie die Lehre von der Konkupiszenz (Begierde), 
dieser existentiellen Folge der Erbsündlichkeit, besagt. 

7 Karl Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Sdiriflen zur Theologie, 
III, Einsiedeln «1964, 329-348. S. 341 f. 



Zur •Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 51 

Als Ausweg bliebe, daß Gott seinen Willen dem Einzelnen unmittelbar 
mitteilt. Was die Unmittelbarkeit angeht, so ist festzuhalten, daß das 
Schöpferwirken Gottes stets unmittelbar zu allem in der Welt ist, und in 
der Tat bleibt die geschaffene Wirklichkeit, das, was um mich herum vor- 
geht, eine unübergehbare Quelle für die Erkenntnis dessen, was Gott von 
mir will. Aber diese Erkenntnis muß doch deduktiv, nach Verstandesprin- 
zipien allgemeiner Art, vorgehen, trifft also den angezielten individuellen 
Kern des Willens wieder nicht. Wenn ich diese Mitteilung Gottes hingegen 
als spontan in mir aufsteigende Gedanken, Pläne oder Vorsätze auffaßte, 
so handelte es sich dabei eben um •Bewegungen der Seele", die folglich den 
Regeln der Unterscheidung der Geister unterliegen, und dann stellt sich 
die Frage nach dem Unterscheidungskriterium nur erneut. 

Ignatius kennt allerdings den Fall einer andersartigen Mitteilung Got- 
tes. Er beschreibt ihn in der zweiten Unterscheidungsregel der Zweiten 
Woche und ähnlich noch einmal bei den Anweisungen zur Wahl als ersten 
Zeitpunkt einer heilen und guten Wahl. Er besteht darin, daß Gott •ohne 
vorausgehendes Gespür oder vorausgehende Erkenntnis irgendeines Ge- 
genstandes, durch den eine solche Tröstung vermittels der Akte ihres Ver- 
standes und Willens herbeigeführt würde", die Seele •ganz zur Liebe Sei- 
ner Göttlichen Majestät hinzieht" (Nr. 330). Bei der Wahl heißt es ent- 
sprechend, der Erste Zeitpunkt sei dann, •wenn Gott unser Herr den Wil- 
len so bewegt und an sich zieht, daß eine ihm ergebene Seele, ohne zu zwei- 
feln oder auch nur zweifeln zu können, dem folgt, was ihr gezeigt wird" 
(Nr. 175). Der Seele kann demnach •ungegenständlich", nämlich •ohne 
vorausgehende Erkenntnis irgendeines Gegenstandes" ihre völlige Ver- 
wiesenheit auf Gott aufgehen (nicht ebenso unzweifelhaft, ob sie dieser 
Verwiesenheit folgt, sonst läge eine der katholischen Glaubensüberzeugung 
widersprechende zweifelsfreie Heilsgewißheit vor). Dieser Fall ist zwar 
grundlegend für unsere Fundamentalentscheidung auf Gott hin, aber we- 
gen seiner •Ungegenständlichkeit" erlaubt er nicht die Bestimmung eines 
konkreten Handlungsziels. Man hat ihn überdies mißverstanden, wie mir 
scheint, da man sich zu sehr darauf gestützt hat, daß Ignatius davon spricht, 
in einem solchen Fall verleihe Gott den Trost •ohne vorausgehende Ursa- 
che" (Nr. 330). Wenn die Spontaneität nämlich das entscheidende Kenn- 
zeichen für die Gottgewirktheit einer Überlegung wäre, könnten in der Tat 
auch konkrete Handlungsanweisungen als göttlich dadurch ausgewiesen 
werden. Dazu bemerkt Karl Rahner mit Recht: •Die Plötzlichkeit, die ,Un- 
motiviertheit', die Überraschendheit eines Erlebnisses kann uns heutzutage 
wirklich nicht mehr eine Gewähr der Gottgewirktheit sein. Dafür wissen 
wir zu viel vom Unterbewußtsein, von seinen plötzlichen Ausbrüchen, von 
den erstaunlichen Leistungen eines gewissermaßen unterschwellig arbei- 



Albert Keller 52 

tenden Gedächtnisses, der Logik und der Kombinationsgabe, von der 
Plötzlichkeit (auch außerhalb pathologischer Phänomene) der ,Schübe', der 
Stimmungen usw."8 Es bleibt also zu fragen, ob ein derartiges spontanes 
Auftreten positiv zu werten ist, und das hängt eben davon ab, ob es sich um 
spontanen Trost handelt, um ein Hingezogenwerden zu echter Gottesliebe 
oder nicht. Im Fall dieses spontanen und - wie oben angedeutet - ungegen- 
ständlichen Hingerissenwerdens auf Gott hin wäre also allein eine nach- 
trägliche Unterscheidung unnötig; jedoch verweist auch hier Ignatius dar- 
auf, daß in den Weiterungen eines solchen Trostes, wenn •durch eigene 
Überlegungen auf Grund von Gewohnheiten und von Folgerungen aus 
(ihren eigenen) Begriffen und Urteilen" dann gegenständlich umrissen 
•verschiedene Vorsätze und Ansichten" auftreten, diese •sehr genau unter- 
sucht werden müssen, bevor man ihnen volles Zutrauen schenkt oder sie in 
die Tat umsetzt" (336). Überdies gilt für all das noch die dreizehnte Regel 
der Ersten Woche, daß ich nämlich bereit sein muß, es offenzulegen, d. h. 
dem Urteil eines anderen noch auszusetzen. 

Daß Ignatius eine individualistische, gar der Vernunftüberprüfung ent- 
zogene Spiritualität lehre, erweist sich auf diesem Hintergrund als irrig. 
Ständig ist er um die Einbindung in die Kirche und an geistliche Autoritä- 
ten besorgt. Seine uns heute recht massiv anmutenden Regeln des •Fühlens 
mit der Kirche" (Nr. 352-370) unterstreichen dieses sein Anliegen aufs 
deutlichste. Insofern allerdings ist er •individualistisch", als es ihm um den 
einmaligen Willen Gottes geht für eine einmalige Person oder eine unver- 
wechselbare Situation, der folglich nicht durch allgemeine natur- oder so- 
zialethische Normen hinreichend zu bestimmen ist. 

Die ehrliche Konfrontation mit der Heilsgeschichte, vor allem 
mit Jesus Christus als Basis der Geistesunterscheidung 

Daß der auf das Individuum konzentrierte Wille Gottes in diesem •indi- 
viduellen Kern" nicht aus den Gegebenheiten der Welt und der allgemei- 
nen Geschichte zu entnehmen ist, ergibt sich eben aus deren Allgemeinheit; 
daß er aber auch nicht aus einer die Natur umgehenden gegenständlichen 
Mitteilung Gottes an uns erhoben werden kann, ergab sich daraus, daß uns 
dafür das Entscheidungskriterium fehlt. Überdies steht die Schrift mit 
Nachdruck gegen ein •privates" Erfassen Gottes und seines Willens. Ihre 
wiederholten Aussagen sind unmißverständlich. Vgl. dazu etwa: •Keiner 
kommt zum Vater außer durch mich" (Joh 14, 6); •Niemand kennt den 
Sohn, nur der Vater, und niemand kennt den Vater, nur der Sohn und der, 

8 Karl Rahner, Die Ignatianisdie Logik der existentiellen Erkenntnis (vgl. Anm. 5) 384 f. 



Zur •Unterscheidung der Geister" in den Exerzitien 53 

dem es der Sohn offenbaren will" (Mt 11, 27); •Der in unzugänglichem 
Lichte wohnt, den kein Mensch gesehen hat noch zu sehen vermag" (1 Tim 
6, 16); •Niemand hat Gott je geschaut. Der Einzige, der Gott ist und am 
Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht" (Joh 1, 17) u. ä. 

Eben diese Schriftaussagen aber lassen auch erkennen, daß diese Unmög- 
lichkeit des Zuganges zu Gott aufgehoben ist im Menschen Jesus Christus: 
•Einer ist Mittler, der Mensch Jesus Christus" (1 Tim 2, 4). Dieser Satz ist 
gegen jede heilsgeschichtliche Unmittelbarkeit an Jesus vorbei gesagt. 
Wenn in der Schöpfung Gottes Wirken immer unmittelbar ist, dann ist es 
im Erlösungsgeschehen immer vermittelt durch Jesus Christus (vgl. auch 
die Aussagen •Ich bin der Weg", •Ich bin die Tür"). 

Daß unsere Erlösung inkarnatorisch durch den Menschen Jesus Christus 
und die in seinem Tod und seiner Auferstehung möglich gewordene Ein- 
heit mit ihm geschieht, bietet endlich die Basis für die theologische Antwort 
auf die Frage, wie der einmalige Wille Gottes für den Einzelnen erkannt 
werden kann. Die Verbundenheit mit Christus, in der allein Gnade be- 
steht, ist keine nur physische oder bloß soziale, sondern eine personale, wie 
in der theologischen Lehre vom Leib Christi ausgeführt wird, d. h. für je- 
den einmalig, und so einmaliges Ziel oder der gesuchte, auf die individu- 
elle Person bezogene Wille Gottes. Diese Einheit kann nun unserer Er- 
kenntnis insofern zugänglich gemacht werden, als wir hoffend aus Anzei- 
chen entnehmen können - auch das nicht mit arroganter Sicherheit von uns 
behaupten dürfen -, daß wir die Gesinnung Christi in uns haben, oder wie 
es im Christushymnus genauer heißt, die Gesinnung •wie in Christus", 
d. h. jene Gesinnung, wie sie im Leib Christi herrscht (Phil 2, 5). Auch hier 
aber muß man zögern, von Gnadenerfahrung zu sprechen, darf sich jeden- 
falls diese Einheit mit Christus, in der Gnade besteht, wie gesagt, nicht 
sicher anmaßen, sondern sie nur hoffend aus den Anzeichen der Seelenbe- 
wegung wahrnehmen (Ignatius würde wohl von Ehrfurcht reden, Paulus 
von Furcht und Zittern, mit der diese Erkenntnisweise verknüpft sein 
muß). 

Die Exerzitien stellen nun nichts anderes dar als den ständigen wachsa- 
men und ehrlichen Versuch, sich auf diese Einheit mit Christus abzuhorchen. 
Deshalb wird in ihnen •wahrheitsgemäß", wie Ignatius in der Zweiten An- 
weisung fordert, die Heilsgeschichte vorgelegt, eben die Geschichte dieses 
Leibes Christi, konzentriert im Leben Jesu. Der Exerzitand hat nun sich, 
d. h. das, was er als •Ist-Zustand" in sich feststellt, auf die Stimmigkeit 
oder Unstimmigkeit mit Christus abzuhorchen. Die erfahrene Überein- 
stimmung ist Trost, die erspürte Diskrepanz ist Trostlosigkeit. Die Gei- 
stesunterscheidung muß also mit Feinfühligkeit gerade immer die Stellen 
aussuchen und unterscheiden, wo dieser Einklang oder die Disharmonie 



Albert Keller 54 

eines Ist-Zustandes, meiner Seelenregungen und aller meiner bewußten 
und kaum bewußten Einstellungen, mit der Heilsgeschichte des •univer- 
salen Christus" erkennbar wird. Auch meine Entscheidung (vgl. Zweite 
Wahlzeit) ist daraufhin abzuhorchen, indem ich, wie Ignatius sagt, einmal 
dies, einmal jenes anbiete und auf die Stimmigkeit überprüfe. Dieses Ab- 
hören gelingt jedoch nicht, wenn ich nicht ehrlich bin, also wirklich meinen 
Zustand ohne Krampf und Selbstbelügung zur Kenntnis nehme oder ge- 
rade die Dinge verdränge, wo ich Disharmonie zum Geist Christi fürchte. 
Daher ist die Schrittfolge in der Ersten Anweisung zu den Exerzitien zu 
beachten, wo es heißt, man nenne geistliche Übungen jede •Art, die Seele 
vorzubereiten und bereit zu machen, alle ungeordneten Neigungen von sich 
zu entfernen, und nachdem sie abgelegt sind, den göttlichen Willen zu su- 
chen und zu finden in der Ordnung (Disposition = Ausrichtung!) des eige- 
nen Lebens zum Heil der Seele." Erst nachdem die ungeordneten Neigun- 
gen abgelegt sind, kann ich also den Willen Gottes finden. Vor allem die 
Erste Woche scheint dieser •Reinigung" gewidmet, erst dann nämlich er- 
folgt die Konfrontation mit dem geschichtlichen Jesus. 

Es wird aus diesen Überlegungen auch deutlich, daß ich die Geistesun- 
terscheidung nicht aus dem Stand vollziehen kann, sondern daß sie selbst 
nicht nur ein Prozeß ist, sondern im Prozeß einer immer besseren Entschie- 
denheit auf Christus hin und fortschreitend besser gelingt. Deshalb ist die 
Korrektur der Einstellung, das Abwehren der bösen und das Annehmen 
der guten Geistesbewegungen, die Ignatius in den Regeln zur Unterschei- 
dung der Geister fordert, nicht eine nachträgliche Konsequenz, sondern ge- 
hört in diesen Prozeß hinein, denn die Geistesunterscheidung ist nicht bloße 
Theorie, sondern muß zugleich praktisch sein. Aus der Selbsterfahrung 
muß Selbstbewertung und daraus eine Selbstkorrektur in bruchlosem 
Übergang entstehen. Wenn wir uns bewußt sind, daß echte Kritik Unter- 
scheidung besagt, könnte man daher die Regeln zur Unterscheidung der 
Geister fassen als Anweisung dazu, wie man zu einer selbstkritisch über- 
prüfbaren Entscheidung auf Christus hin gelangt, deren Wichtigkeit sich 
daraus ergibt, daß wir weder die Selbsterfassung noch die Kritik und am 
wenigsten die Entscheidung auf Christus hin irgendeinem anderen über- 
lassen können. Sie ist als unsere ureigenste, wenn auch nur in wachsamer 
Einheit mit Christus, also aus Gnade zu erbringende individuell einzig- 
artige Tat, von jedem einzelnen von uns gefordert und, solange wir leben, 
nie endgültig erbracht. 




