IM SPIEGEL DER ZEIT

Der Zugang des Christen zur Heiligen Schrift
Zu Franz Joseph Schierse, Ziele und Wege christlicher Schriflauslegung

Lieber Herr Dr. Schierse,

Ihr Aufsatz iber ,Ziele und Wege dhristlicher Schriftanslegung®* hat mich
betroffen gemacht. Was ist geschehen? Welche Erfahrungen mégen Sie gemacht
haben, dafl Sie plétzlich der ,wissenschaftlichen Exegese® eine zwar nnentbehr-
liche, aber den normalen Glauben eher storende Funktion zuschreiben und dann
eine andersartige ,gliubige“ Schriftauslegung fordern, die von der Bibelwissen-
schaft unabhingig ist und nur in die Praxis der kirchlichen Bibelarbeit gehort?

Vielleicht wire ich davon nicht so sehr betroffen, wenn ich nicht gerade in
diesen Monaten aus fundamentalistisch orientierten Kreisen unserer Kirche
offentlich angegriffen und privat mit Schméihbriefen beldstigt wirde, einfach,
weil ich wissenschaftliche Exegese treibe und auch fiir ihr Recht eintrete. ich habe
mich oft in den letzten Monaten an die Zeit vor nun etwa zwanzig Jahren er-
innert gefiihlt, wo Sie dbnliche Erfahrungen machen mufiten, darunter sehr
litten, sich aber nicht beirren liefen, auch als das tief in Ihr Leben eingriff.
Dann stehen mir Thre Vorlesungen iiber die Johannesapokalypse und iiber die
Bergpredigt Jesn vor Augen, die ich 1956 gehért habe. Sie gehéren zum Besten,
was mir als Theologiestudent geboten wurde. Sie vermittelten mir damals einen
bruchlosen Zugang zur Bibelwissenschaft, und mir kam nicht einmal der Ver-
dacht, daf die ,historische Kritik“, die wahrlich nicht fehlte, es unmédglich mache,
die Botschaft der Bibel wahrzunebmen. Und nun stellen ausgerechnet Sie die
Bibelwissenschaft, wenn auch mit vielen Verneigungen und lobenden Worten,
in die pastorale Rumpelkammer und propagieren im Dienst des Glaubens neue
Methoden, die nichts mit Wissenschaft zu tun haben sollen. Nochmals: Was ist
geschehen?

Ich habe versucht, mich in das hineinzodenken, was Sie zu Ihrem Aufsatz
gebracht hat. Nachdem ich mich zunéchst gewehrt hatte, kam ich zu der Einsicht,
daf Sie von einem wirklichen Problem ausgehen, das ich natiirlich schon lange
sehe, aber vielleicht doch nicht ernst genug genommen habe.

Lassen Sie mich mit einer ersten Feststellung beginnen. Wahrend lhre Erfah-
rungen, wie aus dem Text ofter hervorgeht, vor allem aus dem Bibelkreis und
dem die Bibelwissenschaft vulgarisierenden Vortrag im Bereich kirchlicher Er-
wachsenenbildung stammen diirften, kommen meine Erfahrungen vor allem auns
dem akademischen Lehrbereich, dem Bereich der Ausbildung kiinftiger Priester
und Pastoralreferenten. Aber es scheint da Analogien zu geben. Denn auch ich bin
in meinem Bereich dazu gebracht worden, mich zu fragen, ob die Vermittlung der
Bibelwissenschaft ein sinnvolles Unternehmen sei. Wenn ich zu einer solchen Frage

* Der hier genannte Aufsatz erschien in ,Geist und Leben®, Heft 3, 1977, S. 194-208.



Im Spiegel der Zeit 56

komme, dann ist die Voraussetzung, dafl ich meine, ich sei kein schlechter Profes-
sor. Ich glaube, ich kann meinen Studenten das, was ich sagen mochte, schon klar-
machen und kann sie auch an meinen Gegenstanden interessieren. Die meisten von
ihnen haben — von jenen Jahren um 1970 herum, als die Bibel unter den Theolo-
giestudenten schlechthin verachtet war, abgesehen — die Exegese des Alten Testa-
mentes mit Aufmerksamkeit studiert. Ichbin einigermafien sicher, daf sie den sub-
jektiven Eindruck hatten, die Bibel zu lieben und Zugang zu ihr zu besitzen. Nur
weil} ich, daf sich bei vielen dieser Eindruck spater als falsch erwies. Es gibt zu
viele, die jetzt als Pfarrer nie tber eine alttestamentliche Lesung predigen, ja sie
sonntags im Gottesdienst nach Mdglichkeit gar nicht mehr vorlesen lassen. Auch
sonst kommt die Bibel in ihrer Verkiindigung und Seelsorge selten vor. Beim
Religionsunterricht kommt ihnen entgegen, dafl die Religionspadagogik gegen
Ende der sechziger und zu Beginn der siebziger Jahre den biblischen Stoff, vor
allem in den unteren Klassen der Grundschule, entschieden reduziert hat. Mein
Verdacht ist, dafl auch die Lernzielverkiinder und Lehrplanmacher mit der durch
die Bibelwissenschaft vermittelten Bibel nichts anfangen konnten.

Natiirlich muf ich bei meinen Studenten davon ausgehen, daf viele vor ihrem
Kontakt mit der Bibelwissenschaft gar kein positives Verhiltnis zur Bibel hatten.
Dann geniigten die Exegesevorlesungen und die Seminariibung vielleicht nicht,
um eine dauernde Beziehung zur Bibel erstmalig grundzulegen. Zur gleichen
Zeit sind ja aus dem FErziehungsprogramm der Priesterseminare die Erziehung
zur Schrifimeditation und zur regelmifigen privaten Schriftlesung durch den
sogenannten Spiritual weithin verschwunden. Doch selbst im besseren Fall, da, wo
vor dem Theologiestudium schon ein positiver Bezug zur Bibel vorhanden war,
ging es oft schief. Die Bibelwissenschaft hat offenbar hiufig einen naiven Zugang
zur Bibel zerstort, ohne dafl es ihr (alleingelassen) gelang, jenseits der bibelwis-
senschaftlichen Reflexion eine Art zweiter Naivitit zu erzeugen, die es erlauben
wiirde, in Verkiindigung, Religionsunterricht und Seelsorge doch wieder spontan
mit der Bibel umzugehen. Dariiber hinaus kenne ich Fille, wo der Student sogar
durch die Exegese ein neues und bleibendes Verhéltnis zur Bibel gefunden hat,
aber in seiner Praxis dann bald den festen Eindruck gewann, den ihm eigcnen
Zugang zur Schrift seiner konkreten Gemeinde nicht vermitteln zu konnen. So
schweigt er lieber, als daf} er sich selbst stindige Reibereien beschert und andere
Menschen in Schwierigkeiten bringt, aus denen er sie dann erfahrungsgemaf nicht
mehr herausholen kann. Meine Vermutung ist, dal Thre Erfahrungen aus dem
Bibelkreis und dem Vortragssaal genau in diesen Zusammenhang gehoren. Und
ich denke mir, daB sie so intensiv sind, dafl Sie die Bedrdngnis, in die die Bibel-
wissenschaft in unserer Kirche zur Zeit wieder zu geraten scheint, nicht beachten
zu diirfen glaubten, um nur in der Sache weiterzukommen. Die Sache ist, daff
unsere Bibelwissenschaft vielen Menschen und Seelsorgern offenbar nicht bei
dem helfen kann, worum es ihnen vor allem geht, ja daf} sie sie eher dabei stort
und behelligt. Ich begreife also wohl, warum Sie diesen Aufsatz schreiben mufiten.

Aber Thre Analysen und Vorschldge kann ich nicht alle nachvollziehen.

Sie versuchen zundchst, Verstindnis fiir die moderne Bibelwissenschaft zu
wecken. Sie erklaren, welche Ziele sie sich stellt und wie sie diese Ziele durch



Im Spiegel der Zeit 57

objektivierende Distanznahme und kritische Texttiberprifung zu erreichen ver-
sucht. Diesem Tun sprechen Sie volles Recht zu. Aber die ,historisch-kritische
Exegese® habe ihre Grenzen iiberschritten, indem sie ,die historisch-kritische
Methode als die einzig mogliche im Umgang mit der Schrift durchzusetzen ver-
suchte“. Von dem Punkt an, wo Sie diese These aufstellen, beginnen Thre Gedan-
kenginge, mich zu irritieren.

Lassen Sie mich Sie zunachst einfach beim Wort nehmen. Wird je ein Wissen-
schaftler sein objektivierend-betrachtendes Tun als den ,einzig méglichen Um-
gang® mit seinem Gegenstand ,durchzusetzen“ versuchen? Wird je ein Botaniker
behaupten, mit dem Apfelbaum diirfe man nur auf die deskriptive und klassi-
fizierende Weise eines Botanikers umgehen? Wird er wirklich dagegen sein, daf§
Kinder Apfel essen und Miitter Apfelkuchen backen, dafl in Gértnereien neue
Apfelarten geziichtet werden und dafl sogar Dichter Gedichte machen, in denen
Apfel vorkommen? Wird der Rechisgelehrte seine Arbeit als den einzig moglichen
Umgang mit den Gesetzen durchzusetzen versuchen? Wird er es wirklich zu ver-
hindern versuchen, daf} in den Parlamenten neue Gesetze gemacht werden, dafl
die Steuerbeamten die Gesetze anwenden, dafl die Advokaten mit ihrer Hilfe
ihren Klienten aus der Patsche helfen und die Richter unter Berufung auf sie
schwierige Rechtsfille klaren? Mir ist kein Kollege bekannt, der seine Bibelwis-
senschaft als den einzig moglichen Umgang mit der Bibel betrachten wiirde.
Natiirlich gibt es gewisse berufsbedingte Deformationen, denen zufolge Wissen-
schaftler den gesellschaftlichen Rang und die gesellschaftliche Funktion ihres
Tuns erheblich iiberschitzen. Aber derartige Krankheiten treten doch meist noch
in liebenswiirdiger Form auf, und in unserer Gesellschaft pflegt man sie zu
durchschauen und zu tolerieren.

Die verschiedenen Weisen des Umgangs mit Apfeln oder mit Gesetzen schlieflen
einander auch nicht aus, sondern konnen einander ergianzen. Es wird dem Ziichter
neuer Apfelsorten nicht schaden, Botanik studiert zu haben, und Advokat oder
Richter kann man nicht werden, wenn man nicht Jura studiert hat. Wissenschaft
kann zur Ausbildung fiir andere Weisen des Umgangs mit dem betreffenden
Gegenstand dienen. Aber es ist auch wieder nicht wahr, dafi eine Mutter Botanik
studiert haben mufl, um Apfelkuchen backen zu kénnen, oder daff man seine
Steuern nur bezahlen kann, wenn man Jura studiert hat. So wird auch kein Exeget
erwarten, dafl jeder Christ sich als Bibelwissenschaftler ausbilden lifit. Anderer-
seits wird er davon ausgehen, dafl auch seine Wissenschaft normalerweise nicht
storend, sondern erginzend und hilfreich ist, wenn jemand auf andere Weise
mit dem gleichen Gegenstand, also der Bibel zu tun hat. Er wird auch mit einem
Recht, ja einer gesellschaftlichen Pflicht zu einem gewissen Maf an Vulgarisation
rechnen, und sicherlich auch damit, dafl es sinnvoll ist, kiinftige Seelsorger im
Rahmen ihrer Ausbildung in die Bibelwissenschaft einzufithren. Selbstverstand-
lich gibt es auch in diesen Bereichen Ubertreibungen. Noch vor kurzem geriet ich
bei einer Podiumsdiskussion mit einem viel in der biblischen Vulgarisation arbei-
tenden Geistlichen heftig aneinander. Er behauptete, es werde noch auf Jahre
hinaus die Hauptaufgabe der katholischen Bibelwerke sein, im Volk die Ergeb-
nisse der neueren Bibelwissenschaft bekanntzumachen. Ich habe ihm widerspro-



Im Spiegel der Zeit 58

chen. So sehr es notig ist, dafl die Bibelwerke sich selbst an der Bibelwissenschaft
orientieren — von ihrem Ursprung her sind sie Bibel,bewegung® und nicht
Systeme kirchlicher Erwachsenenbildung. Noch schlimmer ist es natiirlich mit dem
sprichwortlichen neuen Kaplan, der seine Predigten dazn benutzt, da, wo er
Zeugnis geben miite, liber allerneueste bibelwissenschaftliche Hypothesen zu
dozieren. Aber da junge Kapldne im allgemeinen selten geworden sind, ist auch
diese Spezies von Kaplinen nicht mehr so hiufig anzutreffen wie vor einigen
Jahren. Eine zeitweilige Uberschidtzung der Bibelwissenschaft fir sich allein
genommen wire auch eine Sache, die sich wieder auspendeln wiirde. Die andern
Weisen des Umgangs mit der Bibel wiirden sich schon auf ihrem Feld wieder
durchsetzen — falls sie nicht selbst krank sind. Auf jeden Fall sehe ich nicht, daff
man die tiefen Griaben, die heute zwischen den Bibelwissenschaftlern und vielen
Christen bestehen, dadurch erkliren kann, dafl man den Bibelwissenschaftlern
und ihren Vulgarisatoren einen zu weitgehenden Anspruch vorwirft.

Aber Sie meinen auch, wie Thre Ausfithrungen zeigen, Ihre These vom , Totali-
titsanspruch® der historisch-kritischen Methode zugleich in einem anderen, mehr
auf die Wissenschaft selbst bezogenen Sinn. Vor allem Ihr Vergleich mit der Schul-
medizin ist hierfir aufschlufireich. Diese habe sich lange Zeit ,nur mit den
mefibaren Verdnderungen im menschlichen Koérper beschdftigt“. Dariiber sei sie
in die Gefahr geraten, ,das Ganze, die geistige Person, die Unwiagbarkeiten
der Seele“ zu vergessen. Ebenso sei die historisch-kritische Methode von ,einem
sehr eingegrenzten Wahrheits- und Wirklichkeitsverstandnis geleitet* gewesen,
das sie vom Ansatz her von ,Schliisselbegriffen der Bibel wie Gott, Offenbarung,
Wunder, Menschwerdung, Auferstehung und ewiges Leben® ferngehalten habe.
Diese seien notwendig zu ,mythologischen Vorstellungen“ gewarden, denen man
»hochstens ein religionskundliches und motivgeschichtliches Interesse“ abgewin-
nen kdnne.

Damit kommen Sie auf inhaltliche Vorentscheidungen zu sprechen, die schon
in einer Methode als Methode stecken konnen. Das ist ein Thema, das in der Wis-
senschaftstheorie heute ernstgenommen und griindlich diskutiert wird. Hier ist
nicht der Ort, darauf einzugehen. Bei der Bibelwissenschaft liegen die Dinge, auf
die Sie hinauswollen, sogar schon unabhingig von geheimen Implikationen der
Methode auf der Hand. Denn in der Aufkliarungszeit trat in der Tat eine , histo-
risch-kritische* Bibelwissenschaft an, um Kirchen und Dogmen den Garaus zu
machen. Gott und Wunder wurden in aller Offenheit dem Mythus zugeordnet.
Von dieser Bibelwissenschaft stammt die unsere zweifellos ab, und es ist hochst
unwahrscheinlich, daf schon alle Gene von dieser Ahnfrau (es gibt natiirlich auch
noch einige andere Ahnen, die etwas unbedenklicher sind) inzwischen ausgemen-
delt sind. Dennoch ist inzwischen einiges passiert, und ich kénnte fiir mich zum
Beispiel einfach nicht bestétigen, was Sie insinuieren: Dafl man als gldubiger
Exeget entweder den ,echten Glaubensproblemen ausweichen® und sich in seiner
wissenschaftlichen Arbeit auf ungefahrliche Randfragen zuriickziehen oder aber
die bedenkliche ,Haltung der doppelten Wahrheit* einnebmen mufl. Ich kenne
zwar einige Kollegen, bei denen vielleicht eine solche Alternative subjektiv be-
steht, und in stirkerem Ausmafl mag das, was Sie da sagen, von den katholischen



Im Spiegel der Zeit 59

Exegeten der dreifiger Jahre gegolten haben. Aber auch bei ihnen nicht deshalb,
weil es von der Sache her so sein mufite, sondern weil sie die Sache nicht geniigend
durchschauten. Auch die kirchliche Verhinderung offenen Gesprichs mag erheb-
lich zu dieser subjektiven Zwangslage beigetragen haben.

Wie ist die Lage wirklich? Gehen wir zum Beispiel der Schulmedizin zuriick.
An ihr sehen wir, dafl eine Wissenschaft, die zunéichst mit verengter Blickrich-
tung angetreten ist, nicht notwendig bei der Verengung bleiben mufl. Inzwischen
ist die psychosomatische Medizin dabei, sich ihren Weg auch in die Wissenschaft
hinein zu bahnen. Die Wissenschaft kann also selbst neue Dimensionen der
Wirklichkeit, die anfinglich nicht beachtet wurden, integrieren. Sie muf} sich
nur, wie Sie mit Recht formulieren, darum bemiihen, .fiir das hisher nicht Er-
forschte oder grundsitzlich Unerforschliche geeignete Kriterien, Ausdrucksmittel
und Zugéinge zu finden.“ Was mich wundert, ist, dafl Sie mit einer solchen Mog-
lichkeit zwar bei der klassischen Schulmedizin, nicht aber bei der historisch-
kritischen Bibelwissenschaft zu rechnen scheinen. Denn fiir den christlichen Um-
gang mit der Bibel sprechen Sie ja dann im zweiten Teil Thres Aufsatzes von
~Methoden®, die offenbar nicht wissenschaftliche Methoden sein sollen. Wenn ich
Sie recht verstehe, sollen diese Methoden dann jene Dimensionen der Wirklich-
keit, die der Bibelwissenschaft unzuginglich bleiben miissen, unwissenschaftlich,
»glaubig® erfassen.

Fir die Medizin machen Sie darauf aufmerksam, dafl bei einem verengten
Wirklichkeitsverstandnis die ,von der Wissenschaft ausgesparten Ridume sehr
rasch von Scharlatanen, Beutelschneidern und falschen Propheten besetzt werden
konnen“. Deshalb mufl die Medizin sehen, daf} sie diese Riume selbst erobert.
Sollte die Bibelwissenschaft dagegen aus mir unbekannten Griinden gewisser-
maflen dazu verdammt sein, beim Wirklichkeitsverstindnis der europiischen
Aufklarung stehenzubleiben und den Rest der Bibelauslegung dann — doch wohl
vor allem fundamentalistischen — Scharlatanen, Beutelschneidern und falschen
Propheten zu iiberlassen? Das wollen Sie selbstverstindlich nicht, und deshalb
kommen Sie der Bibelwissenschaft zu Hilfe und entwickeln fiir die ,gldubige,
kirchlich eingebundene Bibelarbeit* Thre verantwortbaren Methoden. Nur: War-
um kann man nur in der praktischen Bibelarbeit die Bibel voll erfassen? Warum
sollte es fiir dieses Feld menschlichen Tuns keine objektive Rechenschaft, keine
Reflexion und Analyse mit nachpriifbarer Argumentation, also keine Wissen-
schaft geben kénnen? Hier haben Sie, scheint mir, die Analogie der inzwischen
aufgebrochenen Schulmedizin nicht bis zu Ende folgerichtig durchgefiihrt.

Tatsdchlich ist die Bibelwissenschaft ja auch gar nicht inehr das, als was Sie sie
beschreiben. Das Stichwort ,historisch-kritisch® trifft, wenn es als alleinige Kenn-
zeichnung gebraucht wird, nicht mehr zu. Sie haben das ja selbst gespiirt und
deshalb (mit Fuflnotenhinweis anf Wolfgang Richter) auch schon einmal das
Wort ,Literaturwissenschaft“ gebrancht, ferner in einer Fufinote die von Karl
Barth und der dialektischen Theologie ausgehende theologische Exegese als im
Endeffekt dennoch historisch-kritisch ausgerichtet abgewimmelt. Mir scheint
aber, selbst damit sind Sie dem methodischen Bewufitsein, das unsere Wissen-
schaft heute leitet, nicht gerecht geworden. Man kann die historische Frage auch



Im Spiegel der Zeit 60

mit offenerem Wirklichkeitsverstindnis als die Aufklirung stellen. Die Diachro-
nie ist ferner nicht mehr der letzte Trumpf. Die hermeneutische Diskussion ist
nicht ohne Spur an uns voriibergegangen. Der franzosische Strukturalismus (der
in sich natiirlich wieder neue Probleme des Wirklichkeitsverstandnisses bringt)
hat das methodische Bewufitsein bei vielen Exegeten (wenn auch kaum in
Deutschland) radikal verdndert. Ich kann Thnen leider keine neue Gesamtetiket-
tierung fiir die Bibelwissenschaft geben. Sie ist zur Zeit viel zu sehr im Umbau
begriffen. Nur eines kann ich mit Sicherheit sagen: Historische Kritik ist keines-
wegs mehr unser einziges Anliegen. Wer so tut, als sei das so, der behandelt uns,
wie wenn man einen psychosomatisch orientierten Mediziner stindig als Vertreter
einer veralteten Schulmedizin anspriche. Tun Sie das, bitte, nicht. Denn damit
arbeiten Sie der Polemik unserer Fundamentalisten in die Hand, auch wenn
Sie diese ablehnen.

Ist dies einmal gesagt, ist also klargestellt, daf es nicht um das unabinderliche
Wesen der Bibelwissenschaft geht, dann kann ruhig die grofie Jeremiade begin-
nen. Dann kann man ruhig dariber klagen, dafi zu viele einzelne Exegeten
eben doch nur an Fragen der Entstehungsgeschichte biblischer Biicher und der
historischen Rekonstruktion der in der Bibel aufklingenden Geschichte interes-
siert sind; dafl das Fach weithin im eigenen Saft schmort und nicht mehr sieht,
welche Fragen eigentlich gestellt werden miifiten, weil die Zeitgenossen nach
eincr Antwort verlangen; dafl viele Autoren zuviel abschreiben und deshalb uralte
Theorien, in denen noch das aufklarerische Wirklichkeitsverstindnis kreist, immer
wieder Auferstehung feiern; dafl iiberhaupt die groflen Geister so selten sind,
und dazu die kleinen oft noch nicht einmal verstindlich und interessant schreiben
konnen; daf aber auch die Wissenschaft immer komplizierter wird und die
Spezialisierung immer mehr zunimmt, so dafl auch dadurch keiner mehr zur
zentralen und umfassenden Sache kommt. Ich wire nicht dagegen gewesen, hitten
Sie dieses und dhnliches gesagt und breiter ausgefithrt. Ich hitte in den Klagege-
sang eingestimmt. Ich hitte an die eigene Brust geschlagen. Ich hitte vor allem
dem zugestimmt, daf wir verlernt haben, den Hauptteil unserer Zeit und Kraft
den wichtigen und den geringeren Teil nnserer Zeit und Kraft den unwichtigen
Fragen zu widmen, wobei die Wichtigkeit von der eigenen Sache der Bibel her
bestimmt werden miifite. Warum haben Sie das nicht getan? Sie haben dagegen
vom Wesen der Bibelwissenschaft her abzuleiten versucht, dafl sie zwar nétig,
aber vom Wirklichkeitsverstindnis her begrenzt sei, und dafl da auch nichts ge-
andert werden kdonne. Die Folge ist klar: Fir den von der Bibel her lebenden
Glauben ist sie dann irrelevant. Sie mag weitergetrieben werden, gewissermafien
ein exotisches Tier aus fritheren Erdepochen, das man nicht aussterben lassen méch-
te. Die Universitit mag ihm als zoologischer Garten dienen. Am Kifig hingt ein
Schild: ,Historisch-kritische Exegese (Dem Wirklichkeitsverstandnis der Auf-
klirung zugeordnete Bibelwissenschaft)“. Sie knnen sich vorstellen, mit welcher
Begeisterung ich mich, falls ich Ihnen glauben miifite, in diesen Kifig stecken
liefe.

Doch es ist ja Gottseidank nicht so. So armselig die konkrete Bibelwissenschaft
dasteht, sie ist der Anlage nach ein alle Dimensionen erfassendes, gesellschaft-



Im Spiegel der Zeit 61

lich notwendiges und intellektuell mégliches Unternehmen. Man braucht sie auch
gar nicht klein zu machen, um iber andere Weisen des Umgangs mit der Bibel
reden zu koénnen. Diese haben ihr eigenes Recht, und Bibelwissenschaft und
praktische Bibelarbeit im Rahmen der Kirche missen sich im idealen Fall gegen-
seitig tragen.

In den vergangenen Jahren ist auch der Gedanke, dafl man fir die Bibelpraxis
selbst eigene Methoden entwickeln miisse, schon mehrfach gedufert worden. In
diesem Rahmen scheinen mir die vier methodischen Vorschlage, die Sie machen,
sehr begriflenswert zu sein. Ich finde sie recht gut. Vor allem die erste, die ,situa-
tionsanalytische* Methode, hangt, entgegen dem Eindruck, den Sie erwedken,
engstens mit dblichen Betrachtungsweisen der modernen Exegese zusammen.
Vielleicht liefle sich manches noch mehr konkretisieren, damit es in der Praxis
von Bibelkreisen brauchbar wird. Auch irren Sie vielleicht, wenn Sie meinen,
keine ,Neuauflage alter Auslegungsmethoden® zu empfehlen. Ich kann mir
nicht helfen: Sie sind auflerordentlich nah an jene uralten Auslegungsmethoden
geraten, die in der Lehre vom mehrfachen Schriftsinn stecken, iiber deren Ge-
schichte Henri de Lubac ein so faszinierendes Buch geschrieben hat. Mich freut
das. Dennoch ist mir auch beim zweiten Teil IThres Aufsatzes unbehaglich zumut.
Plotzlich stofit mich so etwas wie ein unbekiimmerter Pddagogenoptimismus,
den dieser zweite Teil auszustrahlen scheint. Glauben Sie denn wirklich, daf}
das gestorte Verhéltnis der Katholiken zur Bibel, wenn man nur einmal die
Bibclwissenschaft ausgeschaltet hat, wenn ,curriculare Lernziele* formuliert
sind und man die private oder in Gruppen geschehende Bibellesung mithilfe
Ihrer ,situationsanalytischen®, ,dialogischen®, ,integrativen® und ,aktualisie-
renden“ Methode betreibt, in Ordnung kdme? Ich kann es einfach nicht glauben,
selbst nicht fiir die ja nicht sehr zahlreiche Schar derer, die privat oder in Gruppen
iberhaupt die Bibel aufschlagen, und ich will versuchen, meine Schwierigkeiten zu
formulieren.

Sie sehen das Problem im Grunde als ein Problem der privaten Bibellektiire des
einzelnen, des Bibelkreises, vielleicht noch des biblischen Bildungsabcnds im
Vortragssaal. Das scheint nach Thren gelegentlichen Formulierungen das Feld zu
sein, in dem ein ,,anderer Zugang zur Schrift* gesucht werden kann. Sie sprechen
eigentlich nicht vom Aufbau von Gemeinde von der Schrift her. Zwar geschieht
die Bibellektiire ,,im Auftrag der Kirche®, ist geradezu ,eine rudimentire Form
des Wortgottesdienstes“. Aber worauf sie zielt, ist dann doch nur, dafl Gottes
Liebe ,die Herzen entziindet und den Blick firr die Sorgen des Nichsten scharft”.
Das ist in sich gut, ist aber verstehbar, ohne dafl durch die Schriftbegegnung
gesellschaftliche Verhiltnisse in Frage gestellt wiirden. Der normale Leser wird
es auch nicht so verstehen.

Sie sprechen eigentlich auch immer vom Einzelnen. Allerdings haben Sie ein
schlechtes Gewissen dabei und korrigieren sich einigemale. Am ausfithrlichsten,
wo Sie gesagt haben, die Teilnehmer von Bibelkreisen sollten zu der ,sie person-
lich betreffenden Wahrheit“ der Schrift finden. Das empfinden Sie als im Sinne
von Individualismus mifiverstindlich, und so fugen Sie hinzu: ,,Personlich’
meint Gbrigens keine individualistische Verengung, sondern den Einzelnen so-



Im Spiegel der Zeit 62

wohl als selbstindige Person wie als Glied seiner Gruppe, Gemeinde, Kirche, des
Staates und der Menschheit.“ Wichtig ist mir an diesem Satz im Hinblick auf das,
was ich jetzt sagen will, daf zwar der Einzelne iiberschritten wird, aber in einer
kontinuierlichen Progression bis in die Gesamtmenschheit hinein. Die Gréfien
,Gemeinde® und ,Kirche* kommen zwar vor, aber ohne jede besondere Mar-
kierung inmitten einer nach quantitativem Umfang geordneten Reihe.

Sie kommen gar nicht vor, wo Sie bei der Behandlung der ,aktualisierenden
Methode“ die Wandlungen zwischen der Entstehungssituation der Bibel und
unserer heutigen Situation schildern. Da sprechen Sie einfach von , Wandlungen
des gesellschaftlichen, sittlichen und auch religidsen BewuBtseins in ihren auf mehr
Menschlichkeit ausgerichteten Intentionen®, von denen wir annehmen diirften,
dafl Gott sie ,bejahe“. Die Aktualisierung der Schrift hat also als ihr Zielfeld,
wenn ich so sagen darf, die allgemeine menschliche Gesellschaft, in der der
einzelne Schriftleser sich vorfindet. Im gleichen Zusammenhang sprechen Sie von
den ,gottlich-menschlichen Grundwerten wie Wahrhaftigkeit, Treue, Gute, Er-
barmen, Selbstlosigkeit und Opferbereitschaft (Kursivdruck von mir), zu denen
die aktualisierende Lesung der Schrift hinfihren miBte. Nattrlich, es sei ferne,
etwas gegen diese Aussage in ihrem positiven Gehalt zu sagen. Aber: Ist das
der springende Punkt, wenn die Bibel aktuell wird und ins Leben eingreift?

I'ch muB hier, und zwar diesmal nicht in Einschrankung auf die historisch-kriti-
sche Exegese, sondern sogar Thre Ratschlige zu neuartigem Umgang mit der
Bibel mitumfassend, neu auf die schon beriihrte Frage des , Wirklichkeitsverstand-
nisses“ zuriickkommen, das beim Umgang mit der Bibel ins Spiel gebracht wird.
Nur beschranke ich die Frage jetzt nicht auf Gott und Wunder, sondern ziche
die Frage der Selbstverstandlichkeit oder Nichtselbstverstindlichkeit unserer ge-
sellschaftlichen Verhaltnisse mit hinein.

Lassen Sie mich bei personlichen Erfahrungen beginnen, die wir sogar zum
Teil gemeinsam haben kénnten. Ich habe namlich in den vergangenen Jahren
nicht ausschlieflich die eingangs geschilderten negativen Erfahrungen gemacht,
also Erfahrungen immer stirker werdender Abwehr gegen die moderne Bibel-
wissenschaft und im Laufe der Zeit sich herausstellender Fruchtlosigkeit des aka-
demischen Unterrichts der Exegese. Ich bin auch Menschen begegnet, die ich nur
als schr glaubig bezeichnen kann und die dennoch geradezu gierig auf moderne
Exegese waren. Bei ihnen néhrte die moderne Bibelwissenschaft, auch da, wo sie
historische Aussagen machte, den Glauben. Die weithin empfundenen Schwierig-
keiten waren nicht vorhanden.

Eigentimlicherweise waren das meist Menschen, die nicht individualistisch in
unserer Grofigesellschaft und in den grofikirchlichen Strukturen, sondern in ge-
sellschaftlich abhebbaren christlichen Gemeinschaften lebten. Um zwei Beispiele
herauszugreifen: Das eine ist ein beschauliches Frauenkloster mit strengster
Klausur, das andere ist dic Minchener Integrierte Gemeinde, die wir ja beide
zusammen vor einigen Jahren bei einem Theologensymposion in Urfeld kennen-
gelernt haben. In beiden Fillen finde ich eine sehr biblische Spiritualitét. Thre
vier Methoden sind dem Namen nach unbekannt, der Sache nach da. Zur mo-
dernen Bibelwissenschaft besteht ein unkompliziertes Verhilinis. Sie spielt nicht



Im Spiegel der Zeit 63

die Hauptrolle beim Umgang mit der Bibel. Aber ihre Betrachtungsweise wird
geteilt, ihre Ergebnisse werden ohne Abwehr tibernommen. Sie werden im Leben
fruchtbar. Vielleicht ist Thnen damals in Urfeld das Gliack aufgefallen, das mich
iiberkam, als ich feststellte: Hier sind endlich Menschen, die mich, den Exegeten,
anhoren, die meine Aussagen richtig verstehen und die das, was ich nur sage, auch
leben. Meine damaligen Erfahrungen sind inzwischen weitergegangen, und jetzt
kénnte ich manches sogar umkehren: Das Leben solcher Menschen hilft mir, zu
entdecken, wovon meine biblischen Texte eigentlich reden.

Dieser Sachverhalt mufl analysiert werden. Zu allererst mochte ich betonen,
dafl nicht die Anwendung Ihrer vier Methoden oder vergleichbarer Techniken
alles bewirkt. Sicher, es gibt solche Methoden. Die Nonnen haben ihre bis auf die
Viterexegese zuriickreichenden, auch allegorisierenden Traditionen des Um-
gangs mit der Schrift. Die Integrierte Gemeinde hat eine Theorie von der Lektire
der Schrift auf ,Strukturkongruenz® hin entwickelt, die sich in vielem mit Threr
»situationsanalytischen Methode“ vergleichen 1ifit. Aber daneben stehen ganz
andersartige Weisen des Umgangs mit der Bibel. Der Hauptkontakt mit der
Bibel geschieht bei den Nonnen zweifellos im Chorgebet. In der Integrierten
Gemeinde diirften die wenigsten eine tigliche Schriftlesung machen. Dagegen
werden in den Wortgottesdiensten der Gemeinde viele Bibeltexte vorgetragen,
zwischen die dann Briefe und Berichte aus dem Leben der Gemeinde geschoben
sind. Die liturgischen Gesidnge sind fast nur reine Bibeltexte. An den Festen
teilt man grofle Erzahlungskranze des Alten Testaments untereinander auf, jeder
lernt seinen Part auswendig, und dann sitzt man zusammen und erzihlt sich die
Bibel. Am nichsten Tag spricht man dariiber, und dabei steht neben der bibel-
wissenschaftlichen Erlduterung gleichberechtigt die Erinnerung an strukturana-
loge Erfahrungen aus dem eigenen Leben und dem Leben der Gemeinde. Ich
zihle diese Dinge nicht auf, um Anregung zu weiteren ,Methoden des Um-
gangs mit der Bibel zu geben, sondern um darauf hinzuweisen, daf} es letztlich
auf die ,Methoden® nicht ankommt. Offenbar braucht man nicht mehr ganz be-
stimmte Methoden, sobald einmal ein grundsitzlich sachgemifles Verhiltnis zur
Bibel da ist. Und umgekehrt: Ist dieses Verhiltnis da, dann kann man es der
schépferischen Fantasie iiberlassen — sie wird immer neue Methoden erfinden.

Woran liegt es also, dafl hier die Bibelwissenschaft nicht stért, sondern eine
biblische Spiritualitdt an ihrer Stelle mitformt? Wir miissen offensichtlich nach
dem fragen, was beiden, den Nonnen im Kloster und den Arbeitern und Intel-
lektuellen einer radikal nach dem Neuen Testament mitten in allen Dimensionen
der Gesellschaft lebenden Gemeinde gemeinsam ist und was sie beide wiederum
von den nicht aus den iblichen Lebensverhiltnissen ausgewanderten, privaten
Schriftlesern und Teilnehmern an Bibelkreisen, iiberhaupt von den normalen
Christen unserer Volkskirche und insbesondere von denjenigen Pfarrern und
pfarrseelsorglich Betreuten, die ihren Glauben durch die moderne Bibelwissen-
schaft zerstort glauben, unterscheidet. Und das ist, dafl sowohl die Nonnen als
auch die Menschen der Integrierten Gemeinde die Bibel fiir ihr eigenes Leben
so verstanden haben, dafl Gott von ihnen eine Bekehrung und einen Auszug aus
ihrer bisherigen Welt erwartete, dazu den Anschluff an andere Menschen, die



Im Spiegel der Zeit 64

ihr Leben in allen seinen Beziigen vom Evangelium her leben und sich damit
als Gruppe, als zumindest nukleare ,Gesellschaft”, vom Rest der allgemeinen, ja
selbst der kirchlichen Gesellschaft unterscheiden.

Diese Menschen haben nicht angenommen, dafl Gott ,die Wandlungen des
gesellschaftlichen, sittlichen und religiésen Bewufitseins®, wie sie in unseren
Tagen eingetreten sind, selbst wenn hinter ihnen ,,auf mehr Menschlichkeit aus-
gerichtete Intentionen” stehen sollten, ,bejaht®, und dafl man deshalb eigentlich
recht gut daran tite, sich den gewandelten Verhiltnissen anzupassen und dafur
vielleicht sogar eine Legitimation in der Bibel zu finden. Sie waren der Meinung,
die traditionelle Erbsiindenlehre ebenso wie die Erlosungslehre handle nicht
nur von geheimen und unsichtbaren Realititen irgendwo im Seelenfiinklein,
sondern beziehe sich auch auf die Formen des menschlichen Umgangs miteinander,
der Ehe, des Wirtschaftens, Erziehens, Gestaltens, Feierns.

Diese Meinung diirfte sich nun mit dem decken, was die Bibel einerseits voraus-
setzt, andererseits verkindet. Was sie voraussetzt: Die Bibel stammt aus dem
ausgesonderten Volk ,Israel® und aus den neutestamentlichen Gemeinden, die
noch nicht Pfarrgemeinden firr jedermann und nur fiir die Sonntagspflicht und
einiges Karitative waren, sondern Rdume echten Zusammenlebens in einer sich
von der Umwelt abhebenden Gestalt. Der eigentliche ,,Sitz im Leben der Bibel,
das heiflt die Situation, fiir die sie zusammengebaut und in der sie immer wieder
gelesen wurde, war der Gottesdienst in der Synagoge und im urkirchlichen Ver-
sammlungsraum. Threr Herkunft entspricht auch, was die Bibel verkiindet: den
Willen Gottes, eine Geschichte zu wirken, durch die die Welt anders wird; die
geschenkte, uns stets schon zuvorgekommene Herrschaft Gottes in dieser Welt; ein
Volk, das er stiftet und in dem er erscheint.

Was einen neuen Zugang zur Bibel schafft und es dabei auch véllig unproble-
matisch macht, die Ereignisse der Bibelwissenschaft zu assimilieren, ist offenbar
die der Bibel kongruente besondere Erfahrung dieser Menschen und Gruppen. Fiir
sie muf} nicht mehr die ,,Situation des antiken Menschen im Mittelmeerraum®, die
die Bibel spiegelt, auf das allgemeine ,Bewufltsein“ des Menschen von heute hin
aktualisiert werden, sondern die urkirchliche Gemeindeerfahrung in die heutige
Gemeindeerfahrung, unter Voraussetzung der gleichen Bekehrung zur Nachfolge
Jesu. Wo das geschieht, ist offenbar erst das , Wirklichkeitsverstandnis“ vorhan-
den, das man zum Verstehen der Bibel braucht. Und wenn man sie mit dem rech-
ten Wirklichkeitverstindnis wirklich zu verstehen beginnt, dann 148t sich offenbar
auch mit der Bibelwissenschaft anders umgehen. Vielleicht ist man ihr gegeniber
freier, weil man sicherer geworden ist. Vielleicht deckt sie sonst doch vieles auf,
gegen das man Abwehr entwickeln mufl, wenn man nicht zu einer Bekehrung bis
in alle Dimensionen des Gesellschaftlichen hinein bereit ist. Es diirfte ebenfalls
fir die Richtigkeit dieses Zugangs zur Bibel sprechen, dafl dann der Hauptum-
gang mit der Bibel nicht die Ubernahme wissenschaftlicher Ergebnisse ist, sondern
die gemeinsame gottesdienstliche Versammlung — was ja dem urspriinglichen
»9itz im Leben® der Bibel entspricht.

1ch bin mir bewuflt, liecber Herr Dr. Schierse, dafl ich damit Thre Mithe, neue Me-
thoden des Umgangs mit der Bibel fiir die Bibellesung und den Bibelkreis zu defi-



Im Spiegel der Zeit 65

nieren, geradezu mit einer Banalitit unterlaufen habe — ndmlich mit dem Auf-
ruf, sich zum Evangelium zu bekehren. Billiger geht’s kaum.

Und doch, es ist sehr teuer. Von denen, an die ich mich halte, wird das Evange-
lium ja als Auszug aus unserer auch von den Kirchen weithin akzeptierten Gesell-
schaft und als Aufbau alternativer Gesellschaft verstanden. Insofern fordere ich
mehr, als man je von einer ,kirchlich eingebundenen Bibelarbeit® erhoffen konnte.

Ich glaube aber, dafl es anders nicht geht. Selbstverstindlich 1dt sich auch in
dem Horizont, der in Threm Aufsatz mindestens im entscheidenden Zusammen-
hang der ,aktualisierenden Methode“ allein zur Sprache kommt, schon mit der
Bibel umgehen. Sie ist ein menschliches Buch. Man kann sie auch humanistisch (ich
meine das Wort hier durchaus positiv) lesen. Hat man nur die Erfahrung unserer
allgemeinen Gesellschaft zur Verfiigung, in der das Religiose sektorial auf den
Sonntag, eventuell noch auf tagliche Gebete, oft aber sogar nur auf die kritischen
Punkte im Lebenslauf, wie Geburt, Pubertitskrise, Hochzeit und Tod, einge-
grenzt ist, in allen anderen Lebenssektoren aber andere, jeweils in sich stehende
Sinnzusammenhinge die Verhaltensmuster tragen, dann wird man in der Bibel
durchaus auch Stitzung fiir den letzten Wertkonsens einer solchen Gesellschaft
finden kénnen. Hier wiirde ich dann das Ziel ansetzen, das Ihnen fir die Bibelar-
beit am Ende Thres Aufsatzes geniigt: , Wiedererringung von Zuversicht, Lebens-
mut, Freude und Gemeinschaftssinn.“ Aber in der Bibel steht zu vieles, was dann
eigentlich iberfliissig ware. Es ist etwa von Metanoia, Umkehr, die Rede. Es wird
dazu aufgerufen, alles zu verlassen und Jesus nachzufolgen. So etwas ist in unse-
rer Gesellschaft ja nicht vorgesehen. Auch im Rahmen der Volkskirche behilt das
alles eigentlich nur noch einen metaphorischen Sinn — wenn auch ein wortliches
Verstindnis hier wenigstens nicht grundsitzlich ausgeschlossen ist und nur bis-
weilen mit sozialen Sanktionen versehen wird. Zuversicht, Lebensmut, Freude
und Gemeinschaftssinn lassen sich vielleicht sogar besser durch andere als die
biblische Literatur gewinnen, da dann die soeben angedeuteten biblischen Son-
derideen nicht storend dazwischentreten. Aber immerhin: Auch dazu kann dic
Bibel dienlich sein. Nur kommt beim Filter solchen Wirklichkeitsverstindnisses
doch wohl nur selten jene Situation zustande, in der Gott durch die Bibel spricht
und die Bibel zum Buch der Biicher wird, zu einem Buch, an dem fiir einen Men-
schen und fiir eine Gemeinde Leben und Sterben hingen. Das kommt nur zustande,
wenn durch Verinderung des eigenen Lebens zugleich ein neues Wirklichkeitsver-
stindnis entsteht, eben das biblische.

Diese gesellschaftlich dimensionierte Frage nach dem Wirklichkeitsverstindnis
beim Umgang mit der Bibel ist an jeden zu stellen, den Bibelwissenschaftler und
den Wissenschaftsvulgarisator ebenso wie jeden sonst mit der Bibel umgehenden
Menschen.

Was die Exegese angeht, so diirfte im Fehlen dieser Dimension des Wirklich-
keitsverstindnisses bei den meisten Exegeten der Grund dafiir liegen, dafl so
selten die richtigen Fragen getellt und die wirklich wichtigen Themen behandelt
werden — nach meiner Meinung der Hauptmangel der augenblicklichen Bibelwis-
senschaft und der Hauptgrund fiir ihre Wirkungslosigkeit bei so vielen Men-
schen. Daher miiten wir Exegeten zuallererst uns fragen, ob wir die Bibel denn



Im Spiegel der Zeit 66

richtig lesen und dann richtig wissenschaftlich mit ihr umgehen konnen, solange
wir nicht durch unser Leben und unsere Bekehrung dafiir sorgen, dafl wir iber-
haupt einen Zugang zu ihrer wirklichen Sache bekommen. Wir haben zwar, wenn
wir uns dem entziehen, einen zweifelhaften Trost. Unser Werkzeug ist ja der
Verstand. Der Verstand kann oft weiter reichen als das Herz und die Tat. Es kann
also sein, daf} ein Bibelwissenschaftler viel mehr sieht und ausspricht, als er selbst
lebt. Das wird in den letzten Jahrzehnten sogar hiufig der Fall gewesen sein.
Sonst hitte die Exegese etwa im Konzil gar nicht so fruchtbar werden kénnen.
Aber wenn ein Wissenschaftler mehr sieht und sagt, als er lebt, dann gilt von
ihm das Wort, das Jesus iiber die Bibelwissenschaftler seiner Zeit (die ,Schrift-
gelehrten®) gesagt hat: , Was sie euch sagen, das tut; nach ihren Werken sollt ihr
euch nicht richten.”

Fiir meine Studenten ebenso wie fiir Ihre Horer in Vortrigen und Bibelkreisen
gilt, dafl wir bei ihnen die Erfahrungen der Unbrauchbarkeit unserer Bibelwis-
ssenschaft wohl nur in dem Maf loswerden konnen, wie auch bei ihnen bibel-
analoge Lebensverhiltnisse entstehen. Thre Schwierigkeit bezieht sich nicht nur
auf die Bibelwissenschaft, sondern auf die Bibel iiberhaupt. Daf} es zu bibelanalo-
gen Lebensverhiltnissen kommt, tiberschreitet aber bei weitem die Wirkméglich-
keiten von Exegeten. Solange es nicht dazu kommt, miissen wir uns vielleicht sogar
fragen, ob unsere Wissenschaft, gerade weil sie die Wunden offenlegt und weil
das Wort der Bibel, in seinem Anspruch gehéort, in den Menschen verhidrtende Ab-
wehrreaktionen auslsen kann, nicht eher schiddlich als niitzlich ist. Allerdings be-
kam Jesaja den Auftrag zur Rede, obwohl klar war, daf sein Wort die Menschen
verhérten wiirde.

Die wachsende Aggression gegen unsere Wissenschaft, die wir beobachten, wird
sicher viele Ursachen haben. Wir Exegeten dirfen nie aufhéren, uns selbst zu fra-
gen, ob nicht unser eigener Unglaube, der sich in unseren Ergebnissen ausdriickt,
eine der Ursachen ist. Vielleicht driickt er sich oft nicht in dem aus, was wir positiv
sagen, wohl aber in dem, wonach wir nicht gefragt und was wir deshalb auch
nicht behandelt haben. Gldubige Menschen mégen diese Nullstellen spiiren. Daf§
man uns dann gewohnlich vorwirft, wir zerstérten den historischen Charakter der
biblischen Aussagen, diirfte bei den meisten Fundamentalisten schlicht eine Fehl-
interpretation ihres eigenen Unmuts sein, der sich duflerlich ans ,historisch-kriti-
sche” Pathos der meisten Bibelwissenschaftler anhangt.

Aber wenn dies einmal festgestellt ist, wird doch erginzend noch eine andere
Vermutung erlaubt sein. Konnte die Angst vor der Bibelwissenschaft bei vielen
Christen nicht doch auch teilweise die Angst vor der biblischen Wahrheit sein?
Am Anfang Ihres Artikels sprechen Sie von Ihren Zuh6rern ,im Kreis oder im
Vortragssaal, deren Beruf es ist, Tag fir Tag Dokumente zu priifen, schriftliche
Arbeiten zu zensieren, Manuskripte zu begutachten, Zeugenaussagen zu verglei-
chen, alte oder neue Texte zu interpretieren®, und die sich doch oft noch ,am hef-
tigsten der neuzeitlichen Bibelkritik widersetzen.“ Gerade solche Menschen sind,
scheint mir, ein Testfall. Bei ihnen kann es nicht mangelnder Zugang zum Gegen-
stand oder zur literarischen Gattung sein, was die Abwehrreaktionen vom Unbe-
wuflten her steuert. Es kann nur gerade ihre Kompetenz und Intelligenz sein. Of-



Im Spiegel der Zeit 67

fenbar durchschauen solche Menschen oft noch am schnellsten, was auf sie zukom-
men kdnnte, wenn sie sich nicht schleunigst wehren. Sie merken, dafl die Bibel-
wissenschaftler mit der Bibel nicht wie mit einem harmlosen Reservoir frommer
und im Leben folgenloser Anmutungen umgehen, sondern sie als etwas ebenso
Reales behandeln wie die Texte, mit denen sie selbst Tag fir Tag zu tun haben
und deren Lektiire und Auslegung reale Folgen zeitigen. Vielleicht sehen sie so-
gar schon die realen Folgen im Falle der Bibel: Dafl es auf eine Verdnderung des
eigenen Lebens hinauslaufen wiirde. Da setzt die Abwehr ein, und selbstverstind-
lich im Namen des ,,Glaubens®. Doch was ist das fir ein Glaube? Mdglicherweise
nur die ideologische Bemintelung der Folgenlosigkeit, die sich in unserer Welt
mit der iblichen ,christlichen® Existenz verbindet. Mindestens in manchen Fallen
diirfte ein solcher Mechanismus, und keineswegs echte Glanbensgiut, hinter dem
Fundamentalismus speziell von christlichen Intellektuellen stehen.

Dann helfen aber keine nenen Methoden der praktischen Bibelarbeit. Dann
hilft nur die Bekehrung zur Bereitschaft, sich den Glauben an Jesus etwas kosten
zu lassen. Nur so wird die Angst schwinden. Ist die Angst beseitigt, dann erledi-
gen sich die Schwierigkeiten mit der Bibelwissenschaft nebenbei, und ohne dafl
man es merkt. Plotzlich kann man sie ertragen, die Argumente der Exegeten
leuchten ein, die Ergebnisse helfen weiter.

Wir sollten es sicher anch mit allen auffindbaren neuen Methoden versuchen,
den Christen zu neuem Zugang zur Heiligen Schrift zu verhelfen. Warum sollten
wir im entsprecheden Rahmen nicht sogar ,curriculare Lernziele® formulieren?
Insofern, liecber Herr Dr. Schierse, bin ich selbstverstandlich fiir alle Vorschlige
in Threm Beitrag sehr dankbar, und viele andere werden Ihnen dhnlich dankbar
sein. So vieles an Threm Aufsatz, wo ich einfach Thr verschmitztes und gutes Li-
cheln zwischen den Zeilen aufleuchten sah, habe ich nicht erwihnt, etwa die herr-
liche Passage tiber die Bibel als Unterhaltungsliteratur. Und die herrlich-wahre
Schlufifolgerung: , Ware dies aber nicht die erste Aufgabe einer praktischen Bibel-
arbeit in den Gemeinden, die Texte iiberhaupt wieder bekanntzumachen?“ Wie-
viel Ahnliches hitte ich eigentlich aufgreifen miissen, und statt dessen habe ich ge-
gen meinen ehemaligen Lehrer polemisiert. Verzeihen Sie mir’s bitte, und glau-
ben Sie mir, wenn ich sage: Ich habe auch immer gegen eine Stimme in mir selber
polemisiert. Ich méchte es ja auch manchmal gar nicht mehr glauben, dal die Wis-
senschaft etwas mit dem zu tun hat, was mich wirklich bewegt und was mein Le-
ben betrifft. Vermutlich stehen auch bei Ihnen im Hintergrund nicht nur Erfah-
rungen mit andern, sondern ebenso mit sich selbst. Aber gerade dann ist es wich-
tig, dafl wir uns von den positiven Erfahrungen den wirklichen Weg zeigen las-
sen, und daf} wir uns gemeinsam darum bemilhen, der Gefahr aus dem Weg zu
gehen, richtige Erfahrungen falsch zu interpretieren. Das wire gefdhrlich fiir
viele andere. So meine ich, wir sollten der Bibelwissenschaft ihr volles Recht und
jede Entwicklungsméglichkeit lassen und ihr auch ihre Funktion im1 Gesamtgefiige
des christlichen Umgangs mit der Bibel nicht nehmen. Um verniinftige Methoden
bibelpraktischen Umgangs mit der Bibel sollten wir uns ebenso bemithen. Dodch
zugleich sollten wir uns bewuflt sein, dafl die entscheidenden Probleme nicht hier
liegen, sondern in der Frage, ob Menschen sich entschlieflen kdnnen, auf die bis



Einiibung und Weisung 68

ins Gesellschaftliche reichende Sache der Bibel in ihrem eigenen Leben einzuge-
hen. Vielleicht wird das von Lesern einer Zeitschrift mit dem Titel ,Geist und
Leben®, in dem ich diesen literarischen Brief an Sie verdffentliche, verstanden
werden.

Ihr dankbarer Schiiler von einst
Norbert Lohfink S

EINUBUNG UND WEISUNG

»Die Feier der Heiligen Fasten”

1. Im alten R6mischen Meflbuch fand sich ein wunderbares Wort, mit dem die Fa-
stenzeit eingeleitet wurde. Es stand im Tagesgebet von Aschermittwoch. Darin
wurde von den ,jejuniorum veneranda sollemnia“ gesprochen, von der ,er-
habenen Feier der Fasten“. Fir unser heutiges niichternes, entsakralisiertes Be-
wufltsein mag die Verbindung von Fasten und Feier etwas merkwiirdig, ja an-
stoflig und auf jeden Fall geschwollen klingen. Von ihrem Ursprung her klang sie
anders. Sie hatte ihre theologisch wie spirituell tiefe Bedeutung und hat sie
heute noch. Vielleicht kann gerade ihre ,Anstofigkeit” ein Anlafl sein, einen un-
ersetzlichen Bereich christlichen Lebens, der uns verlorenzugehen droht und fiir
den es uns an wirksamen Motiven zu fehlen scheint, als etwas Befreiendes und
Aufrichtendes wieder heimzuholen in Geist und Herz.

Schon das Alter der Oration verbietet es, an eine fromme Floskel zu denken. Es
geht in ihr um eine Wirklichkeit, wie sie durch die Liturgie, inshesondere die
Mefliturgie grundgelegt wird. In unserem Fall stehen die ,jejuniorum sollem-
nia® in engstem Bezug zu den ,paschatis sollemnia®, zu der kultisch-sakramenta-
len Feier des Ostergeheimnisses. Wenn diese am Leben des auferstandenen
Herrn teilgibt, dann die ,Feier der Fasten® an dem das Heil wirkenden und
spendenden Leiden des Gekreuzigten. Aber hier wie dort bedarf es, um die
gottesdienstliche Feier fiir den Einzelnen wirksam werden zu lassen, eines Mit-
vollzugs der jeweiligen Geheimnisse, nicht nur im Gebet, sondern im tédglichen
Leben. Dieser Mitvollzug wird fiir die ,Feier des Fastens® in der wihrend der
heiligen 40 Tage iibernommenen Entsagung und Bufle gesehen. Damit geht ,das
Fasten“ — des Leibes und der Seele (des Geistes) — ein in die kultisch-sakramentale
LFeier®; sie bildet einen unverzichtbaren Bestandteil derselben. In dieser Sicht
spricht die Uberlieferung der Kirche, ihrer Liturgiegeschichte und der Viter-





