LITERATURBERICHT

Heimholung von Kult und Sakrament
in den christlichen Lebensvollzug

Es soll hier auf einige Biicher aufmerksam gemacht werden, die sich mit dem
Thema ,Kult bzw. ,Sakrament” befassen®. Es ist bekannt, daff beide Wirklich-
keiten nicht mehr in jener Unstreitigkeit sind, die man unbefangen als mit ihrem
Stellenwert gegeben annehmen mochte. Es ist eine leidige Gemeinsamkeit der
christlichen Grofkirchen, dafl sie in den letzten Jahren Schwund im Gottesdienst-
besuch zu beklagen hatten. Eine Zahl fiir die Katholiken: pro Jahr geben etwa
zwei Prozent dieses ,Praktizieren® auf. Nun sind Gottesdienstbesuch und Sakra-
mentsfrommigkeit und somit die jeweilige Situation nicht schlechthin identisch.
Aber wenn man letztere gesondert in den Blick nimmt, wird man sich nicht leicht
tun (es miissen hier ein paar Andeutungen geniigen), beispielsweise jeglichen
Taufaufschub als ausschliefflich durch die Sorge um spéter moglichen existentiel-
leren Vollzug motiviert zu sechen — den Einbruch in das kirchliche Bufiwesen als
nur voriibergehend einzuschitzen — in einer gegen Besorgnisse nicht unbedingt
immunen Fucharistie- (Kommunion-)Praxis allenfalls Akzentverschiebungen
sehen zu wollen. Gewif}, die Einschdtzung solcher Fakten wird variieren und darf
es. Nicht aber sollte man sich dabei beruhigen, dafl man der sakramentalen Praxis
in unseren Gemeinden eine substantielle Ungefdhrdetheit zutrauen dirfe, weil
sie ja die gottlich-positiv gesetzte Ursache zur — womoglich noch leichteren, ver-
gewisserten — Erlangung von Gnade seien. Das ist auf jeden Fall sicher: Von so
verstandenem Sakrament geht keine erneuernde Kraft auf den Gottesdienst aus.

L
Kaum die Wiedergewinnung eines volleren Sakraments- und Literaturbegriffs
einer existentiellen Skepsis gegeniiber Kult und Sakrament wehren?

Die aufgefiihrten Schriften gehen davon aus, dafl Gottesdienst und Sakrament als
kirchliche Vollziige engstens miteinander verbunden sind und sich wechselseitig
bedingen. Wie sehr sic auf die heutige Situation ,bezogen® sind, macht ihr Hin-

# Es handelt sich um folgende Werke:

1. Adam, Adolf, Sinn und Gestalt der Sakramente. Wirzburg 1975, Echter Verlag.

I1. Boff, Leonardo, Kleine Sakramentenlehre. Diisseldorf 1976, Patmos-Verlag.

II1. Fischer, Balthasar, u. a., Kult in der sikularisierten Welt. Regensburg 1974, Verlag
Friedrich Pustet.

1V. Hahn, Alois, u. a., Anthropologie des Kults. Freiburg 1977, Verlag Herder.

V. Schaeffler, Richard/Hiinermann, Peter, Ankunfl Gottes und Handeln des Menschen.
Thesen iiber Kult und Sakrament (Quaest. disp. 77). Freiburg 1977, Verlag Herder.

Auf wortliches Zitieren wurde verzichtet, um der damit verbundenen Umstindlichkeit
zu entgehen. Wer an die Texte selber herangeht, wird viel ,virtuelles” Zitieren erkennen,
d. h. nicht nur die Sache ist ins Referieren eingegangen, oft auch die Diktion der Autoren.



Literaturbericht 72

tergrund deutlich, der zunichst zur Feststellung kommen 1ifit, dafl sowohl die
Theologie wie die Liturgie unserer Tage eigentlich recht guten Gewissens sind
und sehr betroffen wiren, wenn man sie fir die angedeuteten Schwierigkeiten,
Einbriiche usw. hauptverantwortlich machen wollte.

Die heutige Sakramententheologie

Beginnen wir mit ,Theologie® und sehen wir uns unter dieser Riicksicht ,Sakra-
ment® an. Der Schatten Trients (diese Ortsangabe ist ohne Animositat; allenfalls
soll noch gesagt sein, dafl darunter nicht die Fille mittelalterlicher Sakramenten-
lehre eingefangen ist) ist lang gewesen: Sakrament als subjektives, beinahe ding-
haftes ,,Gnadenmittel”; bei dem die kausale Wirksamkeit so im Vordergrund
steht, daf fiir die Zeichenfunktion kaum mehr bleibt, als eine sekundare Unter-
scheidung in der Siebenergruppe beizubringen; wo die Kirchlichkeit mit bedenk-
licher Einseitigkeit auf juridischer Delegation fufit und die Christusférmigkeit
zumeist nur in Gestalt moralisch-aszetischer Imperative zum Zuge kommt. Das
mag auch heute noch nicht schlechthin Vergangenheit sein. Aber da ist doch die
biblisch-patristische Dimension zuriickgewonnen (und stiinde uns kein anderer
Name als der Casels zur Verfiigung . . .). Da ist die Begrifflichkeit von personalen
Kategorien bestimmt: Gegenwart des gekreuzigten und auferstandenen Herrn —
in der Gemeinde der Glaubenden, die ihre entscheidenden menschlich-welthaften
Situationen mit einbringen — Begegnung mit dem Herrn so, dal ,Wort“ und
»Sakrament® nicht mehr zwei verschiedene Wege des Heils besagen, sondern zur
Einheit gebracht werden.

Daf hier nicht zu vollmundig geredet worden ist — das Buch von L. Boff ist ein
giiltiger Beleg. In den Grenzen, die es sich gesetzt hat: es ist der erste Teil einer
Trilogie, der als ein Stiick ,narrativer Theologie“ Struktur und Logik sakramen-
talen Denkens auslegen will (ein zweiter Teil soll die wissenschaftliche Diskussion
bringen, der dritte die pastorale Erschliefung der neuen sakramentalen Riten).
Das bringt der brasilianische Theologe erstaunlich gut fertig, bis in so subtile
Veristelungen wie , Wirksamkeit ex opere operato“. Wenn man dann etwas be-
klommen abwartet, ob ihm vom ,,Sakrament® des Wasserbechers oder der Weih-
nachtskerze der Ein- und Uberstieg in diejenigen Sakramente gelingt, die sich
gottlicher stiftender Initiative verdanken und Geschichte als ,Stoff“ haben — nun,
auch das gelingt.

Das heutige Liturgieverstdndnis

Auch die reformierte und so praktizierte Liturgie meint nicht, aufgrund der ein-
gangs erwihnten Situation Anlafl zu Betroffenheit und schlechtein Gewissen ha-
ben zu miissen. Natiirlich sind die beide Adjektive nicht ohne Bedacht beigefigt.
,Liturgia semper reformanda“ darf nicht immunisierende Floskel bleiben, und
der nur zu oft praktizierte Wildwuchs und Eigenbau ist damit auch nicht abgeseg-
net. Aber davon einmal abgesehen: Das Zweite Vatikanische Konzil konnte viele
Friichte langen Reifens einbringen. E. Lengelings Beitrag ,Liturgie als Grund-
vollzug christlichen Lebens® (IIT 63-91) mifit mit hohem Mafistab (und konnte es
angesichts der Liturgie-Konstitution des Konzils geringer gar nicht machen). Es ist



Literaturbericht 73

lange her, dafl man in der Liturgie nur das duflere Gewand — wie auch immer
asthetisch, kulturell usw. kostbar — innerer Gehalte sah. Mindestens seit der En-
zyklika ,Mediator Dei”“ (1947) rennt man offene Tiren ein, wenn man eine Ein-
engung auf ,kultische“ Akte als unzuldssig ablehnt: Der ,Vollzug des Priester-
amts Christi“ im liturgischen Tun bringt die heilshafte Komponente samt ihrer
Prioritdt zu betont ein, als daf Festlegung auf eine ausschlieflich aufsteigende
Linie geschuldeter Verebrung sachgerecht sein konnte. Und dazu: Die Qualifizie-
rung der Liturgie als ,Gipfel und Quelle* kirchlichen Tuns (Liturgie-Konstitu-
tion) erlaubt kein isoliertes, nichtwelthaftiges ,Zelebrieren, sondern bindet ein
in die ohnehin nicht sduberlich auflésbare Trias von ,Martyria — Leiturgia —
Diakonia“. Ein Verdacht etwa, hier wiirde ein fiir die um jeden Preis zu verteidi-
gende Volkskirche unersetzlicher Sozialisationsfaktor auf hoher Ebene ideologi-
siert, sollte sich dann auch erledigen.

Natarlich ist nicht gestattet, mit leichter Hand beiseite zu schieben, wenn von
.magischen Resten“ geredet wird, von Verhaftung an iiberholte Kultur oder
(Miihlen macht das zum Aufhinger seiner schonen Ausfithrungen ,Der Ursprung
nicht-kommunikativen Gottesdienstes in einer einseitigen Gottesvorstellung®, IV
185-157) von mangelnder horizontaler Kommunikation und von Riten, die nicht
durch heutige Daseinserfahrung abgedeckt sind. Nun, wenn man betreffs der nach-
konziliaren Arbeit mit dem unerldflichen Realitétssinn (in relativ kurzer Zeit, ir-
gendwie doch ,auf Bestellung“ geleistet) die nétige Bescheidung verbindet und
die Liturgia ,semper” reformanda giiltige Anforderung sein 1dft: Ihr wird
man den stillen Auszug aus den gottesdienstlichen Versammlunegn nicht an-
lasten wollen. Vielleicht ist das ein Vorwurf, den man dem ansonsten schonen
Buch von A. Adam machen kénnte: Wenn da straff und wesentlich die theolo-
gisch-liturgische Information geboten wird und die Anregungen fir Verkindi-
gung und Pastoral ausgewogen und iiberzeugend sind, macht das den Eindruck
von so sachgerechter Selbstverstindlichkeit, dal man es erst zwischen den Zeilen
lesen mufi: ,Vor kurzer Zeit war das noch gar nicht selbstverstindlich, und es
ist eine hochst ansehnliche Arbeit geleistet worden, die bestimmt wurde vom ver-
antwortlichen Hinhéren sowohl auf die verbindliche Tradition wie auf die
Imperative von heute’. Es wird nicht verschwiegen, dafl die mit der Volkssprache
gegebenen neuen Moglichkeiten vorerst noch mehr der gemeinsamen Ausrichtung
auf das Zentrum zugute kommen — vielleicht noch nicht in dem winschenswerten
Mafle auch schon der Verbindung der Feiernden untereinander. Und dann ist ja
auch nicht zu ibersehen, dafl die Reform des Ritenbestandes sich vorerst noch
mehr der Purifizierung bedient und nicht auch im selben Grade schon schopfe-
risch ist.

Kaum anders ist der Tenor von B. Fischers zusammenfassender Beurteilung
»Zehn Jahre danach“, ndmlich nach dem Erscheinen der Liturgie-Konstitution
von 1963 (HI 117-127): erstaunlich reibungslose Rezeption der Reform durch das
Kirchenvolk — dabei ,Kinderkrankheiten“ als nicht zu leugnende Ubergangser-
scheinungen, die in ibrer Amplitude allerdings dadurch verstirkt werden, daf§
der Kirche zur gleichen Zeit von der pluralistischen, sdkularisierten Welt noch
andere schwerwiegende Uberginge zugemutet werden. Das Postulat einer be-



Literaturbericht 74

wuflt zu pflegenden gottesdienstlichen Spiritualitit ist eingdngig. Soweit, sogut.
Und gewif} darf ,,Zehn Jahre danach“ der lange Atem, mit dem man allem Wach-
senden Raum und Zeit génnen muf, nicht erschopft sein. Allerdings sollte man
nicht vergessen, daf} auch ,Kinderkrankheiten® der Gefdhrlichkeit nicht entbeh-
ren! Eine Erscheinung, die Fischer ,Sermonitis* nennt, mag auf weite Strecken
durch diese irenisch-nachsichtige Art hinreichend apostrophiert sein. Aber einmal
abgesehen davon, dafi man sich an solche Geschwatzigkeit nun schon mehr ge-
wohnt hat, als dem wach zu erhaltenden Sinn fiir Stil guttut — es sollte nicht ver-
gessen werden und unerwihnt bleiben, daf sie leider nur zu oft die Grenzen einer
Unart iiberschreitet in Richtung Gottesdienst als Indoktrinations- bzw. Motiva-
tionsveranstaltung. Die — sagen wir zuriickhaltend - gar nicht so seltene Liber-
tinage gegeniiber vorgegebenen Texten ist de facto oft ganz einfach Klerikalis-
mus durch die Hintertiir. Und es ist ganz gewif} ein Birendienst am rechtverstan-
denen Okumenismus, den kleinsten gemeinsamen Nenner zur verbindlichen Norm
zu machen — um von der unvermeidlichen Frustrierung einmal zu schweigen.

Bilanz

Trostlich also, wenn allerhand dafiir spricht, dafl weder Theologie noch Liturgie
schuld sein sollten an den so mancherlei Schwierigkeiten auf gottesdienstlichem
Feld. In dieser Einsicht wird man zusitzlich bestarkt, wenn man sieht, wie dieselbe
erneuerte Liturgie sowohl von Konservativen wie Progressiven angefeindet wird.
Die Schlufifolgerung ist dann nicht mehr hintanzuhalten: dann treffen wohl auf
dem Feld Liturgie eine Vielzahl von Tendenzen aufeinander, die Kult und Sa-
krament problematisch und suspekt erscheinen lassen. Der Bogen reicht weit:
Sikularisierung und Entsakralisierung — Kult der Technik und Wissenschaft als
Religion — lnstitutionsverdrossenheit — Gottesdienst als Herrschaftsinstrument —
existentielles Engagement und Orthopraxie . . . Das zwingt notwendig zu Apolo-
getik auf angemessener Ebene. Eine Forderung, der Adam und Boff, Fischer und
Lengeling nachkommen. Aber der vom gesteckten Rahmen bestimmte Ansatz 1af3t
diesen Autoren Kult und Sakrament vorgegeben sein - Konstitutiva der leibhafti-
gen Kirche, ihrem Bestand und ihrer Dauer korrelativ und koextensiv. Das heifit
dann: sie miissen sich nicht mit Bestreitungen abgeben, die radikale Aufkiindigung
und Absage beinhalten. Thnen gegeniiber wird nun als Antwort auf die anfge-
worfene Problematik ein neuer Aufweis der Notwendigkeit von Kult und Sakra-
ment verlangt; anders lieffen sich beide — an sich unbestreitbaren und unersetz-
baren — christlich-kirchlichen Wirklichkeiten nicht mehr gentligend in den existen-
tiellen Lebensvollzug einer nicht geringen Zahl von Glaubigen heimholen.

IL
Auf der Suche nach einer neuen, existentiellen Begriindung von Kult
und Sakrament

Die einleitenden Sitze des einschlagigen Synodenbeschlusses der Gemeinsamen
Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik scheinen solchen Aufweis als gefor-
dert anzuerkennen und zugleich auf der Zuversicht zu fuflen, dafl er erbracht wer-



Literaturbericht 75

den kann. Da steht namlich: ,Von jeher stellt sich dem Menschen an den wichtigen
Situationen seines Lebens mit besonderer Eindringlichkeit die Frage nach dem
Sinn des Lebens. .. Eine eigene Deutung und Bestimmung solcher Situationen
gibt der christliche Glaube in den Sakramenten. Hier werden die zentralen Le-
bensfragen des Menschen aufgegriffen und finden Antwort und Hilfe zu ihrer
Bewiltigung in der Begegnung mit Christus, die Heil bewirkt.“ Hier wird also
nidht nur zusitzliche Sicht und Bereicherung versprochen, sondern Unersetzlichkeit
angemeldet. Der Nachweis diirfte dann aber wohl nicht schon bei der unterfan-
genden Dimension von Kirche — Ursakrament enden.

Die anthropologische Dimension von Kult und Sakrament

,Anthropologie des Kults* (IV) heifit das neue Stichwort in der hier zu besprechen-
den Literatur. Damit erst scheint die zu bewaltigende Aufgabe hinreichend ange-
sprochen. Der Untertitel des genannten Bandes: ,Die Bedeutung des Kults fiir das
Uberleben des Menschen® unterstreicht das noch einmal nachdriicklich. In ihm sind
die Beitrige eines Kolloquiums im Verlagshaus Herder gesammelt. Dem Titel
thematisch am nichsten kommen die Artikel von R. Schaeffler ,Kultisches Han-
deln. Die Fragen nach Proben seiner Bewdhrung und nach Kritericn seiner Legi-
timation“ (IV, 9-50) und von P. Hiinermann ,Sakrament — Figur des Lebens® (IV,
98-134). Es ist kein Zufall, daf man beide Arbeiten noch einmal zusammengenom-
men hat und als ,Quaestio disputata® vorlegt (Schaefflers Arbeit ist im Corpus
der hier vorzustellenden Biicher sogar ein drittes Mal vertreten: mit weiter aus-
gebreitetem religionsgeschichtlichem Material unter der prononcierten Uber-
schrift ,Kult als Weltauslegung® in III 9-62). Auf sie ausfihrlicher eingehen
heifit dann leider — bei beschrinktem Raum — auf die anderen Beitrdge nur eben
hinweisen konnen. Das besagt aber nicht, sie boten nur Prolegomena oder
Seitenstiicke. Diagnostizierung von Kultunfahigkeit als Krankheitssymptom (H.
Tellenbach ,Zur Krise des Kultischen — Kulturpsychopathologische Erdrterun-
gen®: IV 82-97) unterstreicht ebenso kaum verzichtbar den Anspruch ,Kult fiir
das Uberleben“ wie A. Hahns Ausfithrungen , Kultische und sdkulare Riten und
Zeremonien in soziologischer Sicht“: IV 51-81. Die Unerlaflichkeit kultischen
Tuns wird dadurch untermauert. Es reicht nicht, aus historisch praktiziertem Kult
Haltung, Gesinnung, Spiritualitdt usw. zu abstrahieren; etwa ,Pathos der Di-
stanz, Vornehmheit, Reprasentation“; mit solchen und ahnlich liegenden Kenn-
worten meinte beispielsweise E. Przywara die christliche Spiritualitdt umreifien zu
sollen — wir nehmen hier darauf Bezug, weil R. Schaeffler gewil} nicht ablehnend
ware.

Mit Hinweisen auf die Ausfilhrungen des Religionsphilosophen Schaeffler sei
darum begonnen. Seinen beiden grofien Thesen mangelt es fiirwahr nicht an Re-
solutheit: Ernstzunehmen ist nur dasjenige kultische Handeln, das 1. seine Funk-
tionsgesetze radikal zur Geltung bringt und so 2. dann Alternativen bietet, mit
denen Aporien iiberwunden werden kénnen, die fiir das philosophische Selbst- und
Weltverstindnis nicht auflésbar sind. ,Kult als Weltauslegung® hat also nur
Chancen, wenn der eigenc Kontext gewahrt bleibt, in dem allein die eigenen Fra-
gen sinnvoll gestellt werden kénnen. Wiirden sie im Kontext philosophisch-wis-



Literaturbericht 76

senschaftlicher Wirklichkeits-, Wahrheits- oder Wertbegriffe in Konkurrenz ge-
stellt und beantwortet — keine Pietit vor historischer Gréfle wiirde etwa die Agrar-
kulte davor bewahren konnen, ,vorrationale Diingetechnik® zu sein, oder die
Staatskulte davor, als ,vorrationale Sozialtechnik“ abqualifiziert zu werden.

Das nun markiert den Unterschied kultischer Weltauslegung von der philo-
sophisch-wissenschaftlichen: Handeln (nicht: ,Sein®) als die Kategorie ~ Erneue-
rung als die spezifische Weise, wie Kraft und Wirkung zueinander vermittelt wer-
den. Fiirr das kultische Handeln ist das Grundverhiltnis , Urbild-Handlung/
Abbild-Handlung® konstitutiv: ,Gottlich“ also ist das Ur-Faktum, dem unab-
sehbare Machtigkeit zu je neuen Parusien eigen ist — ,menschlich® der Auftrag
zu demjenigen Faciendum, dem zu Tuenden, das dem géttlichen Faktum, der
gottlichen Tat die unvorhersehbare Ankunft und Gegenwart offenhilt und so
~welthaftes“ Standgewinnen und Bestehen erwirkt. Das ist ein grofer Anspruch
liir das kultische Handeln. Bewidhrungs- und Legitimationsaufweise sind nicht
nur erwinscht, sondern werden gebraucht, wenn der Untertitel eingeholt werden
soll ,Bedeutsamkeit fiir das Uberleben®.

Raum fiir Alternativen ist vorhanden. In Andeutung nur: Von ,dem“ Weltbild
der Physik (der Name steht stellvertretend) redet man nicht mehr leichthin, seit
die Grundlagenkrise der Naturwissenschaft den hypothetischen Einschlag in den
wissenschaftiichen Erkenntnissen nicht mehr zu negieren erlaubt. Was den Welt-
bezug und das Ethos der Wissenschaft angeht: die Abhingigkeit des Menschen
vom eigenen hypertrophen Machertum ist offensichtlich, und die einschlagigen
Stichworte sind bedringend: Umweltschutz, Kernkraft, Atomwaffe usw. Kann
die Weltauslegung des Kults zu diesen Aporien komplementire Alternativen
beibringen? Sie bringt ihr Modell von Effizienz: Wo das kultische Handeln
Raum fir die Ankunft der gottlichen Tat bereitstellt und in diesem Verzicht auf
Eigenleistung und Eigenmacht Resignation und Leistungsdruck fernhilt — da
wird eine Praxis der Hoffnung vollzogen. Sie hat ihr unterschiedenes Modell
von Wahrheit: Wo das kultische Zeichen auf die ,Adédquation®, auf die Uber-
einstimmung von Denken und Gegenstand verzichtet und Transparenz fiir die-
jenige Wirklichkeit anstrebt, die in ihrem Ankommen alle Vermittlung auch
schon iiberholt — da werden die Aporien der Erkenntnistheorie vermieden, die
auf eine verzweifelte Option zwischen objektivistischem Dogmatismus und sub-
jektivistischer Skepsis hinauslaufen. Sie hat ihre eigene Ansicht von der Wiirde
des Menschen: Das Pathos der Reprasentation und Transparenz kann wehren
sowohl dem, dafl man sich vor den Weltelementen biickt, wie auch dem, daf
man nicht geniigend offen bleibt fiir die Neugestaltung eben dieser Welt, sei
es, weil es an Distanz und Demut fehlt: dafl man ,konservativ® sein zu miissen
glaubt ( und allenfalls akzidentelle Mangel zugeben diirfte); sei es, dafl man
Jrevolutiondr® Feuer auf diese alte Welt herabrufen zn diirfen meint, weil man
sich ihr schon entnommen wihnt.

Fiir P. Hitnermanns Beitrag ist mit dem Titel ,Sakrament — Figur des Lebens®
zumindest auch die Aufarbeitung eines Defizits an anthropologischer Vermitt-
lung angesagt. Nur ein Beispiel stellvertretend fiir viele mogliche, an dem man
ablesen kann, dafl ein solches Defizit da ist und ungut den Sitz im Leben sakra-



Literaturbericht 77

mentaler Handlungen verkiirzt: Man setzt jemanden, der in einer Zeit hinter-
fragter Kindertaufe von der Moglichkeit eines Taufaufschubs Gebrauch macht,
kaum einem ungerechten Verdacht aus, wenn man vermutet: in seiner Ein-
schitzung wird die spitere Taufe schwerlich anderen Rang haben als »Symboli-
schen* im schwachen Sinn — nachgeordnet der Bedeutsamkeit von christlicher
Erziehung und kirchlicher Sozialisation. Mit Konsequenz und frappierender
Bewshrung werden die Sakramente als kommunikative Handlungen von kon-
stitutiver Wichtigkeit fir Bildung und Bestehen der Gemeinschaft ausgelegt: fiir
die Mitglieder unter sich — fiir die Gemeinschaft im Raum der Uffentlichkeit —
fiir die Weise, wie Vergangenheit in der Gegenwart anwesend ist und Zukunft
in sie hineinreicht. So, daf im Vollzug Selbst- und Miteinandersein neu gewon-
nen werden und diese ,Figuren des Lebens® als generatives Geschehen ausge-
wiesen werden.

Seit das Reden von Kirche-Ursakrament in Ekklesiologie und Sakramenten-
theologie Hausrecht hat, kann diese Sicht nicht mehr génzlich unvertraut sein.
Das heifit dann aber nicht, der hier genommene Ansaiz fordere keine neuen
Einsichten zutage. Fiir die Wirksamkeit der Sakramente zum Beispiel springt
eine erstaunlich unkomplizierte Sicht heraus. Die Qualitit der konstitutiven
Handlung bringt die der Pastoral so wichtige Vor- und Folgegeschichte ganz
konnatural ein, wibhrend es sonst einer ,ethischen® Verklammerung bedarf. Uber
diese mehr binnen-theologischen Gewinne hinaus wire dann aber noch zu fragen
(denn Hiinermann selbst hat seinen Beitrag unter dieses Mafl gestellt), was fiir
die Plausibilitit der ,menschlichen Notwendigkeit® der Sakramente geleistet
wird. Notwendigkeit — wenn man das nicht unter der Hand wieder zuriicknehmen
will, miifite es doch besagen: damit nicht wesentliche Méglichkeiten brach liegen
oder wesentliche Bediirfnisse unerfillt bleiben. Anders als vermitteli {iber Kirche
als Ursakrament wird man solche Qualitit fiir die (diese sieben christlichen!)
Sakramente nicht einsichtig machen konnen. Weil und wie die Sakramente dieses
,Sacramentum mundi®, das ,Sakrament der Welt* vollziehen — darin ist Sinn-
stiftung und fruchtbare Hilfe fir entscheidende Situationen des Lebens be-
schlossen. Prisent ist dann (frappierend, wie der Duktus der Ausfithrungen
Schaefflers wieder aufscheint!) die Alternative Gottes, die das Miteinandersein
getragen sein 148t von der versshnenden Liebe und die Anerkenntnis und Wiirde
gewihrt; die den Sachbezug bestimmt sein 1aft nicht durch schrankenloses Ver-
fiigen, sondern durch Indienstnahme; die zur Annahme der Welt befreit, weil
sie von der Sorge frei macht.

Unsere Andeutungen konnten nur knapp sein; die Anstrengung eigener Aus-
cinandersetzung bleibt unerlafilich. Festgestellt darf werden: Es werden Zuginge
gewiesen, auf denen , Triftigkeit und Sinn von Kult und Sakrament heute aufge-
hen konnen“ — so das Anliegen der Verfasser. Alois Stenzel S]





