
LITERATURBERICHT 

Heimholung von Kult und Sakrament 

in den christlichen Lebensvollzug 

Es soll hier auf einige Bücher aufmerksam gemacht werden, die sich mit dem 
Thema •Kult" bzw. •Sakrament" befassen"'. Es ist bekannt, daß beide Wirklich- 
keiten nicht mehr in jener Unstreitigkeit sind, die man unbefangen als mit ihrem 
Stellenwert gegeben annehmen möchte. Es ist eine leidige Gemeinsamkeit der 
christlichen Großkirchen, daß sie in den letzten Jahren Schwund im Gottesdienst- 
besuch zu beklagen hatten. Eine Zahl für die Katholiken: pro Jahr geben etwa 
zwei Prozent dieses •Praktizieren" auf. Nun sind Gottesdienstbesuch und Sakra- 
mentsfrömmigkeit und somit die jeweilige Situation nicht schlechthin identisch. 
Aber wenn man letztere gesondert in den Blick nimmt, wird man sich nicht leicht 
tun (es müssen hier ein paar Andeutungen genügen), beispielsweise jeglichen 
Taufaufschub als ausschließlich durch die Sorge um später möglichen existentiel- 
leren Vollzug motiviert zu sehen - den Einbruch in das kirchliche Bußwesen als 
nur vorübergehend einzuschätzen - in einer gegen Besorgnisse nicht unbedingt 
immunen Eucharistie- (Kommunion-)Praxis allenfalls Akzentverschiebungen 
sehen zu wollen. Gewiß, die Einschätzung solcher Fakten wird variieren und darf 
es. Nicht aber sollte man sich dabei beruhigen, daß man der sakramentalen Praxis 
in unseren Gemeinden eine substantielle Ungefährdetheit zutrauen dürfe, weil 
sie ja die göttlich-positiv gesetzte Ursache zur - womöglich noch leichteren, ver- 
gewisserten - Erlangung von Gnade seien. Das ist auf jeden Fall sicher: Von so 
verstandenem Sakrament geht keine erneuernde Kraft auf den Gottesdienst aus. 

I. 
Kaum die Wiedergewinnung eines volleren Sakraments- und Literaturbegriffs 

einer existentiellen Skepsis gegenüber Kult und Sakrament wehren? 

Die aufgeführten Schriften gehen davon aus, daß Gottesdienst und Sakrament als 
kirchliche Vollzüge engstens miteinander verbunden sind und sich wechselseitig 
bedingen. Wie sehr sie auf die heutige Situation •bezogen" sind, macht ihr Hin- 

* Es handelt sich um folgende Werke: 
I. Adam, Adolf, Sinti und Gestalt der Sakramente. Würzburg 1975, Echter Verlag. 
II. Boff, Leonardo, Kleine Sakramentenlehre. Düsseldorf 1976, Patmos-Verlag. 
III. Fischer, Balthasar, u. a., Kult in der säkularisierten Welt. Regensburg 1974, Verlag 
Friedrich Pustet. 
IV. Hahn, Alois, u. a., Anthropologie des Kidts. Freiburg 1977, Verlag Herder. 
V. Schaeffler, Richard/Hünermann, Peter, Ankunft Gottes und Handeln des Menschen. 
Thesen über Kult und Sakrament (Quaest. disp. 77). Freiburg 1977, Verlag Herder. 
Auf wörtliches Zitieren wurde verzichtet, um der damit verbundenen Umständlichkeit 
zu entgehen. Wer an die Texte selber herangeht, wird viel •virtuelles" Zitieren erkennen, 
d. h. nicht nur die Sache ist ins Referieren eingegangen, oft auch die Diktion der Autoren. 



Literaturbericht 72 

tergrund deutlich, der zunächst zur Feststellung kommen läßt, daß sowohl die 
Theologie wie die Liturgie unserer Tage eigentlich recht guten Gewissens sind 
und sehr betroffen wären, wenn man sie für die angedeuteten Schwierigkeiten, 
Einbrüche usw. hauptverantwortlich machen wollte. 

Die heutige Sakramententheologie 

Beginnen wir mit •Theologie" und sehen wir uns unter dieser Rücksicht •Sakra- 
ment" an. Der Schatten Trients (diese Ortsangabe ist ohne Animosität; allenfalls 
soll noch gesagt sein, daß darunter nicht die Fülle mittelalterlicher Sakramenten- 
lehre eingefangen ist) ist lang gewesen: Sakrament als subjektives, beinahe ding- 
haftes •Gnadenmittel"; bei dem die kausale Wirksamkeit so im Vordergrund 
steht, daß für die Zeichenfunktion kaum mehr bleibt, als eine sekundäre Unter- 
scheidung in der Siebenergruppe beizubringen; wo die Kirchlichkeit mit bedenk- 
licher Einseitigkeit auf juridischer Delegation fußt und die Christusförmigkeit 
zumeist nur in Gestalt moralisch-aszetischer Imperative zum Zuge kommt. Das 
mag auch heute noch nicht schlechthin Vergangenheit sein. Aber da ist doch die 
biblisch-patristische Dimension zurückgewonnen (und stünde uns kein anderer 
Name als der Casels zur Verfügung ...). Da ist die Begrifflichkeit von personalen 
Kategorien bestimmt: Gegenwart des gekreuzigten und auferstandenen Herrn - 
in der Gemeinde der Glaubenden, die ihre entscheidenden menschlich-welthaften 
Situationen mit einbringen - Begegnung mit dem Herrn so, daß •Wort" und 
•Sakrament" nicht mehr zwei verschiedene Wege des Heils besagen, sondern zur 
Einheit gebracht werden. 

Daß hier nicht zu vollmundig geredet worden ist - das Buch von L. Boff ist ein 
gültiger Beleg. In den Grenzen, die es sich gesetzt hat: es ist der erste Teil einer 
Trilogie, der als ein Stück •narrativer Theologie" Struktur und Logik sakramen- 
talen Denkens auslegen will (ein zweiter Teil soll die wissenschaftliche Diskussion 
bringen, der dritte die pastorale Erschließung der neuen sakramentalen Riten). 
Das bringt der brasilianische Theologe erstaunlich gut fertig, bis in so subtile 
Verästelungen wie •Wirksamkeit ex opere operato". Wenn man dann etwas be- 
klommen abwartet, ob ihm vom •Sakrament" des Wasserbechers oder der Weih- 
nachtskerze der Ein- und Überstieg in diejenigen Sakramente gelingt, die sich 
göttlicher stiftender Initiative verdanken und Geschichte als •Stoff" haben - nun, 
auch das gelingt. 

Das heutige Liturgieverständnis 

Auch die reformierte und so praktizierte Liturgie meint nicht, aufgrund der ein- 
gangs erwähnten Situation Anlaß zu Betroffenheit und schlechtem Gewissen ha- 
ben zu müssen. Natürlich sind die beide Adjektive nicht ohne Bedacht beigefügt. 
•Liturgia semper reformanda" darf nicht immunisierende Floskel bleiben, und 
der nur zu oft praktizierte Wildwuchs und Eigenbau ist damit auch nicht abgeseg- 
net. Aber davon einmal abgesehen: Das Zweite Vatikanische Konzil konnte viele 
Früchte langen Reifens einbringen. E. Lengelings Beitrag •Liturgie als Grund- 
vollzug christlichen Lebens" (III 63-91) mißt mit hohem Maßstab (und konnte es 
angesichts der Liturgie-Konstitution des Konzils geringer gar nicht machen). Es ist 



Literaturbericht 73 

lange her, daß man in der Liturgie nur das äußere Gewand - wie auch immer 
ästhetisch, kulturell usw. kostbar - innerer Gehalte sah. Mindestens seit der En- 
zyklika •Mediator Dei" (1947) rennt man offene Türen ein, wenn man eine Ein- 
engung auf •kultische" Akte als unzulässig ablehnt: Der •Vollzug des Priester- 
amts Christi" im liturgischen Tun bringt die heilshafte Komponente samt ihrer 
Priorität zu betont ein, als daß Festlegung auf eine ausschließlich aufsteigende 
Linie geschuldeter Verehrung sachgerecht sein könnte. Und dazu: Die Qualifizie- 
rung der Liturgie als •Gipfel und Quelle" kirchlichen Tuns (Liturgie-Konstitu- 
tion) erlaubt kein isoliertes, nichtwelthaftiges •Zelebrieren", sondern bindet ein 
in die ohnehin nicht säuberlich auflösbare Trias von •Martyria - Leiturgia - 
Diakonia". Ein Verdacht etwa, hier würde ein für die um jeden Preis zu verteidi- 
gende Volkskirche unersetzlicher Sozialisationsfaktor auf hoher Ebene ideologi- 
siert, sollte sich dann auch erledigen. 

Natürlich ist nicht gestattet, mit leichter Hand beiseite zu schieben, wenn von 
•magischen Resten" geredet wird, von Verhaftung an überholte Kultur oder 
(Mühlen macht das zum Aufhänger seiner schönen Ausführungen •Der Ursprung 
nicht-kommunikativen Gottesdienstes in einer einseitigen Gottesvorstellung", IV 
135-157) von mangelnder horizontaler Kommunikation und von Riten, die nicht 
durch heutige Daseinserfahrung abgedeckt sind. Nun, wenn man betreffs der nach- 
konziliaren Arbeit mit dem unerläßlichen Realitätssinn (in relativ kurzer Zeit, ir- 
gendwie doch •auf Bestellung" geleistet) die nötige Bescheidung verbindet und 
die Liturgia •semper" reformanda gültige Anforderung sein läßt: Ihr wird 
man den stillen Auszug aus den gottesdienstlichen Versammlunegn nicht an- 
lasten wollen. Vielleicht ist das ein Vorwurf, den man dem ansonsten schönen 
Buch von A. Adam machen könnte: Wenn da straff und wesentlich die theolo- 
gisch-liturgische Information geboten wird und die Anregungen für Verkündi- 
gung und Pastoral ausgewogen und überzeugend sind, macht das den Eindruck 
von so sachgerechter Selbstverständlichkeit, daß man es erst zwischen den Zeilen 
lesen muß: ,Vor kurzer Zeit war das noch gar nicht selbstverständlich, und es 
ist eine höchst ansehnliche Arbeit geleistet worden, die bestimmt wurde vom ver- 
antwortlichen Hinhören sowohl auf die verbindliche Tradition wie auf die 
Imperative von heute'. Es wird nicht verschwiegen, daß die mit der Volkssprache 
gegebenen neuen Möglichkeiten vorerst noch mehr der gemeinsamen Ausrichtung 
auf das Zentrum zugute kommen • vielleicht noch nicht in dem wünschenswerten 
Maße auch schon der Verbindung der Feiernden untereinander. Und dann ist ja 
auch nicht zu übersehen, daß die Reform des Ritenbestandes sich vorerst noch 
mehr der Purifizierung bedient und nicht auch im selben Grade schon schöpfe- 
risch ist. 

Kaum anders ist der Tenor von B. Fischers zusammenfassender Beurteilung 
•Zehn Jahre danach", nämlich nach dem Erscheinen der Liturgie-Konstitution 
von 1963 (III 117-127): erstaunlich reibungslose Rezeption der Reform durch das 
Kirchenvolk - dabei •Kinderkrankheiten" als nicht zu leugnende Übergangser- 
scheinungen, die in ihrer Amplitude allerdings dadurch verstärkt werden, daß 
der Kirche zur gleichen Zeit von der pluralistischen, säkularisierten Welt noch 
andere schwerwiegende Übergänge zugemutet werden. Das Postulat einer be- 



Literaturberidit 74 

wüßt zu pflegenden gottesdienstlichen Spiritualität ist eingängig. Soweit, sogut. 
Und gewiß darf •Zehn Jahre danach" der lange Atem, mit dem man allem Wach- 
senden Raum und Zeit gönnen muß, nicht erschöpft sein. Allerdings sollte man 
nicht vergessen, daß auch •Kinderkrankheiten" der Gefährlichkeit nicht entbeh- 
ren! Eine Erscheinung, die Fischer •Sermonitis" nennt, mag auf weite Strecken 
durch diese irenisch-nachsichtige Art hinreichend apostrophiert sein. Aber einmal 
abgesehen davon, daß man sich an solche Geschwätzigkeit nun schon mehr ge- 
wöhnt hat, als dem wach zu erhaltenden Sinn für Stil guttut - es sollte nicht ver- 
gessen werden und unerwähnt bleiben, daß sie leider nur zu oft die Grenzen einer 
Unart überschreitet in Richtung Gottesdienst als Indoktrinations- bzw. Motiva- 
tionsveranstaltung. Die - sagen wir zurückhaltend - gar nicht so seltene Liber- 
tinage gegenüber vorgegebenen Texten ist de facto oft ganz einfach Klerikalis- 
mus durch die Hintertür. Und es ist ganz gewiß ein Bärendienst am rechtverstan- 
denen Ökumenismus, den kleinsten gemeinsamen Nenner zur verbindlichen Norm 
zu machen - um von der unvermeidlichen Frustrierung einmal zu schweigen. 

Bilanz 

Tröstlich also, wenn allerhand dafür spricht, daß weder Theologie noch Liturgie 
schuld sein sollten an den so mancherlei Schwierigkeiten auf gottesdienstlichem 
Feld. In dieser Einsicht wird man zusätzlich bestärkt, wenn man sieht, wie dieselbe 
erneuerte Liturgie sowohl von Konservativen wie Progressiven angefeindet wird. 
Die Schlußfolgerung ist dann nicht mehr hintanzuhalten: dann treffen wohl auf 
dem Feld Liturgie eine Vielzahl von Tendenzen aufeinander, die Kult und Sa- 
krament problematisch und suspekt erscheinen lassen. Der Bogen reicht weit: 
Säkularisierung und Entsakralisierung - Kult der Technik und Wissenschaft als 
Religion - Institutionsverdrossenheit - Gottesdienst als Herrschaftsinstrument - 
existentielles Engagement und Orthopraxie ... Das zwingt notwendig zu Apolo- 
getik auf angemessener Ebene. Eine Forderung, der Adam und Boff, Fischer und 
Lengeling nachkommen. Aber der vom gesteckten Rahmen bestimmte Ansatz läßt 
diesen Autoren Kult und Sakrament vorgegeben sein - Konstitutiva der leibhafti- 
gen Kirche, ihrem Bestand und ihrer Dauer korrelativ und koextensiv. Das heißt 
dann: sie müssen sich nicht mit Bestreitungen abgeben, die radikale Auf kündigung 
und Absage beinhalten. Ihnen gegenüber wird nun als Antwort auf die aufge- 
worfene Problematik ein neuer Aufweis der Notwendigkeit von Kult und Sakra- 
ment verlangt; anders ließen sich beide - an sich unbestreitbaren und unersetz- 
baren - christlich-kirchlichen Wirklichkeiten nicht mehr genügend in den existen- 
tiellen Lebensvollzug einer nicht geringen Zahl von Gläubigen heimholen. 

II. 
Auf der Suche nach einer neuen, existentiellen Begründung von Kult 

und Sakrament 

Die einleitenden Sätze des einschlägigen Synodenbeschlusses der Gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik scheinen solchen Aufweis als gefor- 
dert anzuerkennen und zugleich auf der Zuversicht zu fußen, daß er erbracht wer- 



Literaturbericht "^> 

den kann. Da steht nämlich: •Von jeher stellt sich dem Menschen an den wichtigen 
Situationen seines Lebens mit besonderer Eindringlichkeit die Frage nach dem 
Sinn des Lebens. .. Eine eigene Deutung und Bestimmung solcher Situationen 
gibt der christliche Glaube in den Sakramenten. Hier werden die zentralen Le- 
bensfragen des Menschen aufgegriffen und finden Antwort und Hilfe zu ihrer 
Bewältigung in der Begegnung mit Christus, die Heil bewirkt." Hier wird also 
nicht nur zusätzliche Sicht und Bereicherung versprochen, sondern Unersetzlichkeit 
angemeldet. Der Nachweis dürfte dann aber wohl nicht schon bei der unterfan- 
genden Dimension von Kirche - Ursakrament enden. 

Die anthropologische Dimension von Kult und Sakrament 

•Anthropologie des Kults" (IV) heißt das neue Stichwort in der hier zu besprechen- 
den Literatur. Damit erst scheint die zu bewältigende Aufgabe hinreichend ange- 
sprochen. Der Untertitel des genannten Bandes: •Die Bedeutung des Kults für das 
Überleben des Menschen" unterstreicht das noch einmal nachdrücklich. In ihm sind 
die Beiträge eines Kolloquiums im Verlagshaus Herder gesammelt. Dem Titel 
thematisch am nächsten kommen die Artikel von R. Schaeffler •Kultisches Han- 
deln. Die Fragen nach Proben seiner Bewährung und nach Kriterien seiner Legi- 
timation" (IV, 9-50) und von P. Hünermann •Sakrament - Figur des Lebens" (IV, 
98-134). Es ist kein Zufall, daß man beide Arbeiten noch einmal zusammengenom- 
men hat und als •Quaestio disputata" vorlegt (Schaefflers Arbeit ist im Corpus 
der hier vorzustellenden Bücher sogar ein drittes Mal vertreten: mit weiter aus- 
gebreitetem religionsgeschichtlichem Material unter der prononcierten Über- 
schrift •Kult als Weltauslegung" in III 9-62). Auf sie ausführlicher eingehen 
heißt dann leider - bei beschränktem Raum - auf die anderen Beiträge nur eben 
hinweisen können. Das besagt aber nicht, sie böten nur Prolegomena oder 
Seitenstücke. Diagnostizierung von Kultunfähigkeit als Krankheitssymptom (H. 
Tellenbach •Zur Krise des Kultischen - Kulturpsychopathologische Erörterun- 
gen" : IV 82-97) unterstreicht ebenso kaum verzichtbar den Anspruch •Kult für 
das Überleben" wie A. Hahns Ausführungen •Kultische und säkulare Riten und 
Zeremonien in soziologischer Sicht": IV 51-81. Die Unerläßlichkeit kultischen 
Tuns wird dadurch untermauert. Es reicht nicht, aus historisch praktiziertem Kult 
Haltung, Gesinnung, Spiritualität usw. zu abstrahieren; etwa •Pathos der Di- 
stanz, Vornehmheit, Repräsentation"; mit solchen und ähnlich liegenden Kenn- 
worten meinte beispielsweise E. Przywara die christliche Spiritualität umreißen zu 
sollen - wir nehmen hier darauf Bezug, weil R. Schaeffler gewiß nicht ablehnend 

wäre. 
Mit Hinweisen auf die Ausführungen des Religionsphilosophen Schaeffler sei 

darum begonnen. Seinen beiden großen Thesen mangelt es fürwahr nicht an Re- 
solutheit: Ernstzunehmen ist nur dasjenige kultische Handeln, das 1. seine Funk- 
tionsgesetze radikal zur Geltung bringt und so 2. dann Alternativen bietet, mit 
denen Aporien überwunden werden können, die für das philosophische Selbst- und 
Weltverständnis nicht auflösbar sind. •Kult als Weltauslegung" hat also nur 
Chancen, wenn der eigene Kontext gewahrt bleibt, in dem allein die eigenen Fra- 
gen sinnvoll gestellt werden können. Würden sie im Kontext philosophisch-wis- 



Literaturbericht 76 

senschaftlicher Wirklidikeits-, Wahrheits- oder Wertbegriffe in Konkurrenz ge- 
stellt und beantwortet - keine Pietät vor historischer Größe würde etwa die Agrar- 
kulte davor bewahren können, •vorrationale Düngetechnik" zu sein, oder die 
Staatskulte davor, als •vorrationale Sozialtechnik" abqualifiziert zu werden. 

Das nun markiert den Unterschied kultischer Weltauslegung von der philo- 
sophisch-wissenschaftlichen: Handeln (nicht: •Sein") als die Kategorie - Erneue- 
rung als die spezifische Weise, wie Kraft und Wirkung zueinander vermittelt wer- 
den. Für das kultische Handeln ist das Grundverhältnis •Urbild-Handlung/ 
Abbild-Handlung" konstitutiv: •Göttlich" also ist das Ur-Faktum, dem unab- 
sehbare Mächtigkeit zu je neuen Parusien eigen ist - •menschlich" der Auftrag 
zu demjenigen Faciendum, dem zu Tuenden, das dem göttlichen Faktum, der 
göttlichen Tat die unvorhersehbare Ankunft und Gegenwart offenhält und so 
•welthaftes" Standgewinnen und Bestehen erwirkt. Das ist ein großer Anspruch 
für das kultische Handeln. Bewährungs- und Legitimationsaufweise sind nicht 
nur erwünscht, sondern werden gebraucht, wenn der Untertitel eingeholt werden 
soll •Bedeutsamkeit für das Überleben". 

Raum für Alternativen ist vorhanden. In Andeutung nur: Von •dem" Weltbild 
der Physik (der Name steht stellvertretend) redet man nicht mehr leichthin, seit 
die Grundlagenkrise der Naturwissenschaft den hypothetischen Einschlag in den 
wissenschaftlichen Erkenntnissen nicht mehr zu negieren erlaubt. Was den Welt- 
bezug und das Ethos der Wissenschaft angeht: die Abhängigkeit des Menschen 
vom eigenen hypertrophen Machertum ist offensichtlich, und die einschlägigen 
Stichworte sind bedrängend: Umweltschutz, Kernkraft, Atomwaffe usw. Kann 
die Weltauslegung des Kults zu diesen Aporien komplementäre Alternativen 
beibringen? Sie bringt ihr Modell von Effizienz: Wo das kultische Handeln 
Raum für die Ankunft der göttlichen Tat bereitstellt und in diesem Verzicht auf 
Eigenleistung und Eigenmacht Resignation und Leistungsdruck fernhält - da 
wird eine Praxis der Hoffnung vollzogen. Sie hat ihr unterschiedenes Modell 
von Wahrheit: Wo das kultische Zeichen auf die •Adäquation", auf die Über- 
einstimmung von Denken und Gegenstand verzichtet und Transparenz für die- 
jenige Wirklichkeit anstrebt, die in ihrem Ankommen alle Vermittlung auch 
schon überholt - da werden die Aporien der Erkenntnistheorie vermieden, die 
auf eine verzweifelte Option zwischen objektivistischem Dogmatismus und sub- 
jektivistischer Skepsis hinauslaufen. Sie hat ihre eigene Ansicht von der Würde 
des Menschen: Das Pathos der Repräsentation und Transparenz kann wehren 
sowohl dem, daß man sich vor den Weltelementen bückt, wie auch dem, daß 
man nicht genügend offen bleibt für die Neugestaltung eben dieser Welt, sei 
es, weil es an Distanz und Demut fehlt: daß man •konservativ" sein zu müssen 
glaubt ( und allenfalls akzidentelle Mängel zugeben dürfte); sei es, daß man 
•revolutionär" Feuer auf diese alte Welt herabrufen zu dürfen meint, weil man 
sich ihr schon entnommen wähnt. 

Für P. Hünermanns Beitrag ist mit dem Titel •Sakrament - Figur des Lebens" 
zumindest auch die Aufarbeitung eines Defizits an anthropologischer Vermitt- 
lung angesagt. Nur ein Beispiel stellvertretend für viele mögliche, an dem man 
ablesen kann, daß ein solches Defizit da ist und ungut den Sitz im Leben sakra- 



LiteraturberidU " 

mentaler Handlungen verkürzt: Man setzt jemanden, der in einer Zeit hinter- 
fragter Kindertaufe von der Möglichkeit eines Taufaufschubs Gebrauch macht, 
kaum einem ungerechten Verdacht aus, wenn man vermutet: in seiner Ein- 
schätzung wird die spätere Taufe schwerlich anderen Rang haben als •symboli- 
schen" im schwachen Sinn - nachgeordnet der Bedeutsamkeit von christlicher 
Erziehung und kirchlicher Sozialisation. Mit Konsequenz und frappierender 
Bewährung werden die Sakramente als kommunikative Handlungen von kon- 
stitutiver Wichtigkeit für Bildung und Bestehen der Gemeinschaft ausgelegt: für 
die Mitglieder unter sich - für die Gemeinschaft im Raum der Öffentlichkeit - 
für die Weise, wie Vergangenheit in der Gegenwart anwesend ist und Zukunft 
in sie hineinreicht. So, daß im Vollzug Selbst- und Miteinandersein neu gewon- 
nen werden und diese •Figuren des Lebens" als generatives Geschehen ausge- 

wiesen werden. 
Seit das Reden von Kirche-Ursakrament in Ekklesiologie und Sakramenten- 

theologie Hausrecht hat, kann diese Sicht nicht mehr gänzlich unvertraut sein. 
Das heißt dann aber nicht, der hier genommene Ansatz fördere keine neuen 
Einsichten zutage. Für die Wirksamkeit der Sakramente zum Beispiel springt 
eine erstaunlich unkomplizierte Sicht heraus. Die Qualität der konstitutiven 
Handlung bringt die der Pastoral so wichtige Vor- und Folgegeschichte ganz 
konnatural ein, während es sonst einer •ethischen" Verklammerung bedarf. Über 
diese mehr binnen-theologischen Gewinne hinaus wäre dann aber noch zu fragen 
(denn Hünermann selbst hat seinen Beitrag unter dieses Maß gestellt), was für 
die Plausibilität der •menschlichen Notwendigkeit" der Sakramente geleistet 
wird. Notwendigkeit - wenn man das nicht unter der Hand wieder zurücknehmen 
will, müßte es doch besagen: damit nicht wesentliche Möglichkeiten brach liegen 
oder wesentliche Bedürfnisse unerfüllt bleiben. Anders als vermittelt über Kirche 
als Ursakrament wird man solche Qualität für die (diese sieben christlichen!) 
Sakramente nicht einsichtig machen können. Weil und wie die Sakramente dieses 
•Sacramentum mundi", das •Sakrament der Welt" vollziehen - darin ist Sinn- 
stiftung und fruchtbare Hilfe für entscheidende Situationen des Lebens be- 
schlossen. Präsent ist dann (frappierend, wie der Duktus der Ausführungen 
Schaefflers wieder aufscheint!) die Alternative Gottes, die das Miteinandersein 
getragen sein läßt von der versöhnenden Liebe und die Anerkenntnis und Würde 
gewährt; die den Sachbezug bestimmt sein läßt nicht durch schrankenloses Ver- 
fügen, sondern durch Indienstnahme; die zur Annahme der Welt befreit, weil 
sie von der Sorge frei macht. 

Unsere Andeutungen konnten nur knapp sein; die Anstrengung eigener Aus- 
einandersetzung bleibt unerläßlich. Festgestellt darf werden: Es werden Zugänge 
gewiesen, auf denen •Triftigkeit und Sinn von Kult und Sakrament heute aufge- 
hen können" - so das Anliegen der Verfasser. Alois Stenzel SJ 




