
•... Und ich gehe nimmer, wann ich geh'-" 85 

Welt neu: die Rolle des Gärtners. Der Geist zähmt das Ober-Raubtier, zu 
dem wir entarten, und macht uns die königliche Aufgabe schmackhaft, auf 
der Erde •nach dem Rechten zu sehen": nach dem rechten Verhältnis von 
Wuchs und Ernte, Entnahme und Nachzucht; nach einem ausgeglichenen 
Haushalt; nach Hilfe für das Schwache und Beschneidung des Überwu- 
chernden. Einen neuen Ehrgeiz weckt der Geist in uns: Hüter der Ordnung 
zu sein, der mit starker Hand das Chaos niederhält. Die Wüste weicht zu- 
rück, die Erde dankt es mit neuer Fruchtbarkeit. Jesajas Vision eines üppi- 
gen Gartens ist eine echte Fata Morgana, die Spiegelung eines entfernten, 
hinter dem Horizont liegenden, aber realen Zustandes. 

Als Glaubende setzen wir auf den Geist, den göttlichen Geist, den Geist 
Gottes und bitten ihn, daß er sich uns mitteilt, als Geist der Armut, der 
Nächstenliebe und der Verantwortung. Er wird uns ändern, wenigstens 
uns, und es werden Oasen des Friedens entstehen, genug, daß die Erde an 
der Wüste des Menschen, am verwüstenden Menschen nicht eingeht. 

Der •neue Himmel" und die •neue Erde" ist eine Hoffnung, die uns 
nicht bloß vorschwebt, sondern durch und durch erfüllt. Jenseits von allem, 
was uns erreichbar ist, wird Gott das Endgültige heraufführen. Der Geist 
aber, in dem er diesen neuen Lebensraum für uns vor-sieht, ist längst am 
Werk und will durch uns die währende Geschichte in die Zukunft Gottes 
öffnen. 

•... Und ich gehe nimmer, wann ich geh'-" 
Zum Verständnis der johanneischen Abschiedsreden 

Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt am Main 

Was wir im Alltag so gerne verleugnen, jeder Bahnhof kann es neu ins 
Bewußtsein rufen: unser Leben verlangt tausendfache Abschiede. Die 
Schienen sind schon gelegt, die Weichen werden gestellt und die Signale 
hochgezogen. Dann sitzt der eine im rasch sich entfernenden Zug, der an- 
dere bleibt auf dem Bahnsteig zurück, und beide denken etwas. Aber was 
sollen sie denken? 

Auch Jesus hat Abschied genommen, er, dem Petrus einst versicherte: 
•Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens. Wir 



Franz-Josef Steinmetz 86 

haben geglaubt und erkannt: Du bist der Heilige Gottes" (Joh 6, 68 f.). 
Sein Tod wurde und wird zumindest auch wie eine Trennung empfunden 
bis auf den heutigen Tag. Er mache ja nicht weiter nach dem Wunder sei- 
ner Auferstehung, er sei ja für immer entschwunden seit seiner Himmel- 
fahrt. Der Evangelist Johannes habe zwar einige Abschiedsworte aufge- 
zeichnet (Kap. 14-17), die uns trösten wollen, und irgendwie geschehe dies 
tatsächlich, wenn sie in den letzten Wochen der Osterzeit wieder in unse- 
ren Kirchen verlesen werden. Aber doch nur irgendwie und nicht radikal 
genug, denn im Alltag der tausendfachen Abschiede bleibe doch fast alles, 
wie es immer schon war: Nicht-mehr-Sehen, Fortgehen, Trauer, Drangsal, 
Sehnsucht. 

Sogar das Naheliegende will kaum gelingen. Man könne zwar nicht ver- 
hindern, daß die Türen am Zug sich schließen, wenn er abfahre; aber man 
könne doch wenigstens für alles danken, was gut gewesen war. Das sei doch 
weit besser, als zu rechnen oder über das zu klagen, was noch gefehlt habe 
und nicht mehr zurückkomme. Man solle einfach tapfer dem Scheidenden 
helfen, etwa mit guten Gedanken oder mit einem Gebet, daß er sein Ziel 
erreiche und den Weg nicht verfehle. Kurz, man solle einfach hinnehmen, 
daß die gemeinsame Zeit vorüber sei und nun eine andere komme; man 
könne sich ruhig in die Freiheit entlassen; man solle am besten das Motto 
des Predigers beherzigen: •Leg dein Brot auf die Wasserfläche, denn noch 
nach vielen Tagen wirst du es wiederfinden -" (Koh 11, 1). 

Diese guten Ratschläge erscheinen zwar nicht dumm, aber es fällt trotz- 
dem schwer, sie zu befolgen. Der Alltag der tausendfachen Abschiede ist 
viel verwickelter, als diese Ratschläge voraussetzen, so gut sie auch gemeint 
sind und obwohl es gewiß Gelegenheiten gibt, sie zu praktizieren. Ich 
meine, bevor wir die Abschiedsworte Jesu zu verstehen suchen, sollten wir 
zunächst einmal auf einige Abschieds-Szenen horchen, wie sie sich in der 
Literatur des letzten Jahres spiegeln. Die ausgewählten Beispiele mögen 
zwar mehr oder weniger typisch erscheinen, ich glaube jedoch, daß sie eini- 
ges von dem enthalten, was freilich in verschiedener Intensität und in un- 
terschiedlicher Mischung in uns allen lebt: Fragen, Zweifel, Spott, Zorn, 
Hoffnungen, Vorbehalte, Enttäuschungen und Wünsche. Auch wir Chri- 
sten sind Kinder unserer Zeit. 

I. 

Im Jahre 1977 erschien von Botho Strauß eine Erzählung mit dem Titel 
•Die Widmung". Sie behandelt die Geschichte einer Trennung, oder bes- 
ser: der Ich-Erzähler Schroubek beschreibt, analysiert, reflektiert die Fol- 
gen der Tatsache, daß Hannah ihn verlassen hat, - falls man die kompli- 



•. .. Und ich gehe nimmer, wann ich geh'-" 87 

zierten Vorgänge überhaupt mit einem so schlichten Satz wiedergeben darf. 
Am Ende hat er kaum noch die Kraft, aufrecht im Stuhl zu sitzen. Er 
schreibt nicht mehr weiter. Es wird erzählt, wie wider alles Erwarten ein 
letztes Wiedersehen zustandekommt, kurz, allzu kurz; die Begegnung 
scheitert. In einer Aktentasche trägt der Verlassene die Aufzeichnungen bei 
sich, die er in der Zwischenzeit gemacht hat. •Hier . .. Das mußt du lesen. 
Mehr weiß ich nicht von mir. Lauter Notizen, nichts besonderes. Was mir 
durch den Kopf ging - ohne dich!" Daß Hannah alles liest, das ist sein letz- 
ter Wunsch und seine verzweifelte Hoffnung. Schon in einem abfahrenden 
Taxi sitzend, verspricht sie es auch, aber die Hoffnung bleibt vergeblich, 
sie tut es nicht. 

Was mich an dieser Erzählung in unserem Zusammenhang besonders 
beeindruckt, ist nicht so sehr die ungewöhnliche, pointierte Darstellung der 
zeitgenössischen Atmosphäre - die natürlich auch -, als vielmehr die zahl- 
reich eingestreuten Allerweltsweisheiten, weil sie mit pochendem Herzen 
und sehr persönlicher Überzeugung ausgesprochen werden. Ich meine so- 
gar die Abschieds-Thematik des Evangeliums immer wieder aufblitzen 

zu sehen. 
Der Verlassene kann sich z. B. nicht entsinnen, je wieder eine so wüten- 

de, eine so sehr gegen Gott aufgebrachte Angst erlitten zu haben, als wenn 
er unzeitig die Tür zum Eßzimmer öffnete und seinen Vater heimlich beim 
Mittagsschlaf beobachtete. Es war der •Unansprechbare", der solche Angst 
und Wut in ihm auslöste. Wenn dann jedoch der Vater eine halbe Stunde 
später zu ihm ins Zimmer trat und dort seinen Kaffee trank, •feierte er je- 
den Nachmittag im stillen die Auferstehung des Toten. Die Sensation 
der Auferstehung hat dann Geschichte gemacht in ihm". Wird auch am 
Ende der Erzählung die Aussicht auf ein neues Leben offenbleiben? 

Weiterhin erinnert sich der Verfasser an einen Bilderbogen von Wilhelm 
Busch, den man ihm seinerzeit als Kind vorlas und zeigte. Darin ging es um 
einen Mann, der sich aus Freude darüber betrinkt, daß er seine zanksüch- 
tige Frau endlich unter die Erde gebracht hat. Noch am selben Abend 
kommt sie plötzlich zurück, sie war nur scheintot. Bei diesem Anblick stirbt 
ihr Mann vor Schreck. •Und doch hat das Cartoon von Busch auf dem Wege 
des Entsetzens Trost gebracht: es war dort im Bild bewiesen die Widerruf- 
barkeit des Todes, die mögliche Umkehr aus letzter Abwesenheit". Es heißt 
dann, daß die scheintote Madam eigentlich noch trostreicher wirkte als der 
auferstandene Gottessohn; denn der sei ja bei seiner Himmelfahrt - wie 
schon einmal erwähnt - für immer verschwunden. - Ähnlich beeindruckt 
hätten ihn Jahre danach die Spätheimkehrer, die gewaltigen Wiedersehen 
auf den westdeutschen Bahnhöfen. •Aber nicht das Geistige oder Geister- 
hafte zieht ihn an, immer nur der konkrete, ruhige, todeserfahrene Körper". 



Franz-Josef Steinmetz 88 

Jetzt aber, nachdem Hannah ihn verlassen hat, ist der •stete Fluß" über- 
all unterbrochen. •Keine andere Form des gewöhnlichen Scheiterns, weder 
Krankheit noch Ruin oder Versagen im Beruf, findet einen solch tiefen, 
grausamen Widerhall im Unbewußten wie die Trennung. Sie rührt unmit- 
telbar an den Ursprung aller Angst und weckt ihn auf. Sie greift mit einem 
Griff so tief, wie überhaupt Leben in uns reicht". - Ist sie so etwas wie ein 
Tod mitten im Leben? Diese Ausdrucksweise hält der Verlassene nicht für 
genau genug: •Ich weiß hingegen ganz sicher, daß ich hier keine Blätter 
für H. füllen würde, wenn ich wüßte, daß sie nicht mehr am Leben sei. Ich 
schreibe ja nicht ihr Andenken. Ich überbrücke eine gefährliche Unterbre- 
chung unseres Gespräches". 

Die Frage, die ihn vor allem umtreibt, lautet: •Warum ist sie weggegan- 
gen? Trotz angestrengten Nachdenkens kommt er der Antwort keinen 
Schritt näher. Er weiß keinen anderen Weg, als den Grund ihres Fortge- 
hens beharrlich bei sich selber zu suchen. •Etwas habe ich ihr getan, ohne 
es selber zu merken. Und nur das kann es sein, daß ich es nicht einmal 
merkte, weshalb sie ohne Zögern fortging, plötzlich ohne Auseinanderset- 
zung. Nun muß ich alleine herausfinden, was es war, das ich nicht merkte". 
Auch das unverhoffte Wiedersehen zum Schluß der Erzählung löst seine 
Frage nicht auf. Er berührte sie an der Schulter. Sie blieb auf der Stelle 
stehen, stocksteif und ohne sich umzuwenden. •Wenn du es selbst nicht 
weißt-". 

Aber inmitten illusorischer Vorstellungen (er hört die Weggelaufene so- 
gar zu einem anderen reden: •Er war ein Gott für mich ... Unter seinen 
Augen bin ich überhaupt erst zu einem begehrenswerten Menschen gewor- 
den, danken Sie ihm!") kein anschauliches Bild von der Erfüllung seiner 
Sehnsucht, eher noch Sorge: •Es heißt, Lazarus habe von der Stunde seiner 
Auferstehung an nichts anderes gekannt als ein wahnsinniges Grauen vor 
dem Tod • und die Wiedervereinigten? Wie werden sie in der wissenden 
Furcht vor der Trennung zusammenleben?" 

Die Erzählung endet mit einer Art Gleichnis. Der Verlassene sieht im 
ZDF ein Wunschkonzert mit einem uralten Schlagerstar, der zwar selber 
auftritt, aber offenbar eine Platte aus seiner Jugend zum Überspielen mit- 
gebracht hat. Er besaß weder die Übung noch das Gedächtnis, sein Lied 
einwandfrei lippensynchron vorzutäuschen. •Während die Erinnerung 
noch in großen Tönen sang, war der Mund des alten Mannes plötzlich zu- 
gefallen und zuckte textvergessen und murmelte Flüche". Die Jugendzeit 
ist unwiderrufbar vergangen. Sie läßt sich nicht als solche zurückholen und 
noch einmal leben. So jedenfalls nicht. - 

Während •Die Widmung" von Botho Strauß ein persönliches Tren- 
nungsschicksal ins Auge faßt, betrachten die Prosa-Texte von Hans Joa- 



•... Und idi gehe nimmer, wann ich geh'-" 89 

chim Schädlich das Schicksal von Einzelnen mehr unter der Rücksicht ihrer 
Bezogenheit auf die Gesellschaft. Die Texte des aus der DDR in die Bun- 
desrepublik übergesiedelten Autors erschienen mit dem Titel •Versuchte 
Nähe" ebenfalls im vergangenen Jahr. Reflexe des Evangeliums sind dar- 
in zwar nur indirekt zu erkennen. Ich wähle trotzdem zwei Geschichten aus, 
weil sie dazu beitragen, andere Aspekte unseres Themas bewußter zu ma- 
chen. Die Ankündigung eines Abschieds bedeutet ja keineswegs bloß Lei- 
den und Sehnsucht nach einem Wiedersehen. Zuweilen ruft sie schon im 
voraus Reaktionen des Widerstandes hervor. Manchmal erfüllt sie die Zu- 
rückgebliebenen sogar mit Freude, weil sie neue Chancen zu eigenmächti- 
gem Handeln kommen sehen. Auch von diesen beiden Möglichkeiten soll 
nunmehr die Rede sein. 

Die erste Geschichte heißt •Tibaos". Darin erzählt Schädlich im Duktus 
einer biblischen Parabel (die Skala seiner stilistischen Mittel ist verblüf- 
fend groß) von einem Mann, der die Absicht hatte, sein Land zu verlassen. 
Zu seiner Verwunderung muß er erfahren, daß dies verboten ist und daß 
alle, die es trotzdem versuchen, unter Strafe gestellt werden. Deshalb ver- 
traut er sich einem Sachverständigen an. Dieser erklärt ihm zunächst: •Du 
darfst ziehn von Ort zu Ort in deinem Land. Nirgends steht geschrieben, 
daß dir ein Recht gegeben, dein Land zu lassen". Tibaos soll einsehen, daß 
sein Wunsch aufgrund übler Versuchungen zustandegekommen sei (Illu- 
sionen über fremde Wunderländer, Verräterei). Außerdem hätten schon 
manche draußen geseufzt: •Ach wäre ich wieder zu Hause und läge nur in 
meinem Schweinestall! Sie winseln nach Heimat und müssen verderben". 
Tibaos antwortet schlicht, mich hat keiner irre gemacht. •Es ist nur, daß ich 

fortwill". 
Danach kommt die Idee einer besonderen Erlaubnis für Unbelehrbare 

auf. Neue Schwierigkeiten werden aufgezählt. Gründe müssen auf jeden 
Fall genannt werden. Tibaos weiß nur zwei zu nennen: •daß ich fremd 
geworden bin allem; und wie ein Fremder werde ich gehalten". Selbst 
wenn er den ersten Grund aufgeben würde, bleibe immer noch der zweite, 
wie ihn die Erfahrung der letzten Wochen gelehrt habe: er werde wie ein 
Fremder gehalten. 

Sein Gesuch wird aufgenommen. Er solle auf Nachricht warten. Er wird 
beobachtet, gesellschaftlich gemieden, sein Haus wird durchsucht. Ein Jahr 
vergeht. Er verlangt Antwort. Diese erklärt noch einmal, daß es nichts zu 
fordern gebe; daß er die Vorteile der Gegenwart verkenne. Und: •Der, 
welcher im Vaterland ein Auskommen genieße, setze viel aufs Spiel, be- 
harre er darauf, die Bande der Gewohnheit sichtbar für alle zu zerreißen. 
Ihm wisse man nicht besser zu raten als: Bleib Er!" 



Franz-Josef Steinmetz 90 

Diese Parabel behandelt direkt zwar nur die fanatische Abgeschlossen- 
heit eines staatlichen Systems. Indirekt sehe ich darin aber auch die analo- 
gen Widerstände, die ein Mensch erfahren kann, der festgelegte religiöse 
Traditionen überwinden will. Man wird seinen Auszug durchaus mit ähn- 
lichen Argumenten zu verhindern suchen. 

In der Erzählung •Nachlaß" beleuchtet Schädlich hingegen die Chancen 
der Manipulation, die ein politischer Amtsinhaber ergreift, nachdem ein 
befreundeter, aber kritischer Dichter gestorben ist. Seine Schriften sollten 
schon zu seinen Lebzeiten immer wieder am Anspruch des Kampfes •ge- 
messen" werden. Aber das war natürlich nicht so einfach. Besonders die 
unveröffentlichten, nächtlichen Aufzeichnungen des Dichters erscheinen 
dem Amtsinhaber untauglich, fremdartig streng, ja gefährlich. 

Gleich am Tage nach seinem Hinscheiden handelt er. Er macht einen 
Beileidsbesuch bei dessen Frau, genauer bei dessen letzter Freundin; denn 
sie war ja die Erbin auch der Hefte, Blätter, Notizen, die ihm so gefährlich 
erschienen, wie er sich immer wieder selber einredete. Zunächst versichert 
er ihr ganz schlicht, daß er sich ihres eigenen Wohlbefindens und des 
ferneren Schicksals der Schriften annehmen wolle. Das schien ihr begreif- 
lich. Aber schon elf Tage später wird er deutlicher und zudringlicher. 
Immer noch zögert die Frau und will die Notizen des Verstorbenen nicht 
aus der Hand geben. Der Amtsinhaber präzisiert seine Argumente: es gehe 
ihr doch nichts verloren. •Denn gäbe sie die Aufzeichnungen ihm, und 
so doch allen, so kehre sein Wort zu ihr zurück". - •Vor allem aber dem 
Feind müsse entgegengetreten werden, der sich, wie vertraulich zu erfahren 
gewesen, anschicke, den Namen des Dichters zu verunglimpfen. Nämlich 
durch die Behauptung, irgendwer wolle verschließen, was der Dichter 
zuletzt und schon früher nicht laut gesagt habe. So versuche der Feind, den 
Dichter von Volk und Rat abzuschneiden. Sein Name werde unerträglich 
ins Zwielicht gerückt, sein Wort, das stets für das Ganze gewirkt, dem 
Zweifel ausgesetzt". 

Das trifft. Die Frau ist schließlich bereit, die so gefragten Hefte, Blätter 
und Notizen einem Archiv zu leihen, für die Zeit, die nötig wäre, um den 
literarischen Besitz zu festigen, wie es der Amtsinhaber ausdrückt. Zuvor 
wolle sie jedoch noch in einiger Ruhe selber lesen, was der Verstorbene 
ihr anvertraut habe. Dem Amtsinhaber genügt das. Er verspricht weitere 
Fürsorge betreffs Wohnung, Lebensunterhalt und dergleichen. Dann steht 
er auf, •in dreißig Minuten sollte eine Sitzung des Rates beginnen, und er 
war in Eile". Die nächtlichen Aufzeichnungen des Dichters waren •ohne 
Zweifel" in guter Hand. Sein Leben würde fortwirken, wie er, der Amts- 
inhaber, es gewünscht hatte. 



•... Und ich gehe nimmer, wann ich geh'-" 91 

II. 

Vor dem Hindergrund dieser alltäglichen Trennungs-Geschichten - eben 
deshalb wurden sie vorangestellt - erstrahlen die Abschiedsreden Jesu 
erst recht in ihrem vielschichtigen Glanz, den fromme Gewohnheit viel- 
leicht zu oft verschüttet hat. Aber sie sind immer noch viel zu gedanken- 
reich, als daß man sie schnellfertig als ganze auf einige wenige Grund- 
aussagen oder -botschaften reduzieren dürfte. Es wird besser sein, wenn 
man - in einem gewissen Unterschied zur sonst empfehlenswerten Behand- 
lung anderer biblischer Texte - in diesem Fall einmal nicht so sehr die 
großen Leitlinien verfolgt, sondern nur einzelne Sätze herausgreift und 
meditiert; denn diese haben - durchaus im Sinne des Evangelisten - ein 
erhebliches Eigengewicht. 

1. •Euer Herz sei ohne Angst! Glaubt an Gott und glaubt an mich! 
Im Haus meines Vaters sind viele Wohnungen. Wenn es nicht so wäre, 
hätte ich euch dann gesagt: Ich gehe hin, um euch einen Platz zu bereiten? 
Wenn ich hingegangen bin und euch einen Platz bereitet habe, komme 
ich wieder und werde euch zu mir holen, damit auch ihr dort seid, wo ich 
bin" (Joh 14, 1-3). 

Wenn jemand ankündigt, daß er fortgeht, löst er Fragen aus. So erlebt 
es Tibaos in der Parabel von Schädlich, als er sagt, daß er das Land ver- 
lassen wolle. So geschah es auch, als Jesus den Juden erklärte, er sei nur 
noch kurze Zeit bei ihnen. Einige meinten: •Will er in die Diaspora zu 
den Griechen gehen und die Griechen lehren?" (7, 35). Bei anderer Gele- 
genheit argwöhnen sie sogar: •Will er sich etwa umbringen?" (8, 22). Die 
Fragen werden um so nachdrücklicher, je mehr wir einen Scheidenden 
lieben und je mehr er uns bedeutet. Von denen, die uns lieben, getrennt 
sein, das bringt uns geradezu in den Schatten des Todes, wie es etwa die 
Geschichte von der Heilung am Teich Betesda illustriert: •Herr, ich habe 
keinen, der mich in den Teich trägt" (5, 1-9). Sich von denen trennen, die 
unsere Nächsten sind, sie einfach zurücklassen, das bedeutet unter Umstän- 
den schon, sie dem Tod überlassen. Abschied läßt jedenfalls bei den Zu- 
rückgebliebenen oft genug Unsicherheit oder Verbitterung entstehen. 

Solche und ähnliche Fragen müssen notwendig aufsteigen, wenn Jesus 
seinen Jüngern offen erklärt: •Kinder, ich bin nur noch kurze Zeit bei euch; 
ihr werdet mich suchen, aber was ich zu den Juden gesagt habe, das sage ich 
jetzt auch zu euch: Wohin ich gehe, dorthin könnt ihr nicht kommen" (13, 
33). Zumindest Petrus hatte begriffen, daß Jesu Liebe zu den Seinen so 
groß war, daß ihm nur das Wort •Tod" die einzig mögliche Übersetzung 
für das zu sein schien, was hier •Abschied" genannt wurde (13, 37). 



Franz-Josef Steinmetz 92 

Jesus antwortet zunächst in räumlichen Bildern, die anscheinend weder 
das Geheimnis des Todes auflösen, noch unsere innerweltlichen Vorstel- 
lungen überwinden. Trotzdem wird auch der, dem es schwerfällt, die Spra- 
che der Bilder zu •entschlüsseln" und •sachlich" zu übersetzen, auf jeden 
Fall heraushören, daß Jesus nicht im geringsten daran denkt, die Seinen 
einfach ihrem Schicksal zu überlassen und sich nur mit seinem eigenen zu 
beschäftigen. Eben das unterscheidet ihn so radikal vom Verhalten vieler, 
die uns in den Abschieds-Szenen des Alltags in Kummer und Trübsal zu- 
rücklassen. Das Beispiel von Hannah und Schroubeck ist ja nur eines unter 
den ungezählten ähnlichen Schicksalen, deren sich keiner anzunehmen 
scheint, weder Dichter noch Richter. Jesus verläßt die Seinen nicht einfach, 
sondern er macht sich für sie auf den Weg, um ihnen einen Platz zu berei- 
ten und sie dann zu sich zu holen. 

Die Grenzen dieser Vorstellungen sind offensichtlich und eben deshalb 
auch schmerzlich. Die Verheißung eines Lebens im Hause des Vaters •jen- 
seits" des Todes läßt die innere Einheit zwischen unserer hoffenden oder 
auch bloß wartenden Existenz in dieser Welt und jener •himmlischen" 
Zukunft noch kaum deutlich werden, zumindest noch nicht, solange man 
nur auf diese ersten Verse der Abschiedsreden schaut. Anderseits ist in die- 
sen Bildern doch schon eine gewisse Nichtigkeit des leiblichen Todes ge- 
geben, der uns allen bevorsteht. Wer auf Jesus hört und ihm vertraut, darf 
trotz und in der Angst der Verlassenheit die Verheißung ernstnehmen, daß 
er ein Zu-Hause hat, weil in des Vaters Haus •viele Wohnungen" (d. h. 
also auch ein Platz für ihn) sind. Die zugleich erregende und verwirrende 
Erfahrung der Vereinsamung, wie sie der christlichen Hoffnung eigen ist, 
wird freilich nicht aufgehoben. Es ist aber damit zu rechnen, daß andere 
Abschiedsworte diese Vereinsamung noch einmal anders beleuchten. 

2. •Jesus erkannte, daß sie ihn fragen wollten, und sprach zu ihnen: Ihr 
macht euch darüber Gedanken, daß ich euch gesagt habe: Noch kurze Zeit, 
dann seht ihr mich nicht mehr, und wieder eine kurze Zeit, dann werdet 
ihr mich schauen? Amen, Amen, ich sage euch: Ihr werdet weinen und kla- 
gen, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet trauern, aber eure Trauer 
wird sich in Freude verwandeln" (Joh 16, 19-20). 

Was im 14. Kapitel u. a. wegen der einseitig räumlichen Bilder noch 
unbefriedigend geblieben war, wird im 16. Kapitel von neuem aufgegrif- 
fen. Jesus gebraucht einfache Worte, aber ihr Verständnis ist schwierig. Zu 
unserem Trost wird dies ausdrücklich betont. Mehr noch: Jesus bestätigt 
feierlich, daß die Seinen in eine Zeit der Klage, der Trauer und des ver- 
geblichen Suchens (vgl. 13, 33) geraten werden. Ist es so wie bei dem Ver- 
lust oder beim Hinscheiden eines geliebten Menschen? Es ist ähnlich und 



•... Und icli gehe nimmer, wann ich geh'-" 93 

auch wieder ganz anders, denn der Trauer der Jünger entspricht die 
Freude der •Welt". Damit sind jene Menschen gemeint, die darüber froh 
sind, daß Jesus •fortgeht", weil sein Kommen ihre selbstgefällige Sicher- 
heit in Frage gestellt hatte. Die Jünger hingegen sind Jesu Ruf gefolgt, ha- 
ben ihre bisherigen •Existenz-Grundlagen" preisgegeben und sind nun 
scheinbar schlechter dran als zuvor. Überdies werden sie nun auch noch 
von der •Welt" gehaßt. Es sieht so aus, als blickten sie in eine leere Zu- 
kunft. 

Wird dieser Zustand lange dauern? Währt er nur kurze Zeit? Das 
Wort von der •kurzen Zeit" verführt häufig zu betont psychologischen Miß- 
verständnissen, als ob im Leben der Gläubigen auf eine kurze Zeit der 
Trauer und des Nicht-Sehens eine Zeit der Freude und des Wiedersehens 
folge. Tatsächlich werden auch unsere Lebenserfahrungen zuweilen so zu 
charakterisieren sein. Der tiefere Sinn der Verheißung ist aber damit kei- 
neswegs ausgeschöpft. Vielmehr hat die Freude in der Trauer ihren tiefe- 
ren Ursprung, wie es auch die Seligpreisung der Bergpredigt nahelegt: 
•Wohl denen, die trauern, denn sie werden getröstet werden" (Mt 5, 4). 
Immer wenn ein Gläubiger bloß auf das Gewesene zurückschaut, steht er 
im Leeren und deshalb in der Trauer. Ergreift er zugleich die Verheißung 
Jesu, erfüllt ihn Freude, und das im gleichen Augenblick, wie es in Joh 
14, 19 gesagt wird: •Nur noch kurze Zeit vergeht, und die Welt sieht mich 
nicht mehr; aber ihr seht mich, weil ich lebe und weil auch ihr leben wer- 
det". 

Es geht also letztlich nicht darum, daß Jesus und dann später die Jünger 
aus der Wohnung dieser Welt in die himmlischen Wohnungen übersiedeln, 
als handle es sich nur um räumliche Ortsveränderungen, die man sich vor- 
stellen kann. Gemeint ist eigentlich, daß das neue Leben, für das Jesus 
sorgt, schon in dieser Zeit beginnt, wenn auch durch Trauer hindurch, wie 
es das sich anschließende bekannte Bild von der gebärenden Frau veran- 
schaulicht (16, 21-22). So wie die Wehen der Gebärenden in die Freude 
am neugeborenen Kind übergehen, so verwandeln sich Trauer und Trüb- 
sal der Jünger Jesu in ungeahnte Freude. Tiefer noch: die Wehen der 
Gebärenden sind bereits der Beginn der Geburt und der Anfang des neuen 
Lebens. Sie erleidet ihre Trauer und Trübsal um der Freude willen, die 
aus ihnen entspringt. •So seid auch ihr jetzt traurig, aber ich werde euch 
wiedersehen; dann wird euer Herz sich freuen, und eure Freude wird 
euch niemand nehmen" (16, 22). 

Solange wir uns freilich das Wiedersehen mit Jesus auf eine Weise vor- 
stellen, wie sie Botho Strauß in seiner Erzählung andeutet • wer will 
behaupten, daß er niemals dazu versucht war - werden uns auch die schön- 
sten Abschiedsworte Jesu ungetröstet lassen. Das Aufstehen eines Schla- 



Franz-Josef Steinmetz 94 

fenden, die Rückkehr einer scheintoten Frau ins Leben, das Wiedersehen 
auf unseren Bahnhöfen, die Wiedervereinigung des Lazarus mit seiner 
Familie, sie alle sind innerweltliche Ereignisse, also viel zu schwächliche 
Bilder, um die Überwindung des Todes auszudrücken. Sie alle machen 
einen Unterschied zwischen Fortgehen und Wiederkommen, sie sehen 
darin zwei verschiedene Bewegungen, und sie können es nicht anders. 
Entspricht aber solches Sehen dem, was Jesus in seinen Abschiedsworten 
wirklich sagt? 

3. •Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch; nicht wie 
die Welt ihn gibt, gebe ich ihn euch. Euer Herz ängstige sich nicht und ver- 
zage nicht. Ihr habt gehört, daß ich zu euch sagte: Ich gehe fort und komme 
wieder zu euch. Wenn ihr mich wirklich liebt, dann würdet ihr euch freuen, 
daß ich zum Vater gehe; denn der Vater ist größer als ich" (Joh 14, 27 f). 

Jesus wiederholt sich. Er hat seinen Jüngern schon zweimal gesagt, daß 
er wiederkommt (vgl. 14, 3. 18), aber zunächst mehr nach Art einer Ver- 
heißung, jetzt hingegen im Ton einer Mahnung. Er gibt offen zu, daß sein 
Frieden (wie auch seine Freude) nicht dem entspricht, wie die •Welt" ihn 
gibt oder sucht. Man erinnert sich, daß es auch in Mt 10,34 heißt: •Denkt 
nicht, ich sei gekommen, um Frieden auf die Erde zu bringen". Nach den 
Maßstäben der Welt bleiben Trauer und Trübsal; der Friede der Jünger 
kommt nicht auf irdische Weise. Aber sie sollen sich dadurch nicht 
verführen lassen. Was die •Welt" an Frieden zu bieten hat, ist kein wahrer 
Friede, sondern eigentlich nichts anderes als die Ruhe des Todes. Der 
Friede den Jesus bringt, besteht gerade in der Befreiung von der • Welt". 

Das Eigentümliche und Rätselhafte ist doch dies: die verlassenen Jünger 
sollen sich nicht einfach darüber freuen, daß Jesus wiederkommt, sondern 
•schon" darüber, daß er fortgeht, daß er zum Vater geht (14, 28). Wie soll 
man das verstehen? Ist etwa das Fortgehen selbst schon etwas Positives? 
Ist es vielleicht schon der Anfang, gar die eigentliche Ursache des Wieder- 
kommens? 

Gerade das Bild vom Fortgehen und Wiederkommen hat seine spezifi- 
schen Grenzen, die sich für unsere Vorstellung wohl nicht weiter auflösen 
lassen. Wir tun gut daran, es einen Augenblick aufzugeben und andere 
biblische Paradoxien zu betrachten, die uns geläufiger sind. Ich denke da 
an das Bild vom Weizenkorn, das allein bleibt, wenn es nicht in die Erde 
fällt und stirbt. •Wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht" (Joh 12. 24). 
Auch hier ist der Blick auf die dunkle Stunde des Todes Jesu gerichtet, 
die zu einer freudebringenden Stunde wird. Dieses Wort vom Weizenkorn 
gilt aber nicht nur für Jesus, sondern für alle seine Jünger, wie das fol- 
gende bekannte Herrenwort zeigt: •Wer sein Leben liebt, verliert es; wer 



•... Und ich gehe nimmer, wann ich geh'-" 95 

aber sein Leben in dieser Welt haßt, wird es bewahren bis ins ewige 
Leben" (12, 25). Es hat also gar keinen Sinn, über sein Leben eigenwillig 
verfügen zu wollen. Es geht gerade dann verloren, wenn man es festhalten 
will, und es wird gerade dadurch gewonnen, daß man es preisgibt. 

Ich meine, daß von hier aus einiges Licht auf jene Abschiedsworte Jesu 
fällt, die uns besonders paradox erscheinen: •Ich gehe fort und komme 
wieder zu euch" (14, 28). Wie es ein Sterben gibt, das Leben bedeutet und 
hervorbringt, so gibt es auch ein Fortgehen, welches eigentlich Kommen 
ist, allerdings nur in dem Maße, in dem es ein Gehen zum Vater ist. In 
ihm, d. h. in Gott, sind Anfang und Ende, Nähe und Ferne eine Einheit. 
Er ist uns zugleich unendlich nahe und unendlich fern. Wenn Jesus zu ihm 
geht, dann kommt er gewissermaßen in ihm zu uns zurück. Sein Abschied 
und sein Kommen sind gleichzeitig. Er hört auf, jemand zu sein, der •vor" 
uns steht, und wird jemand, der •in" uns lebt. 

Wieso aber muß Jesus zum Vater gehen? Und wieso ist der Vater •der 
Größere"? Der Evangelist hat doch oft genug betont, daß derjenige den 
Vater gesehen hat, wer Jesus richtig sieht (14, 9); daß Jesus und der Vater 
eins sind (10,30); daß der Vater ihm alles übergeben hat (3,35; 5,21; 17,2). 
Aber eben deshalb muß und will Jesus nichts anderes als den Willen des 
Vaters offenbaren und tun, der letztlich in seiner Passion und seinem Tod 
besteht. Solange die Jünger nur dieses irdische Leben als Gottes Willen 
anerkennen, muß Jesus ihnen erscheinen wie einer, der •fortgeht" zum 
Vater. Der Vater ist •größer", weil er der eigentlich Bestimmende ist und 
darum alles Leben von ihm ausgeht und zum Ziel geführt wird, auch die 
Sendung Jesu und die Gestalt seiner Herrlichkeit. Jesu Fortgehen ist letzt- 
lich kein Verdrängtwerden durch den Herrscher dieser •Welt", sondern 
Ausdruck einer Liebe, die nichts anderes kennt als den Auftrag des Vaters. 
Gerade deshalb aber wird sie stärker sein als der Tod und in allem Fort- 
gehen bleiben (14, 31). 

Die Jünger werden Jesus wiedersehen, aber nur wenn und soweit sie ihm 
auf seinem Weg folgen, also mit ihm gehen, wie er es schon zuvor ver- 
heißen hat (12, 26) und in den Abschiedsreden wiederholt: •Wer meine 
Gebote hat und sie hält, liebt mich; wer aber mich liebt, wird von meinem 
Vater geliebt werden, und ich werde ihn lieben und mich ihm offenbaren" 
(14,21). 

4. •Noch vieles habe ich euch zu sagen, aber ihr könnt es jetzt nicht 
ertragen. Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch 
in die volle Wahrheit führen. Denn er wird nicht von sich aus reden, son- 
dern was er hört, wird er reden, und das Kommende wird er euch ver- 
künden" (Joh 16, 12 f). 



Franz-Josef Steinmetz 96 

Die Situation des Abschieds enthält noch ein besonderes Problem, 
welches man in die Frage fassen kann, ob nun die Zukunft das, was Jesus 
gesagt hat, zur Geltung bringen wird oder irgendwie zunichte macht. Man 
erinnere sich an die Erzählung über den •Nachlaß" von H. J. Schädlich. 
Was der Dichter an Aufzeichnungen und Notizen zurückläßt, ist sogar 
gefährdet, weil sein eigener Freund nur das erhalten und veröffentlicht 
wissen möchte, was mit seiner eigenen Ideologie übereinstimmt. Muß man 
nicht fürchten, daß mit Jesu Nachlaß dergleichen geschieht? Daß gewisse 
Leute die Gemeinde Jesu zur •Herausgabe der Manuskripte" überreden? 
Daß sie vielleicht gar selber den Nachlaß veruntreut, weil ihr das eine oder 
andere zu radikal erscheint? 

Solche Gefahren sind stets gegeben oder wenigstens zu befürchten, so- 
lange man Jesu Wort wie eine Ansammlung von Lehren betrachtet, die 
man zur Kenntnis nehmen und wie etwas Wißbares aufbewahren kann. 
Jesu Wort ist jedoch letztlich nicht von solcher Art (was nicht ausschließt, 
daß es auch Wißbares und zu Bewahrendes enthält). Sein Wort ist viel- 
mehr göttliche Offenbarung, und diese ist, richtig verstanden, zugleich 
abgeschlossen und unabgeschlossen. Sie hat jedenfalls Bestand, denn Jesu 
•Nachfolger", der Geist der Wahrheit, ist nicht nur sein treuer Interpret, 
sondern auch der Garant dieser Offenbarung. Mögen auch der Unglaube 
und menschliche Schwächen Jesu Botschaft immer wieder verdunkeln, der 
Geist der Wahrheit wird sie nicht untergehen lassen, •denn von dem, was 
mein ist, wird er nehmen und euch verkünden" (16, 14), •er wird euch an 
alles erinnern, was ich euch gesagt habe" (14, 26). 

Freimütig bekennt Jesus (vielleicht zu unserer Verwunderung), daß er 
noch vieles zu sagen habe. Das scheint ein krasser Widerspruch zu Joh 15, 
15, wo es ausdrücklich heißt, daß Jesus alles offenbarte, was er von seinem 
Vater gehört hat. Oder hat Jesus seinen Jüngern zwar schon alles gesagt, 
aber noch nicht so, daß es verständlich geworden wäre? - Die Bemerkung 
•Ihr könnt es jetzt nicht ertragen" (16, 12) bietet eine bessere Lösung des 
scheinbaren Widerspruchs. Es geht bei dem, was Jesus noch nicht sagen 
kann, um die veränderte Lage späterer Gemeinden, um die jeweils neuen 
Situationen des Glaubens in einer echten Zukunft, in der die im Entschei- 
denden abgeschlossene Offenbarung ihren aktuellen und damit auch 
•neuen" Sinn gewinnt. Erst der Geist wird in diese •volle Wahrheit" ein- 
führen, •aber er wird nicht von sich aus reden, sondern was er hört, wird 
er reden, und das Kommende wird er euch verkünden" (16, 13). Ob er 
dann auch dafür sorgt, daß nicht bloß die Offenbarung Jesu bestätigt wird, 
sondern auch die unterschlagenen Notizen jenes verstorbenen Dichters 
Beachtung finden? Das hängt davon ab, ob und wie weit diese schon vom 
Geist der Wahrheit erfüllt waren. 



•. . . Und ich gehe nimmer, wann idi geh'-' 97 

III. 

Wir sind immer noch unterwegs. Man könnte die ganze Erde mit einem 
riesigen Bahnhof vergleichen. Man kommt an und fährt ab, man sucht 
Wege und Ziele. Vor allem aber suchen wir einander. Obwohl in einer 
Masse lebend, sind wir nur zu oft allein. Nicht einmal die Namen der Nach- 
barn oder Kollegen kennen wir, von ihren Herzensnöten ganz zu schwei- 
gen. Und was wissen die anderen, was wissen unsere Freunde und 
Nächsten von uns? Auch sie kommen und gehen wieder fort. Nach kurzer 
Erfüllung und Freude bleiben Heimweh und Zweifel zurück. Die ganze 
Erde ist eine recht vergängliche Heimat. Alle ihre Orte sind nur Stationen 
einer Reise von einem dunklen Woher zu einem dunklen Wohin. Zwischen 
Ankunft und Abschied liegt nur eine kurze Zeit. Wir können sie weder an- 
halten noch verlängern. Was können wir überhaupt? Hat sich etwas 
geändert, seitdem Jesus auf dieser Erde angekommen ist und seine Ab- 
schiedsreden gehalten hat? Wie sollen wir unsere Erde nennen: •End- 
station Sehnsucht" oder •Hort der Hoffnung"? 

Gestern las ich im Stundengebetbuch wieder die alte Formel vom Retter 
des Menschengeschlechtes, der unseren Tod durch seinen Tod vernichtet 
und das Leben durch seine Auferstehung wieder hergestellt habe. Ich 
meine, man darf dieses Gebet auch auf die Abschieds-Mysterien, die wir 
betrachtet haben, anwenden und entsprechend transformieren. Jesus hat 
unsere Abschiede durch seinen Abschied verwandelt und das Wiedersehen, 
das wir gelegentlich feiern, durch sein Wiederkommen aus der Vergeblich- 
keit befreit. Das heißt mit anderen Worten: Er hat uns das •Gesetz des 
Weizenkorns" gelehrt und nicht bloß gelehrt, sondern vorgelebt, so daß 
wir es nachvollziehen können, wenn der Alltag seine mannigfachen Ab- 
schiede verlangt. Wir können es durch den, der von sich sagt: •Ich bin der 
Weg, die Wahrheit und das Leben" (Joh 14, 6). 

Allerdings sind Jesu Abschiedsworte nur dann eine Gabe, wenn sie 
zugleich als Aufgabe verstanden werden. Wir sind zwar Beschenkte, aber 
ebenso Geforderte. Solange wir nicht wirklich leben, was wir gehört haben, 
wird es weder nutzen, noch würden wir es eigentlich verstehen. •Ihr seid 
meine Freunde, wenn ihr tut, was ich euch auftrage" (Joh 15, 14). •Ihr 
werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch freimachen" 
(Joh 8, 32). Das heißt aber, daß jeder das •Gesetz des Weizenkorns" nicht 
bloß im allgemeinen erfüllen muß, sondern ganz konkret, wie es der Alltag 
gerade mit sich bringt. Für den einen bedeutet es vielleicht ganz schlicht, 
seine eigenen Interessen zurückzustellen, um dem Nächsten zu dienen; für 
einen anderen durchzuhalten auf dem Weg, der zeitweise völlig in Dun- 
kelheit gehüllt ist; für einen dritten, sich auch in Angst, Krankheit oder 



Franz-Josef Steinmetz 98 

Mißerfolg noch eine gewisse Gelassenheit zu bewahren. Immer nämlich 
geht es vor allem um das Tun; denn Jesus hat nicht eigentlich die äußere 
Welt verwandelt, sondern uns Menschen zu einem Neuen Leben befähigt. 

Wenn und soweit dies jedoch geschieht, wird auch inmitten der tausend- 
fachen Abschiede des Alltags die Lust zum Singen in unser Herz zurück- 
kehren. Das muß nicht immer so siegreich klingen wie in jener gern 
gehörten Arie von J. S. Bach: •Bist du bei mir, geh ich mit Freuden zum 
Sterben und zu meiner Ruh". Wenn die Abschieds-Situation direkt vor 
unseren Augen steht, werden für gewöhnlich gedämpftere Töne gebraucht 
werden, wie es etwa das neue •Gotteslob" nahelegt, sobald man die Rubrik 
•Tod und Vollendung" aufschlägt. Aber so verhalten die Musik auch 
klingt und so hart die Paradoxien aufeinander prallen, der Schluß-Akkord 
christlicher Melodien gleicht immer dem folgenden Lied: 

•Sag mir nicht willkommen, wenn ich komme, 
nicht lebwohl, mein Liebster, wenn ich geh', 
Denn ich komme nimmer, wann ich komme, 
und ich gehe nimmer, wann ich geh' -" 

Ich fand diesen merkwürdigen Text im •Schweißtuch der Veronika", jenem 
berühmten Roman von Gertrud von Le Fort, der besonders in den Nach- 
kriegsjahren viele betroffen gemacht hat. Trotz seines Alters und trotz 
der Fülle gegenteiliger Tendenzen in der Lyrik der letzten Jahre halte 
ich ihn für besonders geeignet, um unsere Thematik abzuschließen. 

Das Lied widerspricht geradewegs dem, was man zu erfahren und zu se- 
hen meint. Das, was als unabänderliches Schicksal gilt, nämlich •Gehen" 
und •Kommen", wird einfach umgebogen. Der Ausdruck dafür ist jedoch so 
unauffällig, daß man vielleicht eigens darauf aufmerksam machen muß. 
Der Text lautet keineswegs: 

•Und ich komme immer, wann ich komme, 
Und ich gehe immer, wann ich geh'-" 

sondern: •Denn ich komme «immer, wann ich komme, 
Und ich gehe nimmer, wann ich geh'-" 

Wahrscheinlich braucht es eine gewisse Zeit, ehe man sich der tröstlichen 
Verwandlung, die in diesen Zeilen ausgesprochen ist, bewußt werden kann. 
So wie Jesus über das Leben spricht, das man verliert, wenn man es fest- 
hält, und über das Sterben, das ins wahre Leben führt, so ähnlich handelt 
dieses Lied vom •Kommen" und •Gehen". Es möchte auf seine rätselhafte 
Weise andeuten, daß es ein Bleiben im Scheiden, einen Besitz im Verzicht 
und einen Sieg im Unterliegen gibt. Leider berichtet der Roman nicht, wie 
die zweite Strophe des Liedes lautete. Ich meine, sie hätte davon handeln 



Einübung der Hoffnung 99 

müssen, daß die Hoffnung, von der die erste singt, immer jenseits einer 
Katastrophe liegt. Täte sie es nicht, könnte man meinen, das Lied wolle 
Leiden und Tod in verträumter Seligkeit überspringen. Das freilich würde 
niemandem helfen; denn helfen kann uns nur der, welcher von sich sagt: 
•Ich habe die Welt besiegt" (Joh 16, 33). 

Verwendete Literatur 

G. Kiefel, Solange du da bist. Gladbeck 1975. 
B. Strauß, Die Widmung. Eine Erzählung. München - Wien 1977. 
H. J. Schädlich, Versuchte Nähe. Prosa. Reinbek bei Hamburg 1977. 
R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes. Göttingen 1952. 
G. M. Behler, Die Abschiedsworte des Herrn. Salzburg 1962. 
J. Bodson, Regards sur l'ßvangile de saint Jean. Paris 1976. 
R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium. Bd. IV. Freiburg - Basel - Wien 1976. 

Einübung der Hoffnung 

Über Verheißung und Versuchung des christlichen Meditierens 

Josef Sudbrack SJ, München 

Das Wort •Meditation"1 ist zum Modewort geworden. Der Sortiments- 
katalog des Buchhandels erteilt Auskunft, was alles unter diesem Stichwort 
läuft. Modewörter aber bringen es mit sich, daß sie schwammig werden, 
alles sagen wollen und damit nichts mehr sagen. 

1 Der Beitrag ist die überarbeitete Fassung eines gleichnamigen Vortrags vom 11. 2. 1977 
in der Kath. Akademie in Bayern während der Tagung: Meditalion als Weg zum Heil? 
Zwischen Psychologie und Religion. Weiterführende und genauere Belege zu den hier 
angedeuteten Fragen wurden ausgearbeitet in Faszination aus dem Osten, GuL 44 (1971), 
424-439; Meditation: Theorie und Praxis, Würzburg 1971; Die Geist-Einheit von Heils- 
geheimnis und Heilserfahrung, in: Das Mysterium und die Mystik, Würzburg 1974, 9-55; 
Gotteserfahrung in Meditation und Mystik, Lebendige Seelsorge, 27 (1976) 35-42; Von 
der Helle und der Dunkelheit der Gotteserfahrung, Ein Beitrag zum Gespräch zwischen 
den Religionen, GuL 50 (1977), 335-349; Herausgefordert zur Meditation. Christliche Er- 
fahrung im Gespräch mit dem Osten, Freiburg 1977; Besprechung von H. M. Lassalle, 
Zen-Meditation. Eine Einführung mit dem Protokoll eines Zen-Symposiums, Zürich - 
Einsiedeln - Köln 1975, in: Theol. Rev. 72 (1976) 69-72; •Daß unser Beten Erfahrung 
werde". Aus Anlaß eines Buches, Theol. Rev. 73 (1977) 353-366; Ende oder Anfang der 
Meditationsbewegung, in: Die Praxis der Theologie, 1978, 1, 17-27. 




