Einiibung der Hoffnung 99

miissen, dafl die Hoffnung, von der die erste singt, immer jenseits einer
Katastrophe liegt. Tite sie es nicht, konnte man meinen, das Lied wolle
Leiden und Tod in vertraumter Seligkeit iiberspringen. Das freilich wiirde
niemandem helfen; denn helfen kann uns nur der, welcher von sich sagt:
»1ch habe die Welt besiegt (Joh 16, 33).

Verwendete Literatur

G. Kiefel, Solange du da bist. Gladbeck 1975.

B. StrauB, Die Widmung. Eine Erzihlung. Minchen — Wien 1977.

H. J. Schidlich, Versuchte Nihe. Prosa. Reinbek bei Hamburg 1977.

R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes. Gottingen 1952.

G. M. Behler, Die Abschiedsworte des Herrn. Salzburg 1962.

J. Bodson, Regards sur U'Evangile de saint Jean. Paris 1976.

R. Schnackenburg, Das Jokannesevangelium. Bd. IV. Freiburg — Basel — Wien 1976.

Einiibung der Hoflnung

Uber Verheiflung und Versuchung des christlichen Meditierens

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Das Wort ,Meditation“? ist zum Modewort geworden. Der Sortiments-
katalog des Buchhandels erteilt Auskunft, was alles unter diesem Stichwort
lauft. Modeworter aber bringen es mit sich, dafl sie schwainmig werden,
alles sagen wollen und damit nichts mehr sagen.

! Der Beitrag ist die liberarbeitete Fassung eines gleichnamigen Vortrags vom 11. 2. 1977
in der Kath. Akademie in Bayern wihrend der Tagung: Meditation als Weg zum Heil?
Zwischen Psychologie und Religion. Weiterfilhrende und genauere Belege zu den hier
angedeuteten Fragen wurden ausgearbeitet in Faszination aus dem Osten, GuL. 44 (1971),
424-439; Meditation: Theorie und Praxis, Wiirzburg 1971; Die Geist-Einheit von Heils-
geheimnis und Heilserfahrung, in: Das Mysterium und die Mystik, Wiirzburg 1974, 9-55;
Gotteserfakrung in Meditation und Mystik, Lebendige Seelsorge, 27 (1976) 35-42; Von
der Helle und der Dunkelheit der Gotteserfahrung, Ein Beitrag zum Gesprich zwischen
den Religionen, GuL. 50 (1977), 385-349; Herausgefordert zur Meditation. Christliche Er-
fahrung im Gesprich mit dem Osten, Freiburg 1977; Besprechung von H. M. Lassalle,
Zen-Meditation. Eine Einfithrung mit dem Protokoll eines Zen-Symposiums, Zirich —
Einsiedeln — Kéln 1975, in: Theol. Rev. 72 (1976) 69-72; ,Daff unser Beten Erfahrung
werde“. Aus Anlafl eines Buches, Theol. Rev. 73 (1977) 858-366; Ende oder Anfang der
Meditationsbewegung, in: Die Praxis der Theologie, 1978, 1, 17-27.



Josef Sudbrack 100
1. Die Tradition der christlichen Meditation

Wo die Bedeutungsgestalt zerflieit, wird auch die Sache unklar und zuletzt
unwichtig oder beliebig. Das betriibt besonders bei einem Vollzug, der ehe-
mals so klar umrissen und so bedeutungsschwer war wie das christliche Me-
ditieren®. Weder vom Wort noch von der Sache her meinte es: , In die Mitte
des Selbst, ins eigene Innere eingehen®. In der christlichen Tradition be-
sagt es schlicht — zu schlicht fiir viele von heute —: ,Sich gldubig mit der
Bibel beschaftigen®. Der Weise aus dem Einleitungsgesang zum Psalmen-
buch, der ,seine Lust hat an der Tora des Herrn und iiber dessen Tora
nachsinnt Tag und Nacht“ — er ist das Urbild des christlichen Meditierens.

Auf den Jesus der Schrift schauen

Schon frith entdeckte man die Dynamik dieses Meditierens®. Erst spatere
Zeiten haben sie zur starren Struktur verfalscht. Das biblische Meditieren
erfubr im Wort der Schrift die Glaubenszusage Jesu. ,Der Buchstabe tdtet,
der Geist aber macht lebendig”, galt auch hier. So bricht man die Schale
der Nuf}, um den Kern zu schmecken; so erwandert man sich einen Wald
iiber alle forstwissenschaftliche Kenntnis hinaus; so begegnet man im
Kunstwerk, in seinen Farben und Gestalten, seinen Strukturen und Kon-
trasten der Lebensaussage des Kiinstlers. Martin Luther fafite es zusam-
men: In der Schrift suche ich Christus. Im Licht dieses Urbildes der Medi-
tation hatten die Christen den Mut, Gottes Gegenwart auch im Buch der
Natur, wie es Bonaventura nannte, zu suchen; und im sakramentalen Zei-
chen des Ritus; und im Néchsten; und im Spiegelbild des eigenen Selbst.

Selbstfinden im Finden Jesu Christi

Von dort her aber schlug es oft wie ein Blitz zuriick: Du muflt dein Leben
indern. (Ahnlich dichtete auch Rilke vor dem Torso des Apoll.) So traf
es Augustinus und Antonius den Einsiedler beim Horen des Schriftwortes.
Auch wo kein plotzliches Betroffensein und kein Umschlagerlebnis ge-
schieht, weifd die klassische Meditation, daf es um ein langsames Reifen und
Menschwerden geht, dafl der Mensch gemeint ist, sein Selbstwerden. Wie-
derum steht Martin Luther in einer langen Tradition, wenn er das ,, Quid
ad me?“, , Was geht das mich an?“, das grofe ,M*“ in die Mitte stellt. In
der Begegnung mit dem Jesus der Schrift fand der Meditierende der
christlichen Tradition seine Identitdt. Das galt von den Weisen, die zu

2 Dazu der zusammenfassende Uberblick von E. v. Severus in GuL (1973) 50-59.
3 H. de Lubac hat dies in seinem vierbdndigen Standardwerk beschrieben: Exégése mé-
diévale, Paris 1959-1961.



Einiibung der Hoffnung 101

lesen verstanden; das galt auch von den vielen Glaubigen, die im Bildwerk
der Kathedrale, im Wort des Predigers, im Ritus der Mefifeier sich ihre
Identitét schenken lieflen.

Fiir den Christen gehért die Gestalt Jesu zur Selbstwerdung: Jesus als
Lehrer; als Quelle der Kraft; als der einzig wahre Meister; als der Spender
von Vergebung und Verzeihung; als die Geschichte gewordene Wirklich-
keit Gottes. Was C. G. Jung aus psychologischer Einsicht einmal sagte,
schligt sich hier nieder und wird zugleich iiberboten. C. G. Jung meinte,
ein Patient, dem eine echte selbstlose, zum Du gekehrte Haltung und
Handlung gelinge, brauche keine Therapie mehr.

In der christlichen Erfahrung ist diese Polaritét von Ich-und-Du unriick-
fithrbar. Beide Pole gehoren wie in der Ellipse zusammen: Begegnung
und Selbstfindung. Beider Bedeutung kann nur gleichzeitig zunehmen. Je
mehr an Identitit einer erwartet und erfahrt — bis zu der ibermenschlichen
Hoffnung auf eine ewige Identitdt in leibgeistiger Gestalt —, um so ge-
wichtiger muf der andere Pol werden — bis zum Glaubens-Bekenntnis, dafl
in Jesus Gott selbst begegnet. Doch das Bild stimmt nur, wenn mitvoll-
zogen wird, dafl der eine Pol, das Selbst, ganz und gar hingerichtet ist
auf den anderen, der Jesus ist. Selbstwerdung geschieht nach Jesu Wort
nur in Selbstvergessenheit; sich so vergessen aber kann nur der, der vom
anderen Pol, von Jesus besessen ist. Der Sinn des Lebens wird in der
Begegnung mit Jesus Christus gefunden und realisiert; christliches Medi-
tieren mochte den Weg dahin bahnen.

Den Bruch erfahren in der Identitat

Aber mitten in der Verzahnung von Gott-Finden und Selbstwerden
bricht die dritte Dimension der Meditation auf, die Dimension der Hoff-
nung. Wer seine Identitét nicht am Selbstgefiihl, sondern an den Verhei-
fungen Gottes mifit, wer im Meditieren iiber sich hinausschreitet — Ekstase
nannte es die Tradition, Enstase ist eine moderne Wortbildung —, wird
den Abstand zu dieser Identitit erfahren, wird sich als Riickbleibender
erleben; er wird auf Hoffnung bauen.

Man muf} auf Erfahrungen zuriickgreifen, um die Kraft der Hoffnung
realisieren zu konnen. Verstindlicherweise sind eigene Erlebnisse zu per-
sénlich, um sie an die Offentlichkeit zu bringen. Statt dessen mégen drei
literarisch zugingliche Beispiele den Sitz im Leben aufzeigen, den die
Hoffoung innerhalb der Identitatsfindung, innerhalb der Meditation hat.

Theologen wie Germanisten! sehen in dem gefeierten Lyriker Paul

4 7. B. der Germanist Helmuth de Haas und der Theologe Giinter Stachel. Paul Celan,
Gedichte in zwei Binden, Frankfurt 1975, I1, 107.398.



Josef Sudbrack 102

Celan einen Erfahrenen im Sinne des zen-buddhistischen Satori. Eines
seiner kraftvoll knappen Gedichte beschreibt die Erleuchtung:

EINMAL,
da horte ich ihn,
da wusch er die Welt,

ungesehn, nachtlang,
wirklich.

Eins und Unendlich
vernichtet,
ichten.

Licht war. Rettung.

Doch in dieser gewaltigen Identitatserfahrung suchte Paul Celan mehr;
Wort und Kommunikation waren ihm nicht nur Epiphdnomene einer
Seinserfahrung, sondern waren ihm — dem Juden — Substanz und letzte
Wirklichkeit. Seine Verse wollen Identitdt in Begegnung, schreien nach
einem Gegeniiber. Aber seine Lyrik wird dunkler, verzweifelt, zeigt, dafl
ihm alles aus den Handen gleitet. Kurz vor seinem freiwilligen Tod (1970)
bekennt er das Scheitern seines Lebens. Eines seiner erschiitternden Ge-
dichte endet folgendermafien:

Die wildernde Uberzeugung

daf} dies anders zu sagen sei als

$0.
Er ahnt es, aber es mifllingt, dal Wort und Begegnung zur Identitit ge-
héren. Wir konnen die Decke von diesem tragischen Schicksal nicht weg-
reiflen. Aber wir fihlen, dal ein Mensch daran scheiterte, beides zu ver-
einen: Selbsterfahrung / Identitit / Personwerdung und die dynamische
Ekstase zu dem anderen hin, im Wort auf die Freiheit des Gegeniiberste-
henden. i

Dieses Scheitern (beide Ideale zur Deckung zu bringen: Selbstfindung

und selbstlose Liebe zu einem anderen) hat ein Zen-Ménch als sein Lebens-
schicksal beschrieben. Matsuo Basho (1644-1694)® wird aufgrund seiner
knappen Haiku-Gedichte in einem Atemzug mit Goethe, Shakespeare oder
Dante genannt. Er schildert seinen Weg als ein Hinundhergerissenwerden
zwischen Selbsterfahrung und Kommunikation, zwischen Riickbindung an
eine iiberzeitliche und iiberpersonale Innerlichkeit und Heraustreten auf
das Du in Freundschaft und Liebe, zwischen Ruhe im tberwesentlichen
Grund und der Dichterexistenz von Sagen und Sprechen, zwischen Schwei-

5 Neben den auch in Deutschland greifbaren Haiku-Anthologien vgl. Makoto Ueda,
Matsuo Basho, New York, 1970.



Einiibung der Hoffnung 103

gen und Wort. Sein letztes Haiku verdichtet dieses Gespaltensein bis zur
Unertraglichkeit:

Unterwegs voll Schmerz —

Meine Traume irren umher

Uber das verbliihte Moor.
Basho wurde — wie er schreibt — von seinem religiosen Ideal als Zen-Monch
in die Du-lose Einsamkeit geschickt; aber sein dichterischer Genius trieb ihn
zum Freund, zum Wort, in die Begegnung. Basho konnte die Einheit von
Selbstfindung und Hingegebensein an ein Du nicht finden.

Beide Erfahrungen machen — negativ — den Ort sichtbar, wo in der
christlichen Erfahrung die Dimension der Hoffnung erblitht. Gerade weil
der christlich Meditierende die Gegenwart so ganz erfahrt, spiirt er deren
Zerrissenheit; aber weil die erahnte und ersehnte Ganzheit in Begegnung
und Kommunikation, in Wort und Liebe zu einem anderen — in seiner kon-
kret greifbaren Gestalt — gesucht wird, erlaubt sich die christliche Medita-
tion keinen Sprung aus der Geschichte heraus, sondern erwartet das Ganze
innerhalb der Geschichte, innerhalb der Vielfalt menschlicher Personen.

Die Geburt der Hoffnung aus dem Meditieren

Diese Hoffnung der Meditation beschreibt Paulus im Rémerbrief. Gerade
die ersten acht Kapitel dieses Briefes zeigen, dafl ,jede Zeile, die Paulus
geschrieben hat, . . . aus der Erfahrung“® kommt, aus der ,christlichen Er-
fahrung“. Gegen Schluf} dieser Synthese von Betroffenheit und Uberden-
ken bricht Paulus in die Klage tiber seine Nicht-Identitat aus:
0O, ich ungludklicher Mensch, wer wird mich aus diesem Todesleib
erlésen?
In der so typisch paulinischen Einheit von Glauben und Erfahren, von
Theologie und Gebet springt er aus seinem eigenen Ungeniigen heraus und
ruft:
Dank sei Gott — durch Jesus Christus unseren Herrn!
Der nun folgende Schlufhymnus besingt beides zur gleichen Zeit: Geist-
und Identitats-Erfahrung in der Gegenwart — Hoffnung auf die Zukunft,
die aber nicht hinter der Geschichte und jenseits der geschépflichen Vielfalt,
sondern innerhalb der Sehnsucht von allem Geschdpflichen liegt:
Wir haben den Geist empfangen . .. den der Sohnschaft; in ihm ru-
fen wir: Abba, lieber Vater. In ihm seufzen wir zugleich — mit der
ganzen Schopfung — auf Zukunft hin, auf die Erlésung unseres
Leibes.
Die paulinischen Erfahrungen schliefit beides ein: Die Gegenwart, das An-

8 G. Lohfink, Glaube brﬁucht Erfahrung, Wiirzburg 1977, 13,



Josef Sudbrack 104

geld des Geistes, die Identitédt in Gott; und geradc deshalb das Uberschrei-
ten der Gegenwart auf Zukunft; auf eine Hoffnung in der Leiblichkeit, in
der Vielfalt der geschopflichen Wirklichkeit. Erst wenn es cinem wie dis-
sonant im Ohr klingt, was da Widerstrebendes in der Hoffnung der Medi-
tation zusammentrifft: Selbstwerden und Selbstaufgabe; Einheit und Viel-
falt; Leiblichkeit und Fretheit von ihrer Last; Geschichte und Fernsein von
all ihrer Bedriickung — erst in dieser scheinbaren Dissonanz kann die Har-
monie des Schluflakkords erlebt werden: Was als Gegenwartserfillung im
Geist und als Hoffnung auf Zukunft unvereinbar scheint, klingt in die pau-
linische Harmonie aus von der
Liebe Gottes, die da ist in Christus Jesus unserem Herrn.

Diese Synthese, gleichgtiltig ob sie als Anfang oder als Ziel der Meditation
dasteht, ist und bleibt Sinn des christlichen Meditierens: aus und in der
Begegnung mit Jesus den eigenen Wesengrund realisieren; aus und in
dieser dialogischen Selbstwerdung das Ungeniigen erfahren, das zur Hoff-
nung aufbricht. Keines der drei Elemente 148t sich herausbrechen: Gott in
Jesus Christus — der Mensch in Betroffenheit und Selbstwerdung — die hof-
fende Erwartung des Ganzen. Das Geflge der drei Elemente wird aber
nur realisiert, wo in den Blick kommt, daf} der letzte Sinn des menschlichen
Lebens dem Menschen gegeniibersteht, als ein Jemand, der ihn umgreift
und erfiillt, der ihn erst zu dem macht, der er sein mochte, ohne ihn zu ver-
senken in ein Urmeer der Einheit, als ein Jemand, der nicht im kategoria-
len Bereich Dingen und Gegenstdnden gleichzuordnen ist, sondern der den
Menschen in seiner Wesensmitte trifft, und eben gerade deshalb als ein
Jemand, der dem Menschen frei entgegenkommt und ihn freimacht.

Das sind christliche Wahrheiten, die an dieser Stelle nicht zu entfalten
sind. Wichtig ist aber hier, daf} dies alles im christlichen Meditieren voll-
zogen wird, und dafl deshalb ein Meditieren nicht christlich genannt wer-
den sollte, aus dem nicht die Hoffnung aufbricht und das nicht die Begeg-
nung mit diesem unendlichen Jemand, der Gott ist, als Ziel-Grund seiner
Erfahrung realisiert.

11. Die Krise der christlichen Meditation

Wie konnte es nun kommen, daf} ein so reicher und auch humaner Vollzug
wie das christliche Meditieren in Vergessenheit geriet? Der Aufbruch der
Meditationsbewegung mit all den guten und unguten Praxen legt doch
einen erschreckenden Ausfall innerhalb der christlichen Meditation blof.
Mit zwei kurz skizzierten Antworten darauf soll ein Verstiandnis geweckt
werden, wo Chance und Gefahr, wo Verheiflung und Versuchung dcs
christlichen Meditierens von heute liegen.



Einiibung der Hoffnung 105
Auseinanderbrechen von Erfahren und Denken

Es gibt ein Langzeit-Versagen des Christentums in Sachen Meditation.
Schon das Hochmittelalter nahm der Spiritualitit die Schrift aus den Han-
den und iibergab sie einer juristisch agierenden Biirokratie und einer eng-
aristotelisch argumentierenden Theologie?. Darin zeichnete sich eine Kor-
rosion am Glaubensgebidude des Christentums ab, die den Zusammen-
klang von Erfahren und Denken, von Spiritualitit und Dogma, von Voll-
zug und Wahrheit, von Bild und Denken, von Leben und Schrift gefahr-
dete. Inquisitorische Abwehrhaltung — lange vor der Reformation — tat
ein iibriges. Im Spanien der Teresa von Avila war es den Frauenklostern
verboten, eine Gesamtiibersetzung der Heiligen Schrift zu besitzen. Spiri-
tualitidt und Meditation mufiten sich ihre Erfahrung auf anderen Wegen
suchen.

Die Richtung des Meditierens wurde langsam umgebogen von der Be-
gegnungserfahrung hinein in die Eigenerfahrung. Rationalistische Ten-
denzen vertieften den Graben zwischen Schrift und Erfahrung, zwischen
Dogma und Leben. Der Kartesianismus trennt den Kérper vom Geist, das
Sichtbare vom Unsichtbaren®. Damit wurden das Wort der Schrift und
auch die sichtbare Gestalt des Menschen und der Welt in die mindere Ka-
tegorie des Dinglichen eingeordnet. Das idealistische Denken entfremdete
weiter. Jetzt wird das transzendentale Subjekt in seiner Selbsterfahrung
mafgebend, und der Rest der Welt fallt unter die Kategorie des ,,Gegen-
standlichen“. Die modernen Meditationsbemiihungen argumentieren weit-
hin mit der Unterscheidung von Subjekt — Objekt, wollen deren Spaltung
iiberwinden; sie insistieren auf dem Gegensatz von ,gegenstindlich® und
,ungegenstindlich“®, merken dabei aber nicht, dafl sie auf der Linie des
kartesianisch-idealistischen Rationalismus liegen. Von dorther kann das
Grundanliegen der christlichen Meditation nicht in den Blick kommen.

7 Klassisch fiir diese Frage wurde der Aufsatz von F. Vandenbroucke, Le divorce entre
théologie et mystique. Ses origines NouvRevTheol 72 (1950) 372-389 (engl. in Life of the
spirit 5, 1950/51).

8 Es ist kein Zufall, dafl Descartes (1596-1650) mehrere seiner abstrakten, vom ,reinen
Geist“ (wie er glaubte) geleiteten Arbeiten Meditationes nannte.

® Zu Beginn des 19. Jhts. verschiebt sich die philosophische Terminologie von Subjekt -
Objekt; im transzendentalen Denkansatz wird der Gegensatz ,gegenstindlich — ungegen-
stindlich® herausgestellt. Wiahrend Thomas von Aquin Gott eine ,res®, einen Gegen-
stand, d. h. eine ,Realitit* nennt, ist fiir Karl Marx sogar die entfremdete Arbeit einc
.gegenstindliche Arbeit®, also eine, die der Wahrheit nicht mehr entspricht. Hier ist der
in der modernen Theologie immer lauter werdende Zweifel zu bedenken, ob eine rein
Jtranszendental® arbeitende Dogmatik das Ganze des christlichen Glaubens einholen
kann.



Josef Sudbrack 106
Uberwindung des Ich-Du-Dualismus?

Ein europaischer Zen-Konvertit, der in Deutschland groflen Einfluf} ge-
wann, soll den springenden Punkt zeigen. Frangois Viallet (f 1977) for-
muliert das Anliegen!® mit den Worten eines Zen-Meisters:
Der Zen-Mensch sieht keinen Unterschied in der Begegnung mit Din-
gen, Ereignissen, dem Du, der Gesellschaft usw.
All dies sei ,,gegenstiandlich® und hindere die Meditation, die grofle Erfah-
rung. Auf dieser Basis fragt Viallet — diesmal sind es seine eigenen Worte
— weiter:
Ob auch im Christentum die Uberwindung des Dualismus von Ich
und Du in eine héhere Einheit zumindest im Keim vorhanden ist?
Und nach einigen isolierten und auch falsch verstandenen Bibelzitaten wie
dem von der Einheit Jesu mit dem Vater meint er:
Wenn wir solche Worte nicht als personliche Machtanspriiche eines
einzelnen megalomanen Menschen deuten, eines ,Gott-Men-
schen . . ., sondern als Erlebnis tiefsten kosmischen Einheitsgefthls,
so scheint mir eine Anndherung an das Za-Zen-Erlebnis und damit
an den Buddhismus nicht unméglich zu sein.
In einem spateren Buch!! zeigt er noch deutlicher, dafl die Ich-Du-Polaritat
das Grundhindernis fiir die Satori-Erleuchtung sei. Er verlangt z. B. von
Teilhard de Chardin, dafl dieser den Punkt Omega der Liebesgemeinschaft
verlasse und zuriickschreite zum Punkt Minus-Omega der apersonalen,
unterschiedslosen Leere-Einheit.

Hier ist nicht zu befinden iiber auflerchristliche Erfahrung. Tragisch aber
ist, dafl breite Kreise der christlichen Meditationsbewegung das eigene
Erbe einer solchen verengten und verengenden Erfahrung opfern. Die bib-
lische Fille von Wort, Symbol, Bild, Ereignis, Verantwortung, Entschei-
dung, Begegnung, Kreativitat, Geschichte mit ihrem Kern, dem ,persona-
len Gegenitiber Gottes in Jesus Christus®, wird einer kategorialen Gleich-
macherei geopfert, die dies alles unter ,,Gegenstiandlichkeit“ einordnet und
sich ins Subjekt kehrt. Der Lexikon-Artikel eines prominenten katholischen
Autors lafit verstehen, warum Hans Urs von Balthasar die Frage stellte:
~Meditation als Verrat“. Ich zitiere:

Die Meditation (ist) in erster Linie passiv... Es wird nichts von
auflen herangebracht. An die Stelle der Subjekt-Objekt-Spannung
tritt mehr oder weniger die Vereinigung . .. Es findet eine Heraus-
losung aus der Auflenwelt, eine Entleerung und Vereinheitlichung

10 Zen, Weg zum Andern, Weilheim, 1972, 152 {; Viallet spricht nicht selbst, sondern er
zitiert einen japanischen Meister, Kosho Uchiyama Réshi, Modern Civilization and Zen,
Tokio 1967.

1 Finladung zum Zen, Olten 1975.



Einiibung der Hoffnung 107

des Bewufltseins statt... Viele Fragen der Sittenlehre sicht man
heute anders als in der Vergangenheit ... Glaubenslehren werden
heute . .. in Frage gestellt. .. Eine klare Antwort. .. ist vorlaufig
nicht zu erwarten. Der Christ mufl daher seine Sicherheit in der eige-
nen Erfahrung des Glaubens . . . finden'.
Glaubenssicherheit, die frither im Wort, im Horen, im freien Du, im Ge-
geniiber Gottes gefunden und meditiert wurde, wird durch gegenstands-
lose Sicherheit in sich selbst abgelost. Aber hat diese radikale Umkehr der
Richtung, diese Absage an das Sich-Ausrecken-nach- und das Héren-auf-
Gott wohl je erfahren, dafl die ,,Ich-Du-Spannung“ keine dingliche ,Sub-
jekt-Objekt-Spaltung® bedeutet, sondern der Gipfel aller Erfahrungen
ist?

Sicherlich trégt eine einseitig lehrhafte kirchliche Verkiindigung mit
Schuld an der tragischen Verkehrung der Erfahrung. Aber statt sich zu den
Urspriingen zuriickzuwenden, zieht man die falschen Bahnen weiter aus.
Man setzt eine — antiquierte! — Psychologie der Selbstfindung absolut,
wahrend die heutige Psychologie immer mehr zur Ur-Gegebenheit der Ich-
Du-Bewegung zuriickfindet. Mit dem Plddoyer fiir eine ,,ungegenstind-
liche Meditation verewigt man den kartesianischen Rationalismus und
den idealistischen Entwurf eines sich selbst geniigenden transzendentalen
Subjekts, wo alles andere in die Kategorie des Gegensténdlichen hineinge-
hort.

Die biblische Erfahrung der ,Ich-Du-Spannung®, von Mensch zu
Mensch, von Mensch zu Gott, die eine neuere Untersuchung tber die Er-
fahrung des Johannes vom Kreuz schlichtweg und mutig ,erotisch“*® nennt,
wachst auf einem anderen Grund und erwichst auch aus einer anderen hu-
manen Tiefe. Aus Nostalgie fliichtet man zu fremden Erfahrungen, die
man ungepriift iibernimmt. Doch auch hier tite eine niichterne Bestands-

12 P. Makibi — Hugo Enomiya-Lassalle, in: Praktisches Wérterbuch der Pastoral-Anthro-
pologie, Sorge um den Menschen, Wien — Freiburg — Basel — Géttingen, 1975, 694-697;
der Artikel distanziert sich von einer Methode, wo der ,,Gegenstand . . . von auflen heran-
gebracht wird®. Er verweist auf einen (nicht angefiihrten) Rat des Missionsdekrets des I1.
Vatikanischen Konzils: ,Die religidsen Genossenschaften. .. sollen sorgfiltig iiberlegen,
wie die Tradition des aszetischen und beschaulichen Lebens, deren Keime manchmal alten
Kulturen schon vor der Verkiindigung des Evangeliums von Gott eingesenkt wurden, in
ein christliches Ordensleben aufgenommen werden kénnen® und interpretiert ihn folgen-
dermafien: ,Zu der Frage, ob die (6stlichen Meditationsmethoden) auch fiir Christen zu
empfehlen sind, hat das II. Vaticanum . .. klar und positiv Stellung bezogen.“ Er been-
det den aufschlufireichen Lexikonartikel mit einer Zukunftsvision: ,Eine neue Dimension
hat schon seit geraumer Zeit begonnen, in unser Bewuf§tsein einzubrechen . .. Zweifellos
steht der Mensch im Begriff, in eine neue Stufe seiner Entwicklung einzutreten . . .“

18 Marilyn May Mallory, Christian Mysticism: Transcending Techniques. A Theological
Reflection on the Empirical Testing of the Teaching of St. John of the Cross, Assem-Am-
sterdam, 1977.



Josef Sudbrack 108

aufnahme not. Der Gsterreichische Zen-Buddhist Fritz Hungerleider ord-
net ebenso wie Yasutani Roshi, ein Schiiler des berithmten Havada Roshi,
die ,christliche Kontemplationsbemithung® in die dritt-unterste Art der
Zen-Erfahrung, in das Ged6-Zen ein't. Wie fir Viallet, bildet fiir beide
der ,Ich-Du-Dualismus®, die ,Gegenwart — Zukunftsspanne“ die Barriere
vor der vollen Seinserfahrung.

Die Uberzeugungssicherheit dieser buddhistischen Meister, die christ-
liche Erfahrung in ihr eigenes Weltbild einordnen, ist aber Voraussetzung
eines wahren Gesprichs. Uber humane Grundfragen wie die der Medita-
tion kann und darf man nur aus eigener Uberzeugung und eigener Erfah-
rung sprechen. Mit der Scheu vor dem eigenen Bekenntnis und der person-
lichen Stellungnahme offenbart man nicht nur eine Geringschitzung des
eigenen, sondern auch eine des fremden Bekenntnisses. Denn dem ernsten
Gesprachspartner geht es nicht um Austausch von Hoéflichkeiten, sondern
um den Sinn des Lebens.

Der Christ sollte sich zur Mitte der eigenen meditativen Erfahrung be-
kennen. Die christliche Tradition hat in tiberwiltigender Einstimmigkeit
vorgelegt — und es ist heute aktueller denn je —, dal die letzte, aufgipfelnde
Sinn-Erfahrung des Menschen kein Versinken in gestaltloser Ur-Einheit,
sondern liebende Begegnung ist. Meditation sollte dahin fiihren.

Uberwindung der Entfremdung des modernen Menschen

Der Vorwurf an die christliche Verklindigung, daf sie diese Lebens-Lehre
dem Menschen von heute nicht geniigend als Lebens-Erfahrung nahe-
bringt, darf nicht von der allgemeineren Diagnose der Zeit gelost werden,
daf die Menschheit in die Entfremdung zwischen Natur und Zivilisation
hineintreibt.

In vergangener Welterfahrung lebte der Mensch von Geburt an in
einem Raum, der erfiillt war mit meditativen, sinntragenden, persénlich-
keitsaufbauenden Beziigen. Von selbst wurde er iiber die Tatsachenwelt
der manipulierbaren, verzweckten Gegenstiande hinausgetragen in Tiefen-
wirklichkeiten. Ob es ihn bedrohte oder begliickte, der Mensch erahnte und
erspiirte Wirklichkeiten, denen nicht technisch-zupackend, sondern nur me-
ditativ-erfahrend und im Vollzug realisierend zu begegnen ist.

In der Sprache Karl Barths und Dietrich Bonhoeffers gesagt: Vergangene
Generationen besaflen eine Vorgabe an ,Religion“ und ,religioser Exfah-

14 Der liebenswiirdige 6sterreichische Buddhist gab die Klassifizierung wihrend einer Wo-
chenendveranstaltung in Lainz, Wien, 1977. Yasutani Roshi, der mit P. Lassalle den glei-
chen Zen-Lehrer hat, schildert ,Die fiinf Arten des Zen® in: Ph. Kapleau, Die drei Pfei-
ler des Zen, Lehre — Ubung — Erleuchtung, Zirich ~ Stuttgart 1969, 75-81: Yasutani
Roshis einfiihrende Unterweisungen zur Ubung des Zen.



Einiibung der Hoffnung 109

rung®, an meditativer Intuition einer Welt hinter der Nacktheit der Tat-
sachen. Diese gleichsam angeborene ,meditative Erfahrung“ konnte -
hypostasiert — die neue Botschaft der Offenbarung gefahrden. Aber — in
rechter Ordnung — schenkte sie einen Erfahrungsvorraum, ein Weltbe-
wufitsein, auf dem die christliche Erfahrung aufbaute.

Dieses natiirliche Fundament wird briichig. Vieles von dem, was die mo-
derne Zivilisation als Ersatz anbietet: Zukunftsoptimismus, Horizont-
erweiterung durch Massenmedien, wachsende Bildungsquantitt und neue
Zivilisationsqualitit, erweist sich als schibig und triigerisch.

Wie fiir die humane Kultur, ist es auch fiir die christliche Erfahrung
lebensnotwendig, das anthropologische Fundament des religiosen Lebens
wiederzugewinnen. Was Natur und Kultur nicht mehr in die Wiege legen,
muf} der Mensch in eigener Anstrengung sich erringen. Dafiir steht das
Wort: Meditation. Man mag die Begrifflichkeit bezweifeln, neue Fragen
stellen und alte Analysen vertiefen und erweitern. Doch die Grundtatsache
bleibt: Das Gesprach iiber Meditation muf} hier beginnen.

Die Schuldfrage — ob die Kirche den Kairos versdumte oder ob die Ent-
wicklung zwangsliufig dahin fihrte — ist zweitrangig. Erstrangig ist die
Schicksalsfrage: Der Mensch braucht Erfahrung an Humanitit; der Christ,
der heute und morgen glauben will, braucht einen Schatz an religioser Er-
fahrung. Immer dringlicher wird, dafl er Vollziige pflegt, durch die sein
Glaube Wurzel schligt in Leben und Erfahrung. Christliche Meditation
will dahin fithren.

111. Die Struktur der christlichen Meditation

An eben dieser Aufgabe wird aber nun das Grunddilemma christlichen
Meditierens sichtbar. Es ist der Gegensatz zwischen methodischem Ange-
hen und Erzwingen oder Offenstehen und Warten auf ein frei gegebenes
Geschenk?.

Methodisch erzwungen oder frei geschenkt

Die Grunderfahrung der Gottesbegegnung als freies Geschenk ist auch
einer der Griinde dafiir, daf} die christliche Tradition es nicht fiir nétig
hielt, die Meditationsmethoden so stark auszuarbeiten wie andere Reli-

15 Diese Problemstellung ist keinesfalls neu. In den von I. Hausherr S] dargestellten
messalianischen Streitigkeiten der Patristik, im mittelalterlichen Nachsinnen iiber ,cogere
Deo* (,Gott-zwingen“) und im Ringen um die rechte Auffassung von Gnade wihrend
des 17. Jhts. wurden die ,L&sungen“ so klar und aus so tiefer Erfahrung begriindet auf-
gewii}esen, dafl kein Theologe, der sich mit Meditation beschiiftigt, daran vorbeigehen
diirfte.



Josef Sudbrack 110

gionen, die Transzendenzerfahrung methodisch erwirken mochten. Auf der
einen Seite stehen also Meditationstechniken — psychologische und sozio-
logische, fernéstliche, solche mit Drogen und jetzt sogar solche unter elek-
tronischer Ausniitzung des Biofeedback'®, — die mit wissenschaftlicher
Exaktheit und weltanschaulicher Gewiflheit das Heil erreichen wollen. Auf
der anderen Seite aber ist es christliche Grundiiberzeugung, dafl Gott, der
Grund und das Ziel des Heils nicht ge-zwungen und seine Zuwendung
nicht er-zwungen werden kann. Bei aller Immanenz steht Gott der Welt
jenseitig, frei, transzendent gegeniiber. Das Grunddilemma der Medita-
tion ist das von menschlicher Anstrengung und gottlicher Freiheit des
Schenkens.
Die Protokoll-Notiz eines Zen-Symposiums'?, das wegen des Anlasses,
wegen der christlichen Teilnehmer und der Leitung fiir die augenblickliche
bundesdeutsche Situation als reprasentativ gelten kann, mag ins Problem
einfithren:
Zazen ist ein Weg fiir alle jene, die bereit sind, einen direkten Weg
mit allen Anstrengungen konsequent zu gehen . .. Herkdmmlich er-
steigt der Christ den Berggipfel in langen Serpentinen und schreitet
dabei weit in die Landschaft seiner Lebensmdglichkeiten hinein. Die
meisten sterben unterwegs zum Gipfel der Gotteserfahrung und Gott
wird sie vollenden. Im Zazen dagegen wird mit geiibten Klettergrif-
fen und Verankerungen in der Wand der Gipfel direkt angegan-
gen...

Diese Sehnsucht nach dem Gipfel der Gotteserfahrung hat seit jeher die

christliche ,Kontemplation® bestimmt: Man wollte erlebnisméaflig realisie-

16 Unter ,Biofeedback® kann hier verstanden werden: Mittels physikalisch-biologischer
Methoden bis zum Geistig-Geistlichen vordringen. Alpha-Wellen sind Gehirnstréme, die
bei Versenkungserfahrungen gemessen werden, die aber eben auch physikalisch produziert
werden konnen. Ich mochte dazu aus einem seridsen Buch zitieren: David Boxerman, Aron
Spilken, Alpha-Wellen. Die Technik der elektronischen Meditation, Basel 1977, mit sechs
Seiten Litcraturverweise aus psychologischen und psychiatrischen Fachzeitschriften, 89 f:
»Es ist bereits vermutet worden . . ., dafl Alpha eine Abkiirzung zum Zen-Zustand sei, ob-
wohl die ,Meister* einen oft jahrelangen Weg zuriicklegen . .. Hoadley selbst wiirde kein
Alpha-Gerit kaufen, und er wire iiber jedermann skeptisch, der den Anspruch erhébe,
hauptséchlich mit Hilfe cines Apparats ernsthaft Zen studieren zu wollen ... Alpha-Ge-
rite miissen fiir Hoadley jedoch mit Zen nicht unbedingt in Konftikt geraten. . .“

17 In: H.-M. E. Lassalle, Zen-Meditation, s. o., 151. ,Anlafl zu dieser Zusammenkunft gab
die Ehrenpromotion des deutschen Jesuiten P. H.-E.-Lassalle ... Um ihn versammelten
sich nun 19 Damen und Herren, unter ihnen Ordensleute und Laien, katholische und evan-
gelische Christen, Fachtheologen und Erfahrene im Zazen, ... Als Moderator gab Giinter
Stachel drei Schwerpunkte fiir die Diskussion“ (105). Das ,Gott-Zwingen“ war auch ein
Begriff einer Richtung der christlichen Mystik. Man mufl dabei ~ wie auch bei nicht-christ-
lichen Zeugnissen — genan zuschen, was damit gemeint ist. Aber genau diesen feinen Un-
terschied zwischen dem rechten und falschen Begriff verwischt das Zitat durch die elitire
Gegeniiberstellung von Gipfel-Stirmern und Serpentinen-Gehern.



Einiibung der Hoffnung 111

ren, daR Gott da ist, dafl Gott den Menschen umfingt, dafl der Mensch in
Gott sein Heil findet. Nicht auf langen Serpentinen, sondern auf direkte-
stem Weg will der Meditierende nach dem Zitat Gott erfahren.

Doch bei den groflen christlichen Gotterfahrenen wird diese Sehnsucht
korrigiert: Je mehr sich einer um Gott mitht — so wufiten und erfuhren sie —,
desto eindeutiger erlebt er die Begegnung mit dem Absoluten als freies Ge-
schenk. Das beriihmte Wort des alternden C. G. Jung, dafl er an Gott nicht
mehr zu glauben brauche, weil er ihn wisse, wire fiir sie ein Zeugnis ge-
wesen, dafl Gott hier nicht einmal berithrt worden ist. Sie hitten zweifels-
ohne von ddmonischer Selbstvergottung gesprochen — so wie C. A. Cuttat,
einer der zweifellos besten Kenner, es fiir die Zen-Erfahrung befiirchtet®s.

Die hauchdiinne Wand zwischen wahrer und pervertierter Gotteserfah-
rung wird genau dort durchbrochen, wo einer sich der Sicherheit vor Gott
ruhmt — sei es die des Wissens, sei es die der Erfahrung. Wer methodisch
den Weg zu Gott im Griff zu haben glaubt, geht nicht auf Gott zu, sondern
— wie die christliche Tradition oft genug sagt — auf Gottes Gegenspieler.

Die ,negative” Spiritualitdt des Nicht-Erfahrens

Nodh greifbarer wird dieser anti-methodische Zug dort, wo mitten in der
Gotteserfahrung aufgeht, dafl Gott alle Erfahrung iberschreitet, dafl Gott
dunkel bleibt. Diese ,negative Spiritualitit® ist die Lebenswurzel der ,.ne-
gativen Theologie®, die man heute zu schnell bemiiht, um mit fernostlicher
Geistigkeit ins Gesprach zu kommen. Man argumentiert mit Hilfe der ,ne-
gativen Theologie“, also des ,Nichtwissens®, fur eine ,positive Erfah-
rung“; was dem Verstehen versperrt sei, stehe dem Erfahren offen. Doch
vor allem , Nicht-Wissern“ von Gottes Uibersteigendem Wesen ,erfuhren®
die christlichen Mystiker die ,Nicht-Erfahrung“ von Gottes innerer Wirk-
lichkeit. Die Gottes-Begegnung eines Gregor von Nyssa oder eines Jo-

18 Der Schweizer Diplomat schrieb eine der besten und allgemein anerkannten (z. B. von
H. Dumoulin) Auseinandersetzungen: Asiatische Gottheit ~ diristlicher Gott. Die Spiri-
tualitit der beiden Hemisphiren, Einsiedeln 1971. Sein Urteil stammt aus eigener Erfah-
rung; es klingt — dhnlich wie bei R. C. Zachner ~ iiberaus sympathisch in bezug auf die
Religiositit des indischen Subkontinents; aber iiberaus hart gegeniiber dem japanischen
Zen, 36: ,1m Zen aber scheint es, als habe sich die iibersteigerte Tiefe eines iibermentalen,
mit nichts mehr konfrontierten Selbst gerade das Attribut der Transzendenz Gottes ange-
eignet.”

Die begriffliche Unterscheidung zwischen Wissen/Erfahren und Nichtwissen/Nichterfahren
wird am leichtesten verstindlich aus der alten Anthropologie, wo unter Wissen und Weis-
heit nicht nur rational-analytische Zergliederung, sondern auch intuitive Einsicht und ge-
miithafte Affektivitit verstanden wurde. Die Bejahung des gegeniiberstehenden Gottes
muf selbst diese anthropologischen ,Sicherheiten® durchstoflen, um Gottes wahre Freiheit
finden zu kénnen.



Josef Sudbrack 112

hannes vom Kreuz!® gipfelt in der Nicht-Erfahrung Gottes, im reinen
Glauben. Auch die Grundhaltung der Eckhartschen Abgeschiedenheit ist
von der gleichen Dialektik gepragt; seine Abgeschiedenheit meint nach A.-
M. Haas eine grundsitzliche Absage an jegliche Methodik der Gottes-
erfahrung?®.

Die christlichen Zeugen lassen diese Dialektik von Ja und Nein stehen
und ldsen sie auch nicht in irgendwelche Erfahrungen auf. Teresa von
Avila bringt diese Spannung von Erfahrung und Nicht-Erfahrung, von
Methodik und Nichtmethodik auf wenigen Zeilen zum Ausdruck. Zuerst
eifert sie ihre Schwestern an, nach Gottesbegegnung zu streben:

Thr meine Tochter, werdet nun danach streben, diese Art des Gebets
zu erlangen. Und ihr tut recht daran; denn — wie gesagt — die Seele
kann nie die Gnaden ganz ermessen, die der Herr ihr erweist . . .
Doch schon im néchsten Satz gibt sie die Losung aus: Demut, Demut!, und
fahrt fort:
Wenn ihr diese Tugend habt, so erkennt ihr dies zuerst daran, dall
ihr nicht denkt, ihr hattet diese Gnaden und Wonnen des Herrn ver-
dient, und auch nicht meint, ihr konntet sie je in eurem Leben verdie-
nen. Ihr werdet mich fragen: , Ja, wie soll man sie denn erlangen,
wenn man sie nicht erstrebt?“ Darauf antworte ich euch, daf} es kein
besseres Verlangen gibt, als das, welches ich euch nannte: ndmlich
nicht danach zu streben®!.
Man ist perplex tiber diese unbekiimmert vorgetragene Unlogik: Kein bes-
seres Verlangen als nicht zu verlangen; kein wichtigeres Streben als nicht
zu streben. Doch genau diese Spannung, die sich logisch nicht auflésen 1afit,

19 Die beliebte Parallelisiecrung der Mystik des Johannes vom Kreuz mit der Zen-Erfah-
rung trifft nur die Oberfliche. M. M. Mallory (Anm. 13) zitiert mit Recht J. M. Quiroga,
den ersten Biographen des Heiligen, und schreibt dazu (150): ,In seiner Grundabsichi
mochte Johannes vom Kreuz, wie er es in der Dunklen Nacht 1, 8, 8 ausspricht, diejenigen
belehren, die mit meditativen Techniken eine Zeitlang vorangekommen sind ... Seine
Antitechnik (anti-technique) méchte diesen dadureh helfen, dafl sie lehrt, nun alle Tech-
nik aufzugeben.”

20 Die im west-dstlichen Religions-Vergleich leider immer noch alleingiiltige Art und
Weise, Meister Eckhart ohne Riicksicht auf die heutige Forschung (J. Koch, H. Fischer, K.
Ruh usw.) zu zitieren und damit fehlzuinterpretieren, kann man nur als einen Fundamen-
talismus riickstindigster Art bezeichnen. A. M. Haas schreibt in: Transzendenzerfahrung
in der Auffassung der Deutschen Mystik (Als Manuskript gedruckt, Kath. Akademie Frei-
burg, 1977): ,In den verschiedenen Fassungen der Transzendenzerfahrung nach Eckhart,
Tauler und Seuse ist ein Gemeinsames festzuhalten: zuvorderst die christologische Grund-
legung der mystischen Erfahrung .. .; damit gegeben ist eine grundsitzliche Ungeschuldet-
heit der Transzendenzerfahrung von seiten Gottes.“ Damit unterscheidet sich Eckhart
grundsitzlich von dem, was die Sstlichen Meister durchgéngig von ihrer Erfahrung berich-
ten. Ob dahinter sich Gemeinsamkeiten auftun, miifite iberaus vorsichtig erfragt werden.
2 Die innere Burg, hrsg. und fibersetzt von Fr. Vogelsang, Stuttgart 1966, IV, 2,8-6 (S.
70); oftmals spricht sie in ihren Sduriften in dhnlichen Paradoxen.



Einiibung der Hoffnung 113

ist Grundgesetz der christlichen Meditation: Sich um Gotteserfahrung be-
mithen und zugleich realisieren, dafl jede volle Sinn- und Gottes-Erfah-
rung ein Geschenk ist. Es ist die Spannung der lukanischen Herrenparabel:
Wenn der Knecht alles getan hat, was notwendig ist, bekennt er: Ich bin
ein unniitzer Knecht. Es ist die Spannung, die sich aus dem ergibt, was man
»negative Spiritualitit® nennen sollte. Es ist eine Spannung, die gelebt und
erlebt wurde. An uns, die wir um ein Verstindnis der christlichen Medi-
tation bemiiht sind, liegt es, ihre Struktur zu verstehen. Aristotelische und
kartesianische Logik wird gesprengt. Es gibt wohl kein anderes Ordnungs-
schema als das von Liebe (oder Freiheit), mit dem sich die beschriebene
Dialektik von Methode und Anti-Methode begreifen lafit.

Das Verstehensschema der Liebe

Der Liebe widerspricht es nicht, da} sie sich abmiiht, sich vorbereitet, sich
riistet — auch mittels Plan und Methode. Liebe setzt alles ein, um die Nihe
des anderen zu erspiiren. Wie konnte ein Christ, der Gott in Liebe nahe
sein will, der sich um den Sinn seines Lebens bemiilit, dieses Sich-Bemiihen
um Gotteserfahrung verachten?

Liebe aber weifl zugleich, dafl sie nur im freien, unerzwingbaren Ge-
schenk erfiillt wird; wenn Liebe zur Gewohnheit einrastet, wenn sie in Fes-
seln gelegt wird, liegt sie im Todeskampf. Und wo sie nicht mehr von der
freien Antwort des Gegeniibers erwartet, sondern mit Technik und Me-
thode manipuliert wird, ist sie gestorben, ganz gleich, ob es sich um Tech-
niken des Denkens oder des Erfahrens handelt.

Kein anderes Verstandnismodell kann die Vollform christlichen Medi-
tierens sichtbar machen — weder das der Selbstwerdung noch das von Ein-
heits- oder farblosem Transzendenz-Erleben. In der Tradition vollzog das
christliche Meditieren instinktiv diese (auch reflex bedachte) Struktur, da es
sich im ersten Schritt nicht dem eigenen Inneren, sondern der Gestalt Jesu
zuwandte, in der Gott sich als personales freies Gegeniiber kundgibt, und
dann erst zur Identitit des Meditierenden fihrte.

Christliche Meditation ist Entfaltung der Liebe — gewif}, oft nur suchend
und ahnend, aber immer von ihrem Gesetz gepragt. Die christliche Medita-
tion wagt es, die Erfahrung von personaler Liebe nicht nur im vergangli-
chen, zwischenmenschlichen Gegeniiber, sondern in der Ganzheit mensch-
licher Existenz, im Totalsinn des menschlichen Lebens zu suchen. Wir sind
Mensch, weil wir geliebt werden — das ist das erste und letzte, was die
christliche Meditation zu erfabren strebt; und genau darin liegt die Dialek-
tik, dafl alles Erstreben iiberboten wird vom freien Geschenk. Die christ-
liche Meditation weif} sich zu diesem Unterfangen erméachtigt, weil in Jesus
Christus sichtbar wurde, dafl der Sinn des Lebens kein Schicksal, kein alles



Josef Sudbrack 114

verschlingendes Seins-Meer, sondern ein begegnendes Du ist. Und das
mochte sie: Im Du Gottes, das in Jesus sichtbar ist, den Sinn des menschli-
chen Daseins erfahren, namlich Gottes Liebe.

Die Unendlichkeits-Ekstase des Meditierens

Von diesem Verstehensschema her fillt Licht auf manche Frage. Martin
Buber hat z. B. darauf aufmerksam gemacht, dafl das Reden von ,gegen-
standsloser Meditation, von meditativem Uberwinden der Subjekt-
Objekt-Spaltung zwei grundverschiedene Erfahrungen verwechseln kann.
Es gibt eine Grenzenlosigkeit und Gegenstandslosigkeit der Selbsterfah-
rung, wo jeder Subjekt-Objekt-Dualismus schwindet. Gezielter Methodik
gelingt es, das Bewuftsein in sich selbst ruhen zu lassen. Der Gegenstands-
horizont von Wille, Verstand, Phantasie, Sehnsucht bleibt unbesetzt; ,Un-
endlichkeit“ wird erfahren. Ahnlich 148t sich nun auch die Liebeserfahrung
beschreiben. Der Mensch ist vom ,Du® so erfillt, daf alle ,Gegenstdnde®
entfallen; selbst das gegeniiberstehende Ich-Bewufitsein wird hinaufgezo-
gen in die Hinwendung zum all-erfiilllenden und -umgreifenden Du. Te-
resa beschreibt diese Erfahrung als
eine Selbstvergessenheit der Seele, die soweit geht, daf es . . . wirk-
lich so scheint, als existiere sie tiberhaupt nicht mehr. Sie ist so vollig
verwandelt, daf sie sich selbst nicht mehr kennt noch sich daran erin-
nert, daf es fiir sie einen Himmel oder Leben oder Ehre gibt . . .2
Doch was phinomenologisch dhnlich erscheint, ist in der Tiefe grundver-
schieden. Der erfahrene unendliche Horizont, der gleichermaflen als Sein
oder Nichts bezeichnet werden kann, beruht entweder auf einem Ausruhen
im Selbst oder auf einem Hinweggerissenwerden zum anderen, ist entwe-
der Enstase oder Ekstase.

Konkret durchdringen sich beide Erfahrungen oftmals. In der christlichen
Praxis gilt der Weg zum Selbst, der Weg nach Innen sogar als eine wich-
tige Bereitung der ibersteigenden Erfahrung, der Ekstase von ,Innen®
nach ,Oben“, wie Augustinus schreibt. Zur Differenzierung kennt die
christliche Tradition die ,Unterscheidung der Geister“®. Wie wichtig sie

22 Ebd. VI. 8, 2 (S. 200).

2 [n jhr spiegelt sich wider, daf — bei aller Wichtigkeit der ,Erfahrung® — sowohl das
vorgegebene und nicht in die Erfahrung eingegangene Gebiude des Offenbarungsglaubens
der Kirche wie anch die durchgingige intellektuelle Rechenschaft wesensnotwendig zur
vollen Erfahrung gehdrt. Erst also wenn man Kirche und geistige Reflexion in den Be-
griff der Erfahrung einbezieht, kann man zu einem Satz wie folgendem stehen: ,Das
Kriterium der Beurteilung (der Erfahrung) mufl doch die Erfahrung selbst sein, nicht das,
was viele Menschen auf vielerlei Weise anschliefend oder auch iiberhaupt iiber die Er-
fahrung sagen® (H. Waldenfels, Meditative Wege des Ostens, in: Christ in der Gegen-
wart 24 [1972] Heft 26. 27).



Einiibung der Hoffnung 115

auch heute ist, kann die moderne Febliibersetzung des spatmittelalterlichen
Traktats der , Wolke des Nichtwissens“ zeigen. Dort wurde die Dimension
des ,Oben“ systematisch zum ,Innen“ umgefdlscht; der ,Aufstieg zum
Gipfel“ umgebogen zur ,Einkehr in die Mitte“. Gerade dieser Traktat,
der als Briicke zwischen ostlicher und westlicher Meditation angeboten
wird, definiert seine Grundhaltung als ,intentional®, als ,nakid entent unto
God“, als nackte Intention auf Gott. Doch genau diese Haltung des ge-
spannten Uber-sich-Hinausgehens (Ek-, nicht En-stase) wurde in der be-
treffenden deutschen Ubersetzung konsequent ausgemerzt®.

Das Verstehensmodell von Liebe und Begegnung hilft auch, das Massen-
angebot an Meditationsmethoden zu sichten. Abstrakte, apriorische Fest-
legungen sind wohl kaum moglich. Zuviel hingt ab von konkreten Um-
stainden und Menschen. Aber die Grunddynamik, an der sich die Christ-
lichkeit entscheidet, ist eindeutig: Wo eine Meditation sich 6ffnet, wo sie
den Menschen sensibilisiert fiir Fremderfahrung und Gesprach, wo sie viel-
leicht sogar das Selbst-Uberschreiten, die Ekstase der Gotteserfahrung ein-
leitet, da offnet sie sich zum Christentum, da wird sogar aus dem vorbe-
reitenden Raum des Meditierens ein Leib der Glaubenserfahrung, in dem
das Herz der Gottesbegegnung lebendiger schlagen kann.

Das christliche Gesprach mit fremdartigen Angeboten an Meditation hat
hier ein eindeutiges, wenn auch nicht immer leicht anzuwendendes Krite-
rium: Alle Erfahrung muf sich dem unterordnen, was mit den Worten
Liebe, Begegnung, Hingerichtetsein umschrieben wird. Liebe braucht Er-
fahrung, aber wahre Liebe ist stets mehr als Erfahrung — das ist mit dem
Satz Gregors des Groflen gemeint, der zu einer Leitschnur der christlichen
Meditation wurde:

Die Liebe tritt ein, wo die Einsicht drauf3en bleibt.
Dabei ist zu beachten, dafl in der mittelalterlichen Terminologie mit ,,Lie-
be“ der Wissensaspekt gemeint war, wahrend Erfahrung und Wissen zur
»Einsicht® gehorten.

Hoffnung als Feind oder als Hilfe des Meditierens

In aller Identitit bleibt also eine Differenz zwischen der Liebe als dem Ja
des Willens und der Verstandes- und Erfahrungs-Einsicht. Hier hat die zu
Beginn aufgezeigte dritte Dimension der Meditation, die Hoffnung, ihren
Ort. Nach so gut wie allen fernostlichen Zeugnissen gilt Hoffnung als ein
Grundfeind des Meditierens. Daisetz T. Suzuki beruft sich dazu auf die
zweite Grundwahrheit Buddhas:

2 'W. Massa (Hrsg.), Geleitwort von P. Dr. E.-Lassalle, Aus dem Englischen von George
Willems, Die Wolke des Nichtwissens, Einfithrung und Text, Mainz 1974,



Josef Sudbrack 116

Verlange nicht nach den zukiinftigen Dingen. Beschwere dich nicht
mit der Phantasie®.
Ein amerikanischer Zen-Buddhist hat deshalb sein Buch beziehungsreich
»Abandon hope“ genannt. Was bei Dante den Eingang zur Hélle ziert:
»1hr, die ihr hier eintretet, 1afit alle Hoffnung fahren®, wird bei Stone zum
Schlissel fir den Himmel:
Nur, wenn wir die Hoffnung auf die Zukunft aufgeben, kénnen wir
das Leben der Gegenwart erfahren . . . Hoffnung ist die andere Seite
der Furcht ... Entweder-Oder ist die Wurzel des Leidens, Weder-
Noch ist Segen, ist Wahrheit . . .26
Es geht hier nicht um ein Sich-Absetzen von fremden Meinungen, sondern
um Verstandnis des christlichen Meditierens. Dies ndmlich ist nur méglich
im Aufblithen der Hoffnung, des erwartenden, optimistischen Blicks in die
Zukunft.

Das Verstehensmodell von Liebe und Begegnung zeigt, dafl Hoffnung
die Differenz anzeigt und gleichsam ausfullt zwischen dem willentlichen Ja
der Liebe und der Wissens- oder Erfahrungs-Einsicht vom anderen. In hu-
manen zwischenmenschlichen Beziehungen erfahren Liebende in aller
Identitat den Abstand zueinander. Sie wissen sogar, dafl jeder Abstand
gepflegt werden muff und nur tiberbriickt werden darf durch Loslassen des
eigenen Erkennens und Fiihlens und Vertrauen auf die Freiheit des ande-
ren. Das gleiche erlebt der christliche Gott-Erfahrene mit Gott. Weil er auf
Gott nicht nur im Jetzt der Begegnung, sondern auch in die Zukunft der
Geschichte hinein vertraut, wird dieses Vertrauen zur Hoffnung. Die Hoff-
nung aber schlégt sich innerhalb der menschlichen Erfahrung zweifach nie-
der. Einmal ist der Hoffende erfillt von der Zusage seines Gegeniibers,
und er soll sich auch bemiihen, dafl dieses Wort der Zusage ihm zum Erle-
ben wird. Hierhin gehdren die ,Meditationsmethoden®. Aber zugleich
mufl der Hoffende die Sicherheit und das Manipulieren aufgeben, muff
das Vertrauen auf eigene Leistung loslassen, mufl ganz und gar auf die
freie Zuwendung des anderen bauen: , Was einer sieht, weshalb erhofft er
es denn?“ schreibt Paulus. Diese zweite Seite steigert sich in der christlichen
Erfahrung bis zu dem hin, was man seit Johannes vom Kreuz die dunkle
Nacht des Geistes nennt; und es ist ein unbeabsichtigtes, aber hartes Urteil,
wenn P. Lassalle schreibt, dafl er dieses Kriterium fir wahre Gotteserfah-

25 Erfiilltes Leben aus dem Zen, Weilheim 1973, 58 f. Wie schr fiir diesen immer noch
wichtigsten Reprdsentanten des Zen-Buddhismus in der Meditation kein Platz fiir Hoff-
nung sein kann, geht daraus hervor, dafl er gegen Ende scines Lebens diese Erfahrung
nicht mehr der Mystik, sondern der strengen wissenschaftlichen Analyse und Beherrschung
zuordnete.

28 Justin F. Stone, The Way of Fulfillment . .. Abandon Hope, Albuquerque, 1974, 16-21.



Einiibung der Hoffnung 117

rung im japanischen Zen nicht gefunden habe®. Die bleibende Spannung
zwischen Licht und Dunkelheit, zwischen Erfiilllung im Jetzt und Verhei-
Rung fiir die Zukunft, zwischen Gegenwart und Erwartung, zwischen me-
thodischem Erreichenkonnen und loslassendem Erwarten ist das Herz des
curistlichen Meditierens. In dieser Spannung liegt die Kraft, die wie von
selbst aus der Meditation zur Aktivitit in die Zukunft hineintreibt — doch
das ist hier nicht darzustellen.

Vollzogen aber wird die Spannung in der Grundgestalt der Meditation,
wenn namlich der Meditierende sich zur Wirklichkeit Gottes hinwendet,
die ihm in Jesus Christus offenbar wird. Diese Beziechungserfahrung um-
schlieft beides: Gegenwartserleben und Ubersteigen dieser Erfahrung in
Gottes Freiheit hinein. In der menschlichen Affektivitat schldgt sich diese
Dialektik zwischen Erfahren und Nicht-Erfahren, zwischen Gegenwart und
Zukunft, zwischen Methode und Freiheit nieder als Hoffnung. Hoffnung ist
nicht nur Unterscheidungsmerkmal, sondern auch innere Dynamik des
christlichen Meditierens: Im methodischen Streben nach Erfahrung wird
realisiert, dafl der Gipfel jenseits aller Methode liegt; in der jetzigen
Geisterfahrung wird zugleich das Angeld auf die Zukunft, die Hoffnung,
die nicht manipulierbare Freiheit miterfahren. So schreibt Paulus (frei
ubersetzt):
Wir besitzen die Erstlingsausgabe des Geistes in uns, das Angeld des
Zukinftigen — aber gerade deshalb seufzen wir in unserem Inneren
auf das volle Offenbarwerden der Sohnschaft, des Angenommenseins
vom Vater.
‘Wir besitzen die Liebe Gottes, die durch den Geist in unsere Herzen
ausgegossen ist — aber gerade deshalb wachsen wir in der Hoffnung,
die standhaft ausharrt und nicht enttauscht.

27 Zen-Buddhismus, Koln 21972, 357.





