
Einübung der Hoffnung 99 

müssen, daß die Hoffnung, von der die erste singt, immer jenseits einer 
Katastrophe liegt. Täte sie es nicht, könnte man meinen, das Lied wolle 
Leiden und Tod in verträumter Seligkeit überspringen. Das freilich würde 
niemandem helfen; denn helfen kann uns nur der, welcher von sich sagt: 
•Ich habe die Welt besiegt" (Joh 16, 33). 

Verwendete Literatur 

G. Kiefel, Solange du da bist. Gladbeck 1975. 
B. Strauß, Die Widmung. Eine Erzählung. München - Wien 1977. 
H. J. Schädlich, Versuchte Nähe. Prosa. Reinbek bei Hamburg 1977. 
R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes. Göttingen 1952. 
G. M. Behler, Die Abschiedsworte des Herrn. Salzburg 1962. 
J. Bodson, Regards sur l'ßvangile de saint Jean. Paris 1976. 
R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium. Bd. IV. Freiburg - Basel - Wien 1976. 

Einübung der Hoffnung 

Über Verheißung und Versuchung des christlichen Meditierens 

Josef Sudbrack SJ, München 

Das Wort •Meditation"1 ist zum Modewort geworden. Der Sortiments- 
katalog des Buchhandels erteilt Auskunft, was alles unter diesem Stichwort 
läuft. Modewörter aber bringen es mit sich, daß sie schwammig werden, 
alles sagen wollen und damit nichts mehr sagen. 

1 Der Beitrag ist die überarbeitete Fassung eines gleichnamigen Vortrags vom 11. 2. 1977 
in der Kath. Akademie in Bayern während der Tagung: Meditalion als Weg zum Heil? 
Zwischen Psychologie und Religion. Weiterführende und genauere Belege zu den hier 
angedeuteten Fragen wurden ausgearbeitet in Faszination aus dem Osten, GuL 44 (1971), 
424-439; Meditation: Theorie und Praxis, Würzburg 1971; Die Geist-Einheit von Heils- 
geheimnis und Heilserfahrung, in: Das Mysterium und die Mystik, Würzburg 1974, 9-55; 
Gotteserfahrung in Meditation und Mystik, Lebendige Seelsorge, 27 (1976) 35-42; Von 
der Helle und der Dunkelheit der Gotteserfahrung, Ein Beitrag zum Gespräch zwischen 
den Religionen, GuL 50 (1977), 335-349; Herausgefordert zur Meditation. Christliche Er- 
fahrung im Gespräch mit dem Osten, Freiburg 1977; Besprechung von H. M. Lassalle, 
Zen-Meditation. Eine Einführung mit dem Protokoll eines Zen-Symposiums, Zürich - 
Einsiedeln - Köln 1975, in: Theol. Rev. 72 (1976) 69-72; •Daß unser Beten Erfahrung 
werde". Aus Anlaß eines Buches, Theol. Rev. 73 (1977) 353-366; Ende oder Anfang der 
Meditationsbewegung, in: Die Praxis der Theologie, 1978, 1, 17-27. 



Josef Sudbrack 100 

I. Die Tradition der christlichen Meditation 

Wo die Bedeutungsgestalt zerfließt, wird auch die Sache unklar und zuletzt 
unwichtig oder beliebig. Das betrübt besonders bei einem Vollzug, der ehe- 
mals so klar umrissen und so bedeutungsschwer war wie das christliche Me- 
ditieren2. Weder vom Wort noch von der Sache her meinte es: •In die Mitte 
des Selbst, ins eigene Innere eingehen". In der christlichen Tradition be- 
sagt es schlicht - zu schlicht für viele von heute -: •Sich gläubig mit der 
Bibel beschäftigen". Der Weise aus dem Einleitungsgesang zum Psalmen- 
buch, der •seine Lust hat an der Tora des Herrn und über dessen Tora 
nachsinnt Tag und Nacht" - er ist das Urbild des christlichen Meditierens. 

Auf den Jesus der Schrift schauen 

Schon früh entdeckte man die Dynamik dieses Meditierens8. Erst spätere 
Zeiten haben sie zur starren Struktur verfälscht. Das biblische Meditieren 
erfuhr im Wort der Schrift die Glaubenszusage Jesu. •Der Buchstabe tötet, 
der Geist aber macht lebendig", galt auch hier. So bricht man die Schale 
der Nuß, um den Kern zu schmecken; so erwandert man sich einen Wald 
über alle forstwissenschaftliche Kenntnis hinaus; so begegnet man im 
Kunstwerk, in seinen Farben und Gestalten, seinen Strukturen und Kon- 
trasten der Lebensaussage des Künstlers. Martin Luther faßte es zusam- 
men: In der Schrift suche ich Christus. Im Licht dieses Urbildes der Medi- 
tation hatten die Christen den Mut, Gottes Gegenwart auch im Buch der 
Natur, wie es Bonaventura nannte, zu suchen; und im sakramentalen Zei- 
chen des Ritus; und im Nächsten; und im Spiegelbild des eigenen Selbst. 

Selbstfinden im Finden Jesu Christi 

Von dort her aber schlug es oft wie ein Blitz zurück: Du mußt dein Leben 
ändern. (Ähnlich dichtete auch Rilke vor dem Torso des Apoll.) So traf 
es Augustinus und Antonius den Einsiedler beim Hören des Schriftwortes. 
Auch wo kein plötzliches Betroffensein und kein Umschlagerlebnis ge- 
schieht, weiß die klassische Meditation, daß es um ein langsames Reifen und 
Menschwerden geht, daß der Mensch gemeint ist, sein Selbstwerden. Wie- 
derum steht Martin Luther in einer langen Tradition, wenn er das •Quid 
ad me?", •Was geht das mich an?", das große •M" in die Mitte stellt. In 
der Begegnung mit dem Jesus der Schrift fand der Meditierende der 
christlichen Tradition seine Identität. Das galt von den Weisen, die zu 

2 Dazu der zusammenfassende Überblick von E. v. Severus in GuL (1973) 50-59. 
3 H. de Lubac hat dies in seinem vierbändigen Standardwerk beschrieben: Exegese me- 
dievale, Paris 1959-1961. 



Einübung der Hoffnung 101 

lesen verstanden; das galt auch von den vielen Gläubigen, die im Bildwerk 
der Kathedrale, im Wort des Predigers, im Ritus der Meßfeier sich ihre 
Identität schenken ließen. 

Für den Christen gehört die Gestalt Jesu zur Selbstwerdung: Jesus als 
Lehrer; als Quelle der Kraft; als der einzig wahre Meister; als der Spender 
von Vergebung und Verzeihung; als die Geschichte gewordene Wirklich- 
keit Gottes. Was C. G. Jung aus psychologischer Einsicht einmal sagte, 
schlägt sich hier nieder und wird zugleich überboten. C. G. Jung meinte, 
ein Patient, dem eine echte selbstlose, zum Du gekehrte Haltung und 
Handlung gelinge, brauche keine Therapie mehr. 

In der christlichen Erfahrung ist diese Polarität von Ich-und-Du unrück- 
führbar. Beide Pole gehören wie in der Ellipse zusammen: Begegnung 
und Selbstfmdung. Beider Bedeutung kann nur gleichzeitig zunehmen. Je 
mehr an Identität einer erwartet und erfährt - bis zu der übermenschlichen 
Hoffnung auf eine ewige Identität in leibgeistiger Gestalt -, um so ge- 
wichtiger muß der andere Pol werden - bis zum Glaubens-Bekenntnis, daß 
in Jesus Gott selbst begegnet. Doch das Bild stimmt nur, wenn mitvoll- 
zogen wird, daß der eine Pol, das Selbst, ganz und gar hingerichtet ist 
auf den anderen, der Jesus ist. Selbstwerdung geschieht nach Jesu Wort 
nur in Selbstvergessenheit; sich so vergessen aber kann nur der, der vom 
anderen Pol, von Jesus besessen ist. Der Sinn des Lebens wird in der 
Begegnung mit Jesus Christus gefunden und realisiert; christliches Medi- 
tieren möchte den Weg dahin bahnen. 

Den Bruch erfahren in der Identität 

Aber mitten in der Verzahnung von Gott-Finden und Selbstwerden 
bricht die dritte Dimension der Meditation auf, die Dimension der Hoff- 
nung. Wer seine Identität nicht am Selbstgefühl, sondern an den Verhei- 
ßungen Gottes mißt, wer im Meditieren über sich hinausschreitet - Ekstase 
nannte es die Tradition, Enstase ist eine moderne Wortbildung -, wird 
den Abstand zu dieser Identität erfahren, wird sich als Rückbleibender 
erleben; er wird auf Hoffnung bauen. 

Man muß auf Erfahrungen zurückgreifen, um die Kraft der Hoffnung 
realisieren zu können. Verständlicherweise sind eigene Erlebnisse zu per- 
sönlich, um sie an die Öffentlichkeit zu bringen. Statt dessen mögen drei 
literarisch zugängliche Beispiele den Sitz im Leben aufzeigen, den die 
Hoffnung innerhalb der Identitätsfindung, innerhalb der Meditation hat. 

Theologen wie Germanisten4 sehen in dem gefeierten Lyriker Paul 

4 Z. B. der Germanist Helmuth de Haas und der Theologe Günter Stachel. Paul Celan, 
Gedichte in zwei Bänden, Frankfurt 1975, II, 107.398. 



Josef Sudbrack 102 

Celan einen Erfahrenen im Sinne des zen-buddhistischen Satori. Eines 
seiner kraftvoll knappen Gedichte beschreibt die Erleuchtung: 

EINMAL, 

da hörte ich ihn, 
da wusch er die Welt, 
ungesehn, nachtlang, 
wirklich. 

Eins und Unendlich 
vernichtet, 
ichten. 

Licht war. Rettung. 

Doch in dieser gewaltigen Identitätserfahrung suchte Paul Celan mehr; 
Wort und Kommunikation waren ihm nicht nur Epiphänomene einer 
Seinserfahrung, sondern waren ihm - dem Juden - Substanz und letzte 
Wirklichkeit. Seine Verse wollen Identität in Begegnung, schreien nach 
einem Gegenüber. Aber seine Lyrik wird dunkler, verzweifelt, zeigt, daß 
ihm alles aus den Händen gleitet. Kurz vor seinem freiwilligen Tod (1970) 
bekennt er das Scheitern seines Lebens. Eines seiner erschütternden Ge- 
dichte endet folgendermaßen: 

Die wildernde Überzeugung 
daß dies anders zu sagen sei als 
so. 

Er ahnt es, aber es mißlingt, daß Wort und Begegnung zur Identität ge- 
hören. Wir können die Decke von diesem tragischen Schicksal nicht weg- 
reißen. Aber wir fühlen, daß ein Mensch daran scheiterte, beides zu ver- 
einen: Selbsterfahrung / Identität / Personwerdung und die dynamische 
Ekstase zu dem anderen hin, im Wort auf die Freiheit des Gegenüberste- 
henden. 

Dieses Scheitern (beide Ideale zur Deckung zu bringen: Selbstfindung 
und selbstlose Liebe zu einem anderen) hat ein Zen-Mönch als sein Lebens- 
schicksal beschrieben. Matsuo Basho (1644-1694)5 wird aufgrund seiner 
knappen Haiku-Gedichte in einem Atemzug mit Goethe, Shakespeare oder 
Dante genannt. Er schildert seinen Weg als ein Hinundhergerissenwerden 
zwischen Selbsterfahrung und Kommunikation, zwischen Rückbindung an 
eine überzeitliche und überpersonale Innerlichkeit und Heraustreten auf 
das Du in Freundschaft und Liebe, zwischen Ruhe im überwesentlichen 
Grund und der Dichterexistenz von Sagen und Sprechen, zwischen Schwei- 
5 Neben den auch in Deutschland greifbaren Haiku-Anthologien vgl. Makoto Ueda, 
Matsuo Basho, New York, 1970. 



Einübung der Hoffnung 103 

gen und Wort. Sein letztes Haiku verdichtet dieses Gespaltensein bis zur 
Unerträglichkeit: 

Unterwegs voll Schmerz - 
Meine Träume irren umher 
Über das verblühte Moor. 

Basho wurde - wie er schreibt - von seinem religiösen Ideal als Zen-Mönch 
in die Du-lose Einsamkeit geschickt; aber sein dichterischer Genius trieb ihn 
zum Freund, zum Wort, in die Begegnung. Basho konnte die Einheit von 
Selbstfindung und Hingegebensein an ein Du nicht finden. 

Beide Erfahrungen machen - negativ - den Ort sichtbar, wo in der 
christlichen Erfahrung die Dimension der Hoffnung erblüht. Gerade weil 
der christlich Meditierende die Gegenwart so ganz erfährt, spürt er deren 
Zerrissenheit; aber weil die erahnte und ersehnte Ganzheit in Begegnung 
und Kommunikation, in Wort und Liebe zu einem anderen - in seiner kon- 
kret greifbaren Gestalt - gesucht wird, erlaubt sich die christliche Medita- 
tion keinen Sprung aus der Geschichte heraus, sondern erwartet das Ganze 
innerhalb der Geschichte, innerhalb der Vielfalt menschlicher Personen. 

Die Geburt der Hoffnung aus dem Meditieren 

Diese Hoffnung der Meditation beschreibt Paulus im Römerbrief. Gerade 
die ersten acht Kapitel dieses Briefes zeigen, daß •jede Zeile, die Paulus 
geschrieben hat, .. . aus der Erfahrung"6 kommt, aus der •christlichen Er- 
fahrung". Gegen Schluß dieser Synthese von Betroffenheit und Überden- 
ken bricht Paulus in die Klage über seine Nicht-Identität aus: 

O, ich unglücklicher Mensch, wer wird mich aus diesem Todesleib 
erlösen? 

In der so typisch paulinischen Einheit von Glauben und Erfahren, von 
Theologie und Gebet springt er aus seinem eigenen Ungenügen heraus und 
ruft: 

Dank sei Gott - durch Jesus Christus unseren Herrn! 
Der nun folgende Schlußhymnus besingt beides zur gleichen Zeit: Geist- 
und Identitäts-Erfahrung in der Gegenwart - Hoffnung auf die Zukunft, 
die aber nicht hinter der Geschichte und jenseits der geschöpflichen Vielfalt, 
sondern innerhalb der Sehnsucht von allem Geschöpflichen liegt: 

Wir haben den Geist empfangen ... den der Sohnschaft; in ihm ru- 
fen wir: Abba, lieber Vater. In ihm seufzen wir zugleich - mit der 
ganzen Schöpfung - auf Zukunft hin, auf die Erlösung unseres 
Leibes. 

Die paulinischen Erfahrungen schließt beides ein: Die Gegenwart, das An- 

0 G. Lohfink, Glaube braucht Erfahrung, Würzburg 1977, 13. 



Josef Sudbrack 104 

geld des Geistes, die Identität in Gott; und gerade deshalb das Überschrei- 
ten der Gegenwart auf Zukunft; auf eine Hoffnung in der Leiblichkeit, in 
der Vielfalt der geschöpflichen Wirklichkeit. Erst wenn es einem wie dis- 
sonant im Ohr klingt, was da Widerstrebendes in der Hoffnung der Medi- 
tation zusammentrifft: Selbstwerden und Selbstaufgabe; Einheit und Viel- 
falt; Leiblichkeit und Freiheit von ihrer Last; Geschichte und Fernsein von 
all ihrer Bedrückung - erst in dieser scheinbaren Dissonanz kann die Har- 
monie des Schlußakkords erlebt werden: Was als Gegenwartserfüllung im 
Geist und als Hoffnung auf Zukunft unvereinbar scheint, klingt in die pau- 
linische Harmonie aus von der 

Liebe Gottes, die da ist in Christus Jesus unserem Herrn. 
Diese Synthese, gleichgültig ob sie als Anfang oder als Ziel der Meditation 
dasteht, ist und bleibt Sinn des christlichen Meditierens: aus und in der 
Begegnung mit Jesus den eigenen Wesengrund realisieren; aus und in 
dieser dialogischen Selbstwerdung das Ungenügen erfahren, das zur Hoff- 
nung aufbricht. Keines der drei Elemente läßt sich herausbrechen: Gott in 
Jesus Christus - der Mensch in Betroffenheit und Selbstwerdung - die hof- 
fende Erwartung des Ganzen. Das Gefüge der drei Elemente wird aber 
nur realisiert, wo in den Blick kommt, daß der letzte Sinn des menschlichen 
Lebens dem Menschen gegenübersteht, als ein Jemand, der ihn umgreift 
und erfüllt, der ihn erst zu dem macht, der er sein möchte, ohne ihn zu ver- 
senken in ein Urmeer der Einheit, als ein Jemand, der nicht im kategoria- 
len Bereich Dingen und Gegenständen gleichzuordnen ist, sondern der den 
Menschen in seiner Wesensmitte trifft, und eben gerade deshalb als ein 
Jemand, der dem Menschen frei entgegenkommt und ihn freimacht. 

Das sind christliche Wahrheiten, die an dieser Stelle nicht zu entfalten 
sind. Wichtig ist aber hier, daß dies alles im christlichen Meditieren voll- 
zogen wird, und daß deshalb ein Meditieren nicht christlich genannt wer- 
den sollte, aus dem nicht die Hoffnung aufbricht und das nicht die Begeg- 
nung mit diesem unendlichen Jemand, der Gott ist, als Ziel-Grund seiner 
Erfahrung realisiert. 

II. Die Krise der christlichen Meditation 

Wie konnte es nun kommen, daß ein so reicher und auch humaner Vollzug 
wie das christliche Meditieren in Vergessenheit geriet? Der Aufbruch der 
Meditationsbewegung mit all den guten und unguten Praxen legt doch 
einen erschreckenden Ausfall innerhalb der christlichen Meditation bloß. 
Mit zwei kurz skizzierten Antworten darauf soll ein Verständnis geweckt 
werden, wo Chance und Gefahr, wo Verheißung und Versuchung des 
christlichen Meditierens von heute liegen. 



Einübung der Hoffnung * ®° 

Auseinanderbrechen von Erfahren und Denken 

Es gibt ein Langzeit-Versagen des Christentums in Sachen Meditation. 
Schon das Hochmittelalter nahm der Spiritualität die Schrift aus den Hän- 
den und übergab sie einer juristisch agierenden Bürokratie und einer eng- 
aristotelisch argumentierenden Theologie7. Darin zeichnete sich eine Kor- 
rosion am Glaubensgebäude des Christentums ab, die den Zusammen- 
klang von Erfahren und Denken, von Spiritualität und Dogma, von Voll- 
zug und Wahrheit, von Bild und Denken, von Leben und Schrift gefähr- 
dete. Inquisitorische Abwehrhaltung - lange vor der Reformation - tat 
ein übriges. Im Spanien der Teresa von Avila war es den Frauenklöstern 
verboten, eine Gesamtübersetzung der Heiligen Schrift zu besitzen. Spiri- 
tualität und Meditation mußten sich ihre Erfahrung auf anderen Wegen 

suchen. 
Die Richtung des Meditierens wurde langsam umgebogen von der Be- 

gegnungserfahrung hinein in die Eigenerfahrung. Rationalistische Ten- 
denzen vertieften den Graben zwischen Schrift und Erfahrung, zwischen 
Dogma und Leben. Der Kartesianismus trennt den Körper vom Geist, das 
Sichtbare vom Unsichtbaren8. Damit wurden das Wort der Schrift und 
auch die sichtbare Gestalt des Menschen und der Welt in die mindere Ka- 
tegorie des Dinglichen eingeordnet. Das idealistische Denken entfremdete 
weiter. Jetzt wird das transzendentale Subjekt in seiner Selbsterfahrung 
maßgebend, und der Rest der Welt fällt unter die Kategorie des •Gegen- 
ständlichen". Die modernen Meditationsbemühungen argumentieren weit- 
hin mit der Unterscheidung von Subjekt - Objekt, wollen deren Spaltung 
überwinden; sie insistieren auf dem Gegensatz von •gegenständlich" und 
•ungegenständlich"», merken dabei aber nicht, daß sie auf der Linie des 
kartesianisch-idealistischen Rationalismus liegen. Von dorther kann das 
Grundanliegen der christlichen Meditation nicht in den Blick kommen. 

7 Klassisch für diese Frage wurde der Aufsatz von F. Vandenbroucke, Le divorce enlre 
theologie et mystique. Ses origines NouvRevTheol 72 (1950) 372-389 (engl. in Life of the 
spirit 5, 1950/51). 
8 Es ist kein Zufall, daß Descartes (1596-1650) mehrere seiner abstrakten, vom •reinen 
Geist" (wie er glaubte) geleiteten Arbeiten Meditationes nannte. 
9 Zu Beginn des 19. Jhts. verschiebt sich die philosophische Terminologie von Subjekt - 
Objekt; im transzendentalen Denkansatz wird der Gegensatz •gegenständlich - ungegen- 
ständlich" herausgestellt. Während Thomas von Aquin Gott eine •res", einen Gegen- 
stand, d. h. eine •Realität" nennt, ist für Karl Marx sogar die entfremdete Arbeit eine 
•gegenständliche Arbeit", also eine, die der Wahrheit nicht mehr entspricht. Hier ist der 
in der modernen Theologie immer lauter werdende Zweifel zu bedenken, ob eine rein 
•transzendental" arbeitende Dogmatik das Ganze des christlichen Glaubens einholen 
kann. 



Josef Sudbrack 106 

Überwindung des Ich-Du-Dualismus? 

Ein europäischer Zen-Konvertit, der in Deutschland großen Einfluß ge- 
wann, soll den springenden Punkt zeigen. Francois Viallet (t 1977) for- 
muliert das Anliegen10 mit den Worten eines Zen-Meisters: 

Der Zen-Mensch sieht keinen Unterschied in der Begegnung mit Din- 
gen, Ereignissen, dem Du, der Gesellschaft usw. 

All dies sei •gegenständlich" und hindere die Meditation, die große Erfah- 
rung. Auf dieser Basis fragt Viallet - diesmal sind es seine eigenen Worte 
• weiter: 

Ob auch im Christentum die Überwindung des Dualismus von Ich 
und Du in eine höhere Einheit zumindest im Keim vorhanden ist? 

Und nach einigen isolierten und auch falsch verstandenen Bibelzitaten wie 
dem von der Einheit Jesu mit dem Vater meint er: 

Wenn wir solche Worte nicht als persönliche Machtansprüche eines 
einzelnen   megalomanen   Menschen   deuten,    eines    •Gott-Men- 
schen" .. ., sondern als Erlebnis tiefsten kosmischen Einheitsgefühls, 
so scheint mir eine Annäherung an das Za-Zen-Erlebnis und damit 
an den Buddhismus nicht unmöglich zu sein. 

In einem späteren Buch11 zeigt er noch deutlicher, daß die Ich-Du-Polarität 
das Grundhindernis für die Satori-Erleuchtung sei. Er verlangt z. B. von 
Teilhard de Chardin, daß dieser den Punkt Omega der Liebesgemeinschaft 
verlasse und zurückschreite zum Punkt Minus-Omega der apersonalen, 
unterschiedslosen Leere-Einheit. 

Hier ist nicht zu befinden über außerchristliche Erfahrung. Tragisch aber 
ist, daß breite Kreise der christlichen Meditationsbewegung das eigene 
Erbe einer solchen verengten und verengenden Erfahrung opfern. Die bib- 
lische Fülle von Wort, Symbol, Bild, Ereignis, Verantwortung, Entschei- 
dung, Begegnung, Kreativität, Geschichte mit ihrem Kern, dem •persona- 
len Gegenüber Gottes in Jesus Christus", wird einer kategorialen Gleich- 
macherei geopfert, die dies alles unter •Gegenständlichkeit" einordnet und 
sich ins Subjekt kehrt. Der Lexikon-Artikel eines prominenten katholischen 
Autors läßt verstehen, warum Hans Urs von Balthasar die Frage stellte: 
•Meditation als Verrat". Ich zitiere: 

Die Meditation (ist) in erster Linie passiv ... Es wird nichts von 
außen herangebracht. An die Stelle der Subjekt-Objekt-Spannung 
tritt mehr oder weniger die Vereinigung ... Es findet eine Heraus- 
lösung aus der Außenwelt, eine Entleerung und Vereinheitlichung 

10 Zen, Weg zum Andern, Weilheim, 1972, 152 f; Viallet spricht nicht selbst, sondern er 
zitiert einen japanischen Meister, Kosho Uchiyama Röshi, Modern Civilization and Zen, 
Tokio 1967. 
11 Einladung, zum Zen, Ölten 1975. 



Einübung der Hoffnung 107 

des Bewußtseins statt. . . Viele Fragen der Sittenlehre sieht man 
heute anders als in der Vergangenheit... Glaubenslehren werden 
heute ... in Frage gestellt... Eine klare Antwort... ist vorläufig 
nicht zu erwarten. Der Christ muß daher seine Sicherheit in der eige- 
nen Erfahrung des Glaubens . . . finden12. 

Glaubenssicherheit, die früher im Wort, im Hören, im freien Du, im Ge- 
genüber Gottes gefunden und meditiert wurde, wird durch gegenstands- 
lose Sicherheit in sich selbst abgelöst. Aber hat diese radikale Umkehr der 
Richtung, diese Absage an das Sich-Ausrecken-nach- und das Hören-auf- 
Gott wohl je erfahren, daß die •Ich-Du-Spannung" keine dingliche •Sub- 
jekt-Objekt-Spaltung" bedeutet, sondern der Gipfel aller Erfahrungen 
ist? 

Sicherlich trägt eine einseitig lehrhafte kirchliche Verkündigung mit 
Schuld an der tragischen Verkehrung der Erfahrung. Aber statt sich zu den 
Ursprüngen zurückzuwenden, zieht man die falschen Bahnen weiter aus. 
Man setzt eine • antiquierte! • Psychologie der Selbstfindung absolut, 
während die heutige Psychologie immer mehr zur Ur-Gegebenheit der Ich- 
Du-Bewegung zurückfindet. Mit dem Plädoyer für eine •ungegenständ- 
liche Meditation" verewigt man den kartesianischen Rationalismus und 
den idealistischen Entwurf eines sich selbst genügenden transzendentalen 
Subjekts, wo alles andere in die Kategorie des Gegenständlichen hineinge- 
hört. 

Die biblische Erfahrung der •Ich-Du-Spannung", von Mensch zu 
Mensch, von Mensch zu Gott, die eine neuere Untersuchung über die Er- 
fahrung des Johannes vom Kreuz schlichtweg und mutig •erotisch"13 nennt, 
wächst auf einem anderen Grund und erwächst auch aus einer anderen hu- 
manen Tiefe. Aus Nostalgie flüchtet man zu fremden Erfahrungen, die 
man ungeprüft übernimmt. Doch auch hier täte eine nüchterne Bestands- 

12 P. Makibi - Hugo Enomiya-Lassalle, in: Praktisches Wörterbuch der Pastoral-Anthro- 
pologie, Sorge um den Menschen, Wien - Freiburg - Basel - Göttingen, 1975, 694-697; 
der Artikel distanziert sich von einer Methode, wo der •Gegenstand . . . von außen heran- 
gebracht wird". Er verweist auf einen (nicht angeführten) Rat des Missionsdekrets des II. 
Vatikanischen Konzils: •Die religiösen Genossenschaften. . . sollen sorgfältig überlegen, 
wie die Tradition des aszetischen und beschaulichen Lebens, deren Keime manchmal alten 
Kulturen schon vor der Verkündigung des Evangeliums von Gott eingesenkt wurden, in 
ein christliches Ordensleben aufgenommen werden können" und interpretiert ihn folgen- 
dermaßen: •Zu der Frage, ob die (östlichen Meditationsmethoden) auch für Christen zu 
empfehlen sind, hat das II. Vaticanum . . . klar und positiv Stellung bezogen." Er been- 
det den aufschlußreichen Lexikonartikel mit einer Zukunftsvision: •Eine neue Dimension 
hat schon seit geraumer Zeit begonnen, in unser Bewußtsein einzubrechen . . . Zweifellos 
steht der Mensch im Begriff, in eine neue Stufe seiner Entwicklung einzutreten . . .". 
13 Marilyn May Mallory, Christian Mysticism: Transcending Tediniques. A Theological 
Reflection on the Empirical Testing of the Teaching of St. John of the Cross, Assem-Am- 
sterdam, 1977. 



Josef Sudbrack 108 

aufnähme not. Der österreichische Zen-Buddhist Fritz Hungerleider ord- 
net ebenso wie Yasutani Roshi, ein Schüler des berühmten Havada Roshi, 
die •christliche Kontemplationsbemühung'' in die dritt-unterste Art der 
Zen-Erfahrung, in das Gedo-Zen ein14. Wie für Viallet, bildet für beide 
der •Ich-Du-Dualismus", die •Gegenwart - Zukunftsspanne" die Barriere 
vor der vollen Seinserfahrung. 

Die Überzeugungssicherheit dieser buddhistischen Meister, die christ- 
liche Erfahrung in ihr eigenes Weltbild einordnen, ist aber Voraussetzung 
eines wahren Gesprächs. Über humane Grundfragen wie die der Medita- 
tion kann und darf man nur aus eigener Überzeugung und eigener Erfah- 
rung sprechen. Mit der Scheu vor dem eigenen Bekenntnis und der persön- 
lichen Stellungnahme offenbart man nicht nur eine Geringschätzung des 
eigenen, sondern auch eine des fremden Bekenntnisses. Denn dem ernsten 
Gesprächspartner geht es nicht um Austausch von Höflichkeiten, sondern 
um den Sinn des Lebens. 

Der Christ sollte sich zur Mitte der eigenen meditativen Erfahrung be- 
kennen. Die christliche Tradition hat in überwältigender Einstimmigkeit 
vorgelegt - und es ist heute aktueller denn je -, daß die letzte, auf gipfelnde 
Sinn-Erfahrung des Menschen kein Versinken in gestaltloser Ur-Einheit, 
sondern liebende Begegnung ist. Meditation sollte dahin führen. 

Überwindung der Entfremdung des modernen Menschen 

Der Vorwurf an die christliche Verkündigung, daß sie diese Lebens-Lehre 
dem Menschen von heute nicht genügend als Lebens-Erfahrung nahe- 
bringt, darf nicht von der allgemeineren Diagnose der Zeit gelöst werden, 
daß die Menschheit in die Entfremdung zwischen Natur und Zivilisation 
hineintreibt. 

In vergangener Welterfahrung lebte der Mensch von Geburt an in 
einem Raum, der erfüllt war mit meditativen, sinntragenden, persönlich- 
keitsaufbauenden Bezügen. Von selbst wurde er über die Tatsachenwelt 
der manipulierbaren, verzweckten Gegenstände hinausgetragen in Tiefen- 
wirklichkeiten. Ob es ihn bedrohte oder beglückte, der Mensch erahnte und 
erspürte Wirklichkeiten, denen nicht technisch-zupackend, sondern nur me- 
ditativ-erf ahrend und im Vollzug realisierend zu begegnen ist. 

In der Sprache Karl Barths und Dietrich Bonhoeffers gesagt: Vergangene 
Generationen besaßen eine Vorgabe an •Religion" und •religiöser Erfah- 

14 Der liebenswürdige österreichische Buddhist gab die Klassifizierung während einer Wo- 
chenendveranstaltung in Lainz, Wien, 1977. Yasutani Roshi, der mit P. Lassalle den glei- 
chen Zen-Lehrer hat, schildert •Die fünf Arten des Zen" in: Ph. Kapleau, Die drei Pfei- 
ler des Zen, Lehre - Übung - Erleuchtung, Zürich - Stuttgart 1969, 75-81: Yasutani 
Roshis einführende Unterweisungen zur Übung des Zen. 



Einübung der Hoffnung 109 

rung", an meditativer Intuition einer Welt hinter der Nacktheit der Tat- 
sachen. Diese gleichsam angeborene •meditative Erfahrung" konnte - 
hypostasiert - die neue Botschaft der Offenbarung gefährden. Aber - in 
rechter Ordnung - schenkte sie einen Erfahrungsvorraum, ein Weltbe- 
wußtsein, auf dem die christliche Erfahrung aufbaute. 

Dieses natürliche Fundament wird brüchig. Vieles von dem, was die mo- 
derne Zivilisation als Ersatz anbietet: Zukunftsoptimismus, Horizont- 
erweiterung durch Massenmedien, wachsende Bildungsquantität und neue 
Zivilisationsqualität, erweist sich als schäbig und trügerisch. 

Wie für die humane Kultur, ist es auch für die christliche Erfahrung 
lebensnotwendig, das anthropologische Fundament des religiösen Lebens 
wiederzugewinnen. Was Natur und Kultur nicht mehr in die Wiege legen, 
muß der Mensch in eigener Anstrengung sich erringen. Dafür steht das 
Wort: Meditation. Man mag die Begrifflichkeit bezweifeln, neue Fragen 
stellen und alte Analysen vertiefen und erweitern. Doch die Grundtatsache 
bleibt: Das Gespräch über Meditation muß hier beginnen. 

Die Schuldfrage - ob die Kirche den Kairos versäumte oder ob die Ent- 
wicklung zwangsläufig dahin führte - ist zweitrangig. Erstrangig ist die 
Schicksalsfrage: Der Mensch braucht Erfahrung an Humanität; der Christ, 
der heute und morgen glauben will, braucht einen Schatz an religiöser Er- 
fahrung. Immer dringlicher wird, daß er Vollzüge pflegt, durch die sein 
Glaube Wurzel schlägt in Leben und Erfahrung. Christliche Meditation 
will dahin führen. 

III. Die Struktur der christlichen Meditation 

An eben dieser Aufgabe wird aber nun das Grunddilemma christlichen 
Meditierens sichtbar. Es ist der Gegensatz zwischen methodischem Ange- 
hen und Erzwingen oder Offenstehen und Warten auf ein frei gegebenes 
Geschenk15. 

Methodisch erzwungen oder frei geschenkt 

Die Grunderfahrung der Gottesbegegnung als freies Geschenk ist auch 
einer der Gründe dafür, daß die christliche Tradition es nicht für nötig 
hielt, die Meditationsmethoden so stark auszuarbeiten wie andere Reli- 

15 Diese Problemstellung ist keinesfalls neu. In den von I. Hausherr SJ dargestellten 
messalianisdien Streitigkeiten der Patristik, im mittelalterlichen Nachsinnen über •cogere 
Deo" (•Gott-zwingen") und im Ringen um die rechte Auffassung von Gnade während 
des 17. Jhts. wurden die •Lösungen" so klar und aus so tiefer Erfahrung begründet auf- 
gewiesen, daß kein Theologe, der sich mit Meditation beschäftigt, daran vorbeigehen 
dürfte. 



Josef Sudbrack 110 

gionen, die Transzendenzerfahrung methodisch erwirken möchten. Auf der 
einen Seite stehen also Meditationstechniken - psychologische und sozio- 
logische, fernöstliche, solche mit Drogen und jetzt sogar solche unter elek- 
tronischer Ausnützung des Biofeedback16, - die mit wissenschaftlicher 
Exaktheit und weltanschaulicher Gewißheit das Heil erreichen wollen. Auf 
der anderen Seite aber ist es christliche Grundüberzeugung, daß Gott, der 
Grund und das Ziel des Heils nicht ge-zwungen und seine Zuwendung 
nicht er-zwungen werden kann. Bei aller Immanenz steht Gott der Welt 
jenseitig, frei, transzendent gegenüber. Das Grunddilemma der Medita- 
tion ist das von menschlicher Anstrengung und göttlicher Freiheit des 
Schenkens. 

Die Protokoll-Notiz eines Zen-Symposiums17, das wegen des Anlasses, 
wegen der christlichen Teilnehmer und der Leitung für die augenblickliche 
bundesdeutsche Situation als repräsentativ gelten kann, mag ins Problem 
einführen: 

Zazen ist ein Weg für alle jene, die bereit sind, einen direkten Weg 
mit allen Anstrengungen konsequent zu gehen . . . Herkömmlich er- 
steigt der Christ den Berggipfel in langen Serpentinen und schreitet 
dabei weit in die Landschaft seiner Lebensmöglichkeiten hinein. Die 
meisten sterben unterwegs zum Gipfel der Gotteserfahrung und Gott 
wird sie vollenden. Im Zazen dagegen wird mit geübten Klettergrif- 
fen und Verankerungen in der Wand der Gipfel direkt angegan- 
gen.. . 

Diese Sehnsucht nach dem Gipfel der Gotteserfahrung hat seit jeher die 
christliche •Kontemplation" bestimmt: Man wollte erlebnismäßig realisie- 

16 Unter •Biofeedback" kann hier verstanden werden: Mittels physikalisch-biologischer 
Methoden bis zum Geistig-Geistlichen vordringen. Alpha-Wellen sind Gehirnströme, die 
bei Versenkungserfahrungen gemessen werden, die aber eben auch physikalisch produziert 
werden können. Ich möchte dazu aus einem seriösen Buch zitieren: David Boxerman, Aron 
Spilken, Alpha-Wellen. Die Technik der elektronischen Meditation, Basel 1977, mit sechs 
Seiten Literaturverweise aus psychologischen und psychiatrischen Fachzeitschriften, 89 f: 
•Es ist bereits vermutet worden . . ., daß Alpha eine Abkürzung zum Zen-Zustand sei, ob- 
wohl die .Meister' einen oft jahrelangen Weg zurücklegen ... Hoadley selbst würde kein 
Alpha-Gerät kaufen, und er wäre über jedermann skeptisch, der den Anspruch erhöbe, 
hauptsächlich mit Hilfe eines Apparats ernsthaft Zen studieren zu wollen ... Alpha-Ge- 
räte müssen für Hoadley jedoch mit Zen nicht unbedingt in Konflikt geraten ..." 
17 In: H.-M. E. Lassalle, Zen-Meditation, s. o., 151. •Anlaß zu dieser Zusammenkunft gab 
die Ehrenpromotion des deutschen Jesuiten P. H.-E.-Lassalle... Um ihn versammelten 
sich nun 19 Damen und Herren, unter ihnen Ordensleute und Laien, katholische und evan- 
gelische Christen, Fachtheologen und Erfahrene im Zazen, ... Als Moderator gab Günter 
Stachel drei Schwerpunkte für die Diskussion" (105). Das •Gott-Zwingen" war auch ein 
Begriff einer Richtung der christlichen Mystik. Man muß dabei - wie auch bei nicht-christ- 
lichen Zeugnissen - genau zusehen, was damit gemeint ist. Aber genau diesen feinen Un- 
terschied zwischen dem rechten und falschen Begriff verwischt das Zitat durch die elitäre 
Gegenüberstellung von Gipfel-Stürmern und Serpentinen-Gehern. 



Einübung der Hoffnung 111 

ren, daß Gott da ist, daß Gott den Menschen umfängt, daß der Mensch in 
Gott sein Heil findet. Nicht auf langen Serpentinen, sondern auf direkte- 
stem Weg will der Meditierende nach dem Zitat Gott erfahren. 

Doch bei den großen christlichen Gotterfahrenen wird diese Sehnsucht 
korrigiert: Je mehr sich einer um Gott müht - so wußten und erfuhren sie -, 
desto eindeutiger erlebt er die Begegnung mit dem Absoluten als freies Ge- 
schenk. Das berühmte Wort des alternden C. G. Jung, daß er an Gott nicht 
mehr zu glauben brauche, weil er ihn wisse, wäre für sie ein Zeugnis ge- 
wesen, daß Gott hier nicht einmal berührt worden ist. Sie hätten zweifels- 
ohne von dämonischer Selbstvergottung gesprochen - so wie C. A. Cuttat, 
einer der zweifellos besten Kenner, es für die Zen-Erfahrung befürchtet18. 

Die hauchdünne Wand zwischen wahrer und pervertierter Gotteserfah- 
rung wird genau dort durchbrochen, wo einer sich der Sicherheit vor Gott 
rühmt - sei es die des Wissens, sei es die der Erfahrung. Wer methodisch 
den Weg zu Gott im Griff zu haben glaubt, geht nicht auf Gott zu, sondern 
- wie die christliche Tradition oft genug sagt - auf Gottes Gegenspieler. 

Die •negative" Spiritualität des Nicht-Erfahrens 

Noch greifbarer wird dieser anti-methodische Zug dort, wo mitten in der 
Gotteserfahrung aufgeht, daß Gott alle Erfahrung überschreitet, daß Gott 
dunkel bleibt. Diese •negative Spiritualität" ist die Lebenswurzel der •ne- 
gativen Theologie", die man heute zu schnell bemüht, um mit fernöstlicher 
Geistigkeit ins Gespräch zu kommen. Man argumentiert mit Hilfe der •ne- 
gativen Theologie", also des •Nichtwissens", für eine •positive Erfah- 
rung" ; was dem Verstehen versperrt sei, stehe dem Erfahren offen. Doch 
vor allem •Nicht-Wissen" von Gottes übersteigendem Wesen •erfuhren" 
die christlichen Mystiker die •Nicht-Erfahrung" von Gottes innerer Wirk- 
lichkeit. Die Gottes-Begegnung eines Gregor von Nyssa oder eines Jo- 

18 Der Schweizer Diplomat schrieb eine der besten und allgemein anerkannten (z. B. von 
H. Dumoulin) Auseinandersetzungen: Asiatische Gottheit • diristlicher Gott. Die Spiri- 
tualität der beiden Hemisphären, Einsiedeln 1971. Sein Urteil stammt aus eigener Erfah- 
rung; es klingt - ähnlich wie bei R. C. Zaehner - überaus sympathisch in bezug auf die 
Religiosität des indischen Subkontinents; aber überaus hart gegenüber dem japanischen 
Zen, 36: •Im Zen aber scheint es, als habe sich die übersteigerte Tiefe eines übermentalen, 
mit nichts mehr konfrontierten Selbst gerade das Attribut der Transzendenz Gottes ange- 
eignet. " 
Die begriffliche Unterscheidung zwischen Wissen/Erfahren und Nichtwissen/Nichterfahren 
wird am leichtesten verständlich aus der alten Anthropologie, wo unter Wissen und Weis- 
heit nicht nur rational-analytische Zergliederung, sondern auch intuitive Einsicht und ge- 
müthafte Affektivität verstanden wurde. Die Bejahung des gegenüberstehenden Gottes 
muß selbst diese anthropologischen •Sicherheiten" durchstoßen, um Gottes wahre Freiheit 
finden zu können. 



Josef Sudbrack 112 

hannes vom Kreuz19 gipfelt in der Nicht-Erfahrung Gottes, im reinen 
Glauben. Auch die Grundhaltung der Eckhartschen Abgeschiedenheit ist 
von der gleichen Dialektik geprägt; seine Abgeschiedenheit meint nach A.- 
M. Haas eine grundsätzliche Absage an jegliche Methodik der Gottes- 
erfahrung20. 

Die christlichen Zeugen lassen diese Dialektik von Ja und Nein stehen 
und lösen sie auch nicht in irgendwelche Erfahrungen auf. Teresa von 
Avila bringt diese Spannung von Erfahrung und Nicht-Erfahrung, von 
Methodik und Nichtmethodik auf wenigen Zeilen zum Ausdruck. Zuerst 
eifert sie ihre Schwestern an, nach Gottesbegegnung zu streben: 

Ihr meine Töchter, werdet nun danach streben, diese Art des Gebets 
zu erlangen. Und ihr tut recht daran; denn - wie gesagt - die Seele 
kann nie die Gnaden ganz ermessen, die der Herr ihr erweist.. . 

Doch schon im nächsten Satz gibt sie die Lösung aus: Demut, Demut!, und 
fährt fort: 

Wenn ihr diese Tugend habt, so erkennt ihr dies zuerst daran, daß 
ihr nicht denkt, ihr hättet diese Gnaden und Wonnen des Herrn ver- 
dient, und auch nicht meint, ihr könntet sie je in eurem Leben verdie- 
nen. Ihr werdet mich fragen: •Ja, wie soll man sie denn erlangen, 
wenn man sie nicht erstrebt?" Darauf antworte ich euch, daß es kein 
besseres Verlangen gibt, als das, welches ich euch nannte: nämlich 
nicht danach zu streben21. 

Man ist perplex über diese unbekümmert vorgetragene Unlogik: Kein bes- 
seres Verlangen als nicht zu verlangen; kein wichtigeres Streben als nicht 
zu streben. Doch genau diese Spannung, die sich logisch nicht auflösen läßt, 

19 Die beliebte Parallelisierung der Mystik des Johannes vom Kreuz mit der Zen-Erfah- 
rung trifft nur die Oberfläche. M. M. Mallory (Anm. 13) zitiert mit Recht J. M. Quiroga, 
den ersten Biographen des Heiligen, und schreibt dazu (150): •In seiner Grundabsicht 
möchte Johannes vom Kreuz, wie er es in der Dunklen Nacht I, 8, 3 ausspricht, diejenigen 
belehren, die mit meditativen Techniken eine Zeitlang vorangekommen sind ... Seine 
Antitechnik (anti-technique) möchte diesen dadurch helfen, daß sie lehrt, nun alle Tech- 
nik aufzugeben." 
20 Die im west-östlichen Religions-Vergleich leider immer noch alleingültige Art und 
Weise, Meister Eckhart ohne Rücksicht auf die heutige Forschung (J. Koch, H. Fischer, K. 
Ruh usw.) zu zitieren und damit fehlzuinterpretieren, kann man nur als einen Fundamen- 
talismus rückständigster Art bezeichnen. A. M. Haas schreibt in: Transzendenzerfahrung 
in der Auffassung der Deutsdien Mystik (Als Manuskript gedruckt, Kath. Akademie Frei- 
burg, 1977): •In den verschiedenen Fassungen der Transzendenzerfahrung nach Eckhart, 
Tauler und Seuse ist ein Gemeinsames festzuhalten: zuvorderst die christologische Grund- 
legung der mystischen Erfahrung...; damit gegeben ist eine grundsätzliche Ungeschuldet- 
heit der Transzendenzerfahrung von Seiten Gottes." Damit unterscheidet sich Eckhart 
grundsätzlich von dem, was die östlichen Meister durchgängig von ihrer Erfahrung berich- 
ten. Ob dahinter sich Gemeinsamkeiten auftun, müßte überaus vorsichtig erfragt werden. 
21 Die innere Burg, hrsg. und übersetzt von Fr. Vogelsang, Stuttgart 1966, IV, 2, 8-6 (S. 
70); oftmals spricht sie in ihren Schriften in ähnlichen Paradoxen. 



Einübung der Hoffnung 113 

ist Grundgesetz der christlichen Meditation: Sich um Gotteserfahrung be- 
mühen und zugleich realisieren, daß jede volle Sinn- und Gottes-Erfah- 
rung ein Geschenk ist. Es ist die Spannung der lukanischen Herrenparabel: 
Wenn der Knecht alles getan hat, was notwendig ist, bekennt er: Ich bin 
ein unnützer Knecht. Es ist die Spannung, die sich aus dem ergibt, was man 
•negative Spiritualität" nennen sollte. Es ist eine Spannung, die gelebt und 
erlebt wurde. An uns, die wir um ein Verständnis der christlichen Medi- 
tation bemüht sind, liegt es, ihre Struktur zu verstehen. Aristotelische und 
kartesianische Logik wird gesprengt. Es gibt wohl kein anderes Ordnungs- 
schema als das von Liebe (oder Freiheit), mit dem sich die beschriebene 
Dialektik von Methode und Anti-Methode begreifen läßt. 

Das Verstehensschema der Liebe 

Der Liebe widerspricht es nicht, daß sie sich abmüht, sich vorbereitet, sich 
rüstet - auch mittels Plan und Methode. Liebe setzt alles ein, um die Nähe 
des anderen zu erspüren. Wie könnte ein Christ, der Gott in Liebe nahe 
sein will, der sich um den Sinn seines Lebens bemüht, dieses Sich-Bemühen 
um Gotteserfahrung verachten? 

Liebe aber weiß zugleich, daß sie nur im freien, unerzwingbaren Ge- 
schenk erfüllt wird; wenn Liebe zur Gewohnheit einrastet, wenn sie in Fes- 
seln gelegt wird, liegt sie im Todeskampf. Und wo sie nicht mehr von der 
freien Antwort des Gegenübers erwartet, sondern mit Technik und Me- 
thode manipuliert wird, ist sie gestorben, ganz gleich, ob es sich um Tech- 
niken des Denkens oder des Erfahrens handelt. 

Kein anderes Verständnismodell kann die Vollform christlichen Medi- 
tierens sichtbar machen - weder das der Selbstwerdung noch das von Ein- 
heits- oder farblosem Transzendenz-Erleben. In der Tradition vollzog das 
christliche Meditieren instinktiv diese (auch reflex bedachte) Struktur, da es 
sich im ersten Schritt nicht dem eigenen Inneren, sondern der Gestalt Jesu 
zuwandte, in der Gott sich als personales freies Gegenüber kundgibt, und 
dann erst zur Identität des Meditierenden führte. 

Christliche Meditation ist Entfaltung der Liebe - gewiß, oft nur suchend 
und ahnend, aber immer von ihrem Gesetz geprägt. Die christliche Medita- 
tion wagt es, die Erfahrung von personaler Liebe nicht nur im vergängli- 
chen, zwischenmenschlichen Gegenüber, sondern in der Ganzheit mensch- 
licher Existenz, im Totalsinn des menschlichen Lebens zu suchen. Wir sind 
Mensch, weil wir geliebt werden - das ist das erste und letzte, was die 
christliche Meditation zu erfahren strebt; und genau darin liegt die Dialek- 
tik, daß alles Erstreben überboten wird vom freien Geschenk. Die christ- 
liche Meditation weiß sich zu diesem Unterfangen ermächtigt, weil in Jesus 
Christus sichtbar wurde, daß der Sinn des Lebens kein Schicksal, kein alles 



Josef Sudbrack 114 

verschlingendes Seins-Meer, sondern ein begegnendes Du ist. Und das 
möchte sie: Im Du Gottes, das in Jesus sichtbar ist, den Sinn des menschli- 
chen Daseins erfahren, nämlich Gottes Liebe. 

Die Unendlichkeits-Ekstase des Meditierens 

Von diesem Verstehensschema her fällt Licht auf manche Frage. Martin 
Buber hat z. B. darauf aufmerksam gemacht, daß das Reden von •gegen- 
standsloser" Meditation, von meditativem Überwinden der Subjekt- 
Objekt-Spaltung zwei grundverschiedene Erfahrungen verwechseln kann. 
Es gibt eine Grenzenlosigkeit und Gegenstandslosigkeit der Selbsterfah- 
rung, wo jeder Subjekt-Objekt-Dualismus schwindet. Gezielter Methodik 
gelingt es, das Bewußtsein in sich selbst ruhen zu lassen. Der Gegenstands- 
horizont von Wille, Verstand, Phantasie, Sehnsucht bleibt unbesetzt; •Un- 
endlichkeit" wird erfahren. Ähnlich läßt sich nun auch die Liebeserfahrung 
beschreiben. Der Mensch ist vom •Du" so erfüllt, daß alle •Gegenstände" 
entfallen; selbst das gegenüberstehende Ich-Bewußtsein wird hinaufgezo- 
gen in die Hinwendung zum all-erfüllenden und -umgreifenden Du. Te- 
resa beschreibt diese Erfahrung als 

eine Selbstvergessenheit der Seele, die soweit geht, daß es ... wirk- 
lich so scheint, als existiere sie überhaupt nicht mehr. Sie ist so völlig 
verwandelt, daß sie sich selbst nicht mehr kennt noch sich daran erin- 
nert, daß es für sie einen Himmel oder Leben oder Ehre gibt. . .22 

Doch was phänomenologisch ähnlich erscheint, ist in der Tiefe grundver- 
schieden. Der erfahrene unendliche Horizont, der gleichermaßen als Sein 
oder Nichts bezeichnet werden kann, beruht entweder auf einem Ausruhen 
im Selbst oder auf einem Hinweggerissenwerden zum anderen, ist entwe- 
der Enstase oder Ekstase. 

Konkret durchdringen sich beide Erfahrungen oftmals. In der christlichen 
Praxis gilt der Weg zum Selbst, der Weg nach Innen sogar als eine wich- 
tige Bereitung der übersteigenden Erfahrung, der Ekstase von •Innen" 
nach •Oben", wie Augustinus schreibt. Zur Differenzierung kennt die 
christliche Tradition die •Unterscheidung der Geister"23. Wie wichtig sie 

22 Ebd. VI. 3, 2 (S. 200). 
23 In ihr spiegelt sich wider, daß - bei aller Wichtigkeit der •Erfahrung" - sowohl das 
vorgegebene und nicht in die Erfahrung eingegangene Gebäude des Offenbarungsglaubens 
der Kirche wie auch die durchgängige intellektuelle Rechenschaft wesensnotwendig zur 
vollen Erfahrung gehört. Erst also wenn man Kirche und geistige Reflexion in den Be- 
griff der Erfahrung einbezieht, kann man zu einem Satz wie folgendem stehen: •Das 
Kriterium der Beurteilung (der Erfahrung) muß doch die Erfahrung selbst sein, nicht das, 
was viele Menschen auf vielerlei Weise anschließend oder auch überhaupt über die Er- 
fahrung sagen" (H. Waldenfels, Meditative Wege des Ostens, in: Christ in der Gegen- 
wart 24 [1972] Heft 26. 27). 



Einübung der Hoffnung 115 

auch heute ist, kann die moderne Fehlübersetzung des spätmittelalterlichen 
Traktats der •Wolke des Nichtwissens" zeigen. Dort wurde die Dimension 
des •Oben" systematisch zum •Innen" umgefälscht; der •Aufstieg zum 
Gipfel" umgebogen zur •Einkehr in die Mitte". Gerade dieser Traktat, 
der als Brücke zwischen östlicher und westlicher Meditation angeboten 
wird, definiert seine Grundhaltung als •intentional", als •nakid ententunto 
God", als nackte Intention auf Gott. Doch genau diese Haltung des ge- 
spannten Ober-sich-Hinausgehens (Ek-, nicht En-stase) wurde in der be- 
treffenden deutschen Übersetzung konsequent ausgemerzt24. 

Das Verstehensmodell von Liebe und Begegnung hilft auch, das Massen- 
angebot an Meditationsmethoden zu sichten. Abstrakte, apriorische Fest- 
legungen sind wohl kaum möglich. Zuviel hängt ab von konkreten Um- 
ständen und Menschen. Aber die Grunddynamik, an der sich die Christ- 
lichkeit entscheidet, ist eindeutig: Wo eine Meditation sich öffnet, wo sie 
den Menschen sensibilisiert für Fremderfahrung und Gespräch, wo sie viel- 
leicht sogar das Selbst-Überschreiten, die Ekstase der Gotteserfahrung ein- 
leitet, da öffnet sie sich zum Christentum, da wird sogar aus dem vorbe- 
reitenden Raum des Meditierens ein Leib der Glaubenserfahrung, in dem 
das Herz der Gottesbegegnung lebendiger schlagen kann. 

Das christliche Gespräch mit fremdartigen Angeboten an Meditation hat 
hier ein eindeutiges, wenn auch nicht immer leicht anzuwendendes Krite- 
rium: Alle Erfahrung muß sich dem unterordnen, was mit den Worten 
Liebe, Begegnung, Hingerichtetsein umschrieben wird. Liebe braucht Er- 
fahrung, aber wahre Liebe ist stets mehr als Erfahrung - das ist mit dem 
Satz Gregors des Großen gemeint, der zu einer Leitschnur der christlichen 
Meditation wurde: 

Die Liebe tritt ein, wo die Einsicht draußen bleibt. 
Dabei ist zu beachten, daß in der mittelalterlichen Terminologie mit •Lie- 
be" der Wissensaspekt gemeint war, während Erfahrung und Wissen zur 
•Einsicht" gehörten. 

Hoffnung als Feind oder als Hilfe des Meditierens 

In aller Identität bleibt also eine Differenz zwischen der Liebe als dem Ja 
des Willens und der Verstandes- und Erfahrungs-Einsicht. Hier hat die zu 
Beginn aufgezeigte dritte Dimension der Meditation, die Hoffnung, ihren 
Ort. Nach so gut wie allen fernöstlichen Zeugnissen gilt Hoffnung als ein 
Grundfeind des Meditierens. Daisetz T. Suzuki beruft sich dazu auf die 
zweite Grundwahrheit Buddhas: 

24 W. Massa (Hrsg.), Geleitwort von P. Dr. E.-Lassalle, Aus dem Englischen von George 
Willems, Die Wolke des Nichtwissens, Einführung und Text, Mainz 1974. 



Josef Sudbrack 116 

Verlange nicht nach den zukünftigen Dingen. Beschwere dich nicht 
mit der Phantasie25. 

Ein amerikanischer Zen-Buddhist hat deshalb sein Buch beziehungsreich 
•Abandon hope" genannt. Was bei Dante den Eingang zur Hölle ziert: 
•Ihr, die ihr hier eintretet, laßt alle Hoffnung fahren", wird bei Stone zum 
Schlüssel für den Himmel: 

Nur, wenn wir die Hoffnung auf die Zukunft aufgeben, können wir 
das Leben der Gegenwart erfahren . .. Hoffnung ist die andere Seite 
der Furcht. .. Entweder-Oder ist die Wurzel des Leidens, Weder- 
Noch ist Segen, ist Wahrheit. . .2a. 

Es geht hier nicht um ein Sich-Absetzen von fremden Meinungen, sondern 
um Verständnis des christlichen Meditierens. Dies nämlich ist nur möglich 
im Aufblühen der Hoffnung, des erwartenden, optimistischen Blicks in die 
Zukunft. 

Das Verstehensmodell von Liebe und Begegnung zeigt, daß Hoffnung 
die Differenz anzeigt und gleichsam ausfüllt zwischen dem willentlichen Ja 
der Liebe und der Wissens- oder Erfahrungs-Einsicht vom anderen. In hu- 
manen zwischenmenschlichen Beziehungen erfahren Liebende in aller 
Identität den Abstand zueinander. Sie wissen sogar, daß jeder Abstand 
gepflegt werden muß und nur überbrückt werden darf durch Loslassen des 
eigenen Erkennens und Fühlens und Vertrauen auf die Freiheit des ande- 
ren. Das gleiche erlebt der christliche Gott-Erfahrene mit Gott. Weil er auf 
Gott nicht nur im Jetzt der Begegnung, sondern auch in die Zukunft der 
Geschichte hinein vertraut, wird dieses Vertrauen zur Hoffnung. Die Hoff- 
nung aber schlägt sich innerhalb der menschlichen Erfahrung zweifach nie- 
der. Einmal ist der Hoffende erfüllt von der Zusage seines Gegenübers, 
und er soll sich auch bemühen, daß dieses Wort der Zusage ihm zum Erle- 
ben wird. Hierhin gehören die •Meditationsmethoden". Aber zugleidi 
muß der Hoffende die Sicherheit und das Manipulieren aufgeben, muß 
das Vertrauen auf eigene Leistung loslassen, muß ganz und gar auf die 
freie Zuwendung des anderen bauen: •Was einer sieht, weshalb erhofft er 
es denn?" schreibt Paulus. Diese zweite Seite steigert sich in der christlichen 
Erfahrung bis zu dem hin, was man seit Johannes vom Kreuz die dunkle 
Nacht des Geistes nennt; und es ist ein unbeabsichtigtes, aber hartes Urteil, 
wenn P. Lassalle schreibt, daß er dieses Kriterium für wahre Gotteserfah- 

25 Erfülltes Leben aus dem Zen, Weilheim 1973, 58 f. Wie sehr für diesen immer noch 
wichtigsten Repräsentanten des Zen-Buddhismus in der Meditation kein Platz für Hoff- 
nung sein kann, geht daraus hervor, daß er gegen Ende seines Lebens diese Erfahrung 
nicht mehr der Mystik, sondern der strengen wissenschaftlichen Analyse und Beherrschung 
zuordnete. 
28 Justin F. Stone, The Way of Fidfillment... Abandon Hope, Albuquerque, 1974, 16-21. 



Einübung der Hoffnung 117 

rung im japanischen Zen nicht gefunden habe27. Die bleibende Spannung 
zwischen Licht und Dunkelheit, zwischen Erfüllung im Jetzt und Verhei- 
ßung für die Zukunft, zwischen Gegenwart und Erwartung, zwischen me- 
thodischem Erreichenkönnen und loslassendem Erwarten ist das Herz des 
christlichen Meditierens. In dieser Spannung liegt die Kraft, die wie von 
selbst aus der Meditation zur Aktivität in die Zukunft hineintreibt - doch 
das ist hier nicht darzustellen. 

Vollzogen aber wird die Spannung in der Grundgestalt der Meditation, 
wenn nämlich der Meditierende sich zur Wirklichkeit Gottes hinwendet, 
die ihm in Jesus Christus offenbar wird. Diese Beziehungserfahrung um- 
schließt beides: Gegenwartserleben und Übersteigen dieser Erfahrung in 
Gottes Freiheit hinein. In der menschlichen Affektivität schlägt sich diese 
Dialektik zwischen Erfahren und Nicht-Erfahren, zwischen Gegenwart und 
Zukunft, zwischen Methode und Freiheit nieder als Hoffnung. Hoffnung ist 
nicht nur Unterscheidungsmerkmal, sondern auch innere Dynamik des 
christlichen Meditierens: Im methodischen Streben nach Erfahrung wird 
realisiert, daß der Gipfel jenseits aller Methode liegt; in der jetzigen 
Geisterfahrung wird zugleich das Angeld auf die Zukunft, die Hoffnung, 
die nicht manipulierbare Freiheit miterfahren. So schreibt Paulus (frei 
übersetzt): 

Wir besitzen die Erstlingsausgabe des Geistes in uns, das Angeld des 
Zukünftigen - aber gerade deshalb seufzen wir in unserem Inneren 
auf das volle Offenbarwerden der Sohnschaft, des Angenommenseins 
vom Vater. 
Wir besitzen die Liebe Gottes, die durch den Geist in unsere Herzen 
ausgegossen ist - aber gerade deshalb wachsen wir in der Hoffnung, 
die standhaft ausharrt und nicht enttäuscht. 

27 Zcn-Buddhismus, Köln 21972, 357. 




