
Gebet • ein vernachlässigtes Thema der Theologie: 
Josef Imbach OFMConv., Rom 

Das Fragezeichen im Titel dieser Überlegungen1 hat keineswegs rhetori- 
schen Charakter, sondern ist sehr ernst zu nehmen. Zwar rufen die Bischöfe 
in ihren Hirtenbriefen und die Seelsorger in ihren Predigten immer wieder 
zum Gebet auf, und die Verlagshäuser bieten in jedem neuen Katalog 
reihenweise praktische Gebetshilfen an: Gebete für junge Menschen, für 
Kranke, für die Familie, für den Gottesdienst. Aber dieser äußere An- 
schein trügt; denn was weithin vernachlässigt wird, ist eine dogmatisch 
sauber durchdachte und pastoral verantwortbare Begründung des Gebets. 

1. Kurze Bestandsaufnahme 

Die Konzilsdokumente und Synodentexte bestätigen das eben Gesagte 
gleicherweise wie die weitaus meisten neueren Gesamtdarstellungen des 
christlichen Glaubens und Handelns. Anhand eines repräsentativen Quer- 
schnittes läßt sich das leicht dokumentieren. 

Gemäß dem •Index terminologicus" des dritten Konzilsbandes des 
LThK kommen die Begriffe •orare", •orans" und •oratio" immerhin 
80 mal vor; das Sachregister bringt 18 Verweise2. Aber dieser wortstatisti- 
sche Befund täuscht. Bei genauem Hinsehen handelt es sich ausnahmslos 
um nüchterne Feststellungen über den Nutzen des Gebets, oder aber um 
gütige Ermahnungen und nachdrückliche Aufforderungen, privat, öffent- 
lich, innerhalb der Familie und in ökumenischen Gottesdiensten, ja über- 
haupt •ohne Unterlaß" (1 Thess 5, 17) zu beten3. Die Ordensleute werden 
angehalten, •den Geist des Gebetes und das Gebet selbst aus den echten 
Quellen der christlichen Frömmigkeit zu schöpfen und mit beharrlichem 
Eifer zu pflegen"4; während es von den Priestern heißt, sie würden das 
Lob und die Danksagung der Eucharistie zu den verschiedenen Tages- 
zeiten fortsetzen, •wenn sie das Stundengebet verrichten"5. 

1 Bei diesem Beitrag handelt es sich um Thesen, die ich im Dezember 1977 anläßlich des 
Habilitations-Kolloquiums an der Theologischen Fakultät Luzern vertreten habe. Der 
etwas unmittelbare Redestil wurde für die Drucklegung beibehalten. 
2 LThK, Bas Zweite Vatikanische Konzil. Dokumente und Kommentare, Bd. 3, Freiburg 
1968, 742, 749. 
3 Sacrosanctum Concilium, Nr. 12; vgl. Apostolicam actuositatem, Nr. 11; Unitatis 
redintegratio, Nr. 8; Lumen gentium, Nr. 15. 
4 Perfectae caritatis, Nr. 6; vgl. Nr. 3. 
5 Presbyteromm ordinis, Nr. 5; vgl. Nr. 18. 



Gebet - ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 119 

Kleine Zwischenfrage: Was aber ist zu tun, wenn jemand die hier zu 
Grunde liegenden Voraussetzungen - Notwendigkeit und Nutzen des 
Gebets - nicht teilt? Oder wenn ein Priesteramtskandidat erklärt, mit 
dem Breviergebet könne er nichts anfangen? Soll man darauf antworten, 
man •müsse halt einfach" beten und sich an die Vorschriften halten? Die 
Frage mag hier als solche stehenbleiben. Für uns ist augenblicklich die 
Feststellung von Bedeutung: Das Konzil hat das Gebet nicht thematisiert; 
es hat sich, aus welchen Gründen auch immer, den damit verbundenen 
Fragenkomplex ausgespart. Es gibt pastorale Ermahnungen und wohlwol- 
lende Ratschläge, ohne an die Notwendigkeit einer theologischen Begrün- 
dung zu denken. Doch gerade die ist heute gefragt. Die Not des Betens 
wird nicht dadurch behoben, daß man von seinem Segen spricht. Noch so 
gut gemeinte Appelle an den Willen reden an der eigentlichen Krise der 
Frömmigkeit vorbei. 

Hinsichtlich der Synoden im deutschen Sprachraum werfen wir zunächst 
einen kurzen Blick auf das Dokument Gebet, Gottesdienst und Sakramente 
im Leben der Gemeinde der Synode der Diözese Basel0. Dort werden zwar 
einige Gründe für die Gebetskrise ausdrücklich genannt, und es findet 
sich auch ein indirekter Hinweis auf eine Korrelation zwischen Gebetskrise 
und Glaubensschwierigkeiten (vgl. Nr. 9. 3). Die naheliegenden Konse- 
quenzen zieht die Synode dann aber doch nicht. Statt auf den Zusammen- 
hang von Glaubensschwund und Gebetsnot näher einzugehen, fordert der 
Text kurzerhand eine lebendige Gebetserziehung (vgl. Nr. 9. 7), die doch 
wohl zunächst von jenen erteilt wird, die selbst Schwierigkeiten mit. dem 
Gebet haben, den Eltern (Nr. 9. 8). Die Synode gibt zwar eine Begründung, 
warum wir beten (vgl. Nr. 2. 2), ohne aber die eigentlichen theologischen 
Schwierigkeiten zu nennen, die sich für den Gegenwartsmenschen ergeben. 
Auf diese werden wir noch zurückzukommen haben. - Ähnliches gilt für 
die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. 
Anhand des sorgfältig erarbeiteten Sachregisters der offiziellen Gesamt- 
ausgabe der Texte7 läßt sich mühelos feststellen, daß die Synode die 
Gläubigen zwar verschiedentlich zum Gebet auffordert, aber zum Pro- 
blemkreis selbst, zu den Grundlagen des Gebets, zum theologischen und 
pastoralen Kontext, in welchen es hineinzustellen ist - darüber findet 
sich nichts. Man hat sozusagen versucht, einen Hut an eben der Stelle auf- 
zuhängen, wo kein Haken vorhanden ist. Eines allerdings muß man der 
Synode zugute halten. Sie war sich der Schwierigkeiten bewußt und hat 
deshalb in ihrem Beschluß über die Orden und andere geistliche Gemein- 

6 Gebet, Gottesdienst und Sakramente im Leben der Gemeinde, Solothurn, 1975. 
7 Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschlüsse der 
Vollversammlung, Freiburg 1976. Das folgende Zitat S. 568. 



Josef Imbadi 120 

Schäften diese sehr realistisch •zu einer Neubegründung des Gebetes auf- 
gefordert, da viele den Zugang zu ihm verloren haben" (Nr. 3. 1.5). 

Vielleicht haben die Synodalen gut daran getan, nicht einfach die Theo- 
logen damit zu beauftragen. Denn manche von ihnen wissen so viel von 
Gott zu berichten, daß sie dann keine Zeit mehr finden, sich zu überlegen, 
wie man heute noch mit Gott reden kann. Natürlich soll das nicht als Ver- 
unglimpfung verstanden werden; entscheidend ist ja nicht, was ein Theo- 
loge über das Gebet schreibt, sondern ob und wie er betet. Doch hinsichtlich 
unserer Fragestellung können wir nun einmal nicht verschweigen, daß 
zahlreiche Gesamtdarstellungen des christlichen Glaubens und Handelns 
den Leser in seinen Schwierigkeiten, die er mit dem Gebet hat, allein 
lassen. 

Zu nennen wäre hier Kardinal Ratzingers Einführung in das Christen- 
tum (München 1968), in der sich zwar verschiedentlich Hinweise und 
Andeutungen zum Thema Gebet finden, ohne daß der Verfasser aber 
näher darauf einginge. 1974 erschienen gleich drei umfangreiche Werke, 
welche sich mit der christlichen Existenzweise auseinandersetzen, ohne 
dabei das Gebet ausdrücklich zu berücksichtigen: der von J. Hütten- 
bügel herausgegebene Band Gott - Mensch - Universum (Graz/Wien/ 
Köln), J. Zinks Erfahrung mit Gott. Einübung in den christlichen Glauben 
(Stuttgart) und H. Küngs Christ sein (München). Im Hinblick auf das 
letztere Werk muß allerdings um der Wahrhaftigkeit willen gesagt 
werden, daß Küng sich dieser Lücke bewußt ist und einen Grund für das 
Fehlen eines eigenen Abschnitts über Glaube und Gebet angibt8. In zwei 
weiteren neueren Veröffentlichungen kommt das Gebet ebenfalls nicht zur 
Sprache: in H. Thielickes Mensch sein • Mensch weiden. Entwurf einer 
christlichen Anthropologie (München 1976) und in K. Rahners Grundkurs 
des Glaubens (Freiburg 1976). Vielleicht ließe sich darüber diskutieren, ob 
einige von diesen Entwürfen nicht auch als Traktat über das anonyme Ge- 
bet ausgelegt werden könnten. Sehr zu denken aber gibt es, daß der von 
G. J. Dyer herausgegebene amerikanische katholische Katechismus (An 
American Catholic Catechism, dt. u. d. T. Ein katholischer Katechismus, 
München 1975) sich zu unserem Thema praktisch ausschweigt. Nur ganz 
kurz wird etwas gesagt über die Anbetung Gottes. 

Nochmals sei betont: Man kann ein Buch nicht nach dem beurteilen, 
was nicht drin steht; hier geht es lediglich darum zu zeigen, daß, wenn dem 
ersten Thessalonicherbrief zufolge schon das ganze Leben Gebet sein soll 
(1 Thess 5, 17), man diesem in der Theologie dann doch nicht den ent- 
sprechenden Platz einräumt. Zudem haben einige der hier erwähnten 

8 Vgl. H. Küng, Christ sein, München 1974, 672, Anm. 80. 



Gebet - ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 121 

Autoren sehr wichtige und tiefe Schriften über das Gebet verfaßt; die 
Tatsache, daß sie dann aber in einem Gesamtentwurf des Glaubens doch 
nicht davon sprechen, leistet der Ansicht Vorschub, daß es sich da um etwas 
handle, was nicht unbedingt in die Mitte christlicher Existenz gehöre. 

Zudem befinden sich die genannten Verfasser sogar in bester Gesell- 
schaft. Duns Scotus beispielsweise hat uns keinen Traktat über das Gebet 
hinterlassen; er kommt stets nur indirekt darauf zu sprechen, um gewisse 
Spitzfindigkeiten in anderen Zusammenhängen zu lösen, etwa ob die 
Heiligen unser Gebet erhören würden; Thema sind dann die Heiligen. 
Auch Bonaventura würde schwerlich verstehen, weshalb sich denn die 
Dogmatiker über das Gebet den Kopf zerbrechen sollten; für ihn handelt es 
sich da um eine Sache der Spiritualität. Das kleine Werk De triplici via, 
in dem er ausführlich über die •oratio" schreibt, gehört zu seinen mysti- 
schen Schriften. 

Die Frage ist nur: Darf das Thema in unserer Zeit in einer Darstellung 
des christlichen Glaubens fehlen? Wird dann nicht, einfach etwas aus- 
geklammert, was früher gar keiner eigenen Behandlung bedurfte, weil es 
ja - im Gegensatz zu heute - mehr oder weniger selbstverständlich war? 
Hat sich nicht gerade hinsichtlich des Gebetes auch unter den Gläubigen 
selbst eine völlig veränderte Situation ergeben, die es einfach nicht mehr 
erlaubt, den Sinn des Gebetes vorauszusetzen - von der Notwendigkeit 
noch gar nicht zu reden? Manche Theologen jedenfalls scheinen diesen 
Eindruck, daß das Gebet nicht das Selbstverständliche sei und man davon 
reden müsse, tatsächlich zu haben. Das dogmatische Standardwerk Myste- 
rium salutis mit seinen über sechstausend Seiten widmet immerhin sechs 
davon, also genau ein Promille, dem Thema Gebet. Sehr viel ausführlicher 
befassen sich damit der einst zu Unrecht vielgeschmähte Holländische 
Katechismus, ebenso wie das immer noch zu Recht vielgerühmte Neue 
Glaubensbuch (Freiburg 1973) und der Evangelische Erwachsenenkate- 
chismus (Gütersloh 1975). Theologisch behandelt auch W. Kasper in seiner 
Einführung in den Glauben (Mainz 1972) unsere Frage. 

Diese knappe (nicht vollständige) Bestandsaufnahme zeigt: das Gebet 
ist ein vernachlässigtes Thema der Dogmatik. Sollte man es vielleicht eher 
der Spiritualität oder dem christlichen Handeln zuordnen? Damit jedoch 
würde die bestehende Gebetskrise nicht gelöst. Erst wenn einmal die 
Frage nach dem •Ort" des Gebetes innerhalb der Glaubenslehre beant- 
wortet ist, wird es für die Gläubigen leichter sein, wiederum eine gewisse 
Unbefangenheit gegenüber dem Beten zu erlangen. 

Indem wir nach den Gründen der heutigen Gebetskrise suchen, werden 
wir vermutlich auch zu dem Ort vordringen, an welchem das Gebet als 
Thema der Dogmatik zu behandeln ist. 



Josef Imbach 122 

2. Hindernisse und Schwierigkeiten 

Die gegenwärtigen Hindernisse und Schwierigkeiten hinsichtlich der 
Möglichkeit zu beten sind sehr unterschiedlicher Art. Wir müssen uns 
hier notgedrungen mit einigen Stichworten begnügen. 
a) Da sind einmal Schwierigkeiten psychologischer Natur, beispielsweise 
Zerstreuungen. Damit brauchen wir uns nicht auseinanderzusetzen, da sie 
nicht eigentlich die Theologie berühren. Das gleiche gilt für sprachliche 
Hindernisse, etwa wenn manche Gebetstexte unserer Liturgie als Fremd- 
sprache empfunden werden: Gettogebete, von Theologen für Theologen 
verfaßt, die nicht mit dem Erfahrungsbereich der Gottesdienstbesucher 
korrespondieren. Daß eine hektische Atmosphäre das Gebet erschwert 
und ein oberflächlicher Lebensstil es verunmöglicht, hat mehr mit der 
Gebetstechnik als mit theologischen Überlegungen zu tun. 
b) Hinsichtlich unserer Problematik scheinen eher schon jene philoso- 
phischen Hindernisse weiterzuhelfen, die uns spätestens seit Kant arg 
zu schaffen machen. Wenn das Dasein Gottes nicht bewiesen werden 
kann, dann stellt sich dem Betenden sehr wohl die Frage, ob Gott tat- 
sächlich gegenwärtig ist, oder ob er ihn sich nur gegenwärtig vorstellt. 
Die Schwierigkeit erhöht sich noch, weil ja Gott erfahrungsgemäß nicht 
direkt antwortet, wenn der Mensch ihn anredet. Aufschlußreich ist hier 
ein kurzer Passus aus Kants Die Religion innerhalb der Grenzen der 
bloßen Vernunft: •Ein herzlicher Wunsch, Gott in allem unserem Tun 
und Lassen wohlgefällig zu sein, d. i. die alle unsere Handlungen beglei- 
tende Gesinnung, sie, als ob sie im Dienste Gottes geschehen, zu betrei- 
ben, ist der Geist des Gebets, der ,ohne Unterlaß' in uns stattfinden kann 
und soll. Diesen Wunsch aber in Worte und Formeln einzukleiden, kann 
höchstens nur den Wert eines Mittels zu wiederholter Belebung jener 
Gesinnung in uns selbst bei sich führen, unmittelbar aber keine Beziehung 
aufs göttliche Wohlgefallen haben, eben darum auch nicht für jedermann 
Pflicht sein"9. Wir werden im nächsten Abschnitt auf die Folgen dieser 
Auffassung zurückzukommen haben, da sie die Grundlage jenes Gebets- 
verständnisses bilden, das wir bei W. Bernet und D. Solle vorfinden. 

Unter den philosophischen Schwierigkeiten bezüglich des Betens wären 
neben den Einwänden der traditionellen Religionskritik auch jene der 
modernen Sprachphilosophie zu nennen, wie sie im Anschluß an den 
ersten Wittgenstein vor allem vom Wiener Kreis, von M. Schlick und R. 
Carnap und, im angelsächsischen Sprachraum, u. a. von A. J. Ayer und 
A. Flew vorgebracht wurden. Diese griffen Wittgensteins Unterscheidung 

9 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, in: Ges. Werke 
(Hg. W. Weischedel), Bd. 8, Wiesbaden 1956, 870 f. 



Gebet - ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 123 

von sinnvollen und sinnlosen Sätzen auf und qualifizierten metaphysische 
Aussagen, die empirisch weder verifizierbar noch falsifizierbar sind, als 
sinnlose Behauptungen. Wendet man einen derartigen logischen Positivis- 
mus auf die religiöse Sprache an, dann müssen alle theologischen Sätze (die 
immer auch Bekenntnissätze sind: •Gott existiert", •Gott ist gut" usw.) als 
sinnlos gelten. Wenn aber schon die Rede von Gott keinen Sinn hat, dann 
gilt das um so mehr für die Rede mit Gott, nämlich das Gebet. 

Kritisch sei dazu gleich bemerkt, daß die Unterscheidung zwischen ana- 
lytisch-konstatierender und bekennender Rede durchaus berechtigt ist; 
ungerechtfertigt hingegen ist es, letzterer den Sinn abzusprechen. Denn 
dabei geht man doch stillschweigend von der Voraussetzung aus, die 
Wirklichkeit sei auf den rein empirischen Bereich einzuschränken. Rätsel- 
haft bleibt bloß, aufgrund welcher Kriterien man sich dazu berechtigt 
glaubt. Bildlich ausgedrückt: Hier werden die Regeln fürs Fußballspiel 
auf einem Schachbrett angewandt. Gegen eine solche, sehr willkürliche 
Verengung und Verkürzung der Wirklichkeit auf den empirischen Bereich 
ließe sich mit einem Satz von Husserl argumentieren: •Wer mehr sieht, 
hat recht"10. 
c) Schwierigkeiten beim Beten ergeben sich auch seitens der Naturwissen- 
schaften, insofern ein kausal-mechanisches und rein zweckbezogenes Den- 
ken die Rechnung ohne die •Arbeitshypothese Gott" macht. Konkret: 
Wenn in der Medizin in den letzten fünfzig Jahren mehr Entdeckungen 
gemacht wurden als in der Zeit von Hippokrates bis zu Claude Bernard, 
dann kann ein solches Faktum nicht ohne Einfluß bleiben auf die mensch- 
liche Bewußtseinsbildung; das Anzünden von Votivkerzen geht zurück 
und die Konsultation der Ärzte nimmt zu. Analoges gilt für alle Fragen der 
praktischen Welt- und Lebensbewältigung. Warum also Gott im Gebet 
danken, wenn uns - uns selbst - etwas gelungen ist? Warum ihn um 
Hilfe bitten, wenn etwas schiefgeht? Sind das nicht bloß Restbestände 
eines magischen Denkens? 
d) Damit sind wir bei den Schwierigkeiten theologischer Art. Meist muß 
hier gerade das Bitt- und Fürbittgebet herhalten; es erscheint manchen 
als Alibi für verpaßte Chancen und vertane Gelegenheiten. Man be- 
hauptet etwa, es diene vor allem dazu, Gott vorzuschlagen, wie er unsere 
guten Ideen verwirklichen solle, weil wir selbst dazu zu bequem oder zu 
unfähig oder gar beides zusammen seien. Oder man sieht im Bittgebet 
ein magisches Zaubermittel - do ut des -, mit dem der Mensch versuche, 
Gott unter Druck zu setzen. Andere können nicht zu Gott beten, weil 

10 Ohne Stellenangabe zit. bei B. Casper, Die Unfähigkeit zur Gottesfrage im positivi- 
stischen Bewußtsein, in: J. Ratzinger (Hg.), Die Frage nach Gott, Freiburg 1972, 27-42; 
hier: 35. 



Josef Imbach 124 

die Vorstellung, die sie von ihm haben, kein Gebet erlaubt: Gott als 
Rächer und Richter, als machtvoller Neider oder neidischer Macher - 
eben ein Gott, der, wenn man ihn schon nicht hassen darf, auf jeden Fall 
zu fürchten ist. Tilmann Mosers große Auf- und Abrechnung Gottesver- 
giftung (Frankfurt 1976) oder Fritz Zorns posthum veröffentlichte Auto- 
biographie Mars (München 1977) - beide Autoren gehören der mittleren 
Generation an - zeigen, daß so manches, was sich unter Theologen von 
selbst versteht, eben doch noch ein sehr vitales Problem für viele darstellt. 
Natürlich bildet weder die Karikatur Gottes noch die Verzerrung des 
Gebetes ein Kriterium zur Beurteilung beider. 

Theologisch und für unsere Frage eminent wichtig scheint aber die Tat- 
sache, daß der Gegenwartsmensch nur sehr schwer fähig ist zu der Erfah- 
rung, daß Gott die Welt hält und erhält, und daß auch gläubige Menschen 
von ihrem Gebet allenfalls das Echo der eigenen Stimme zu hören ver- 
meinen - als sprächen sie gegen eine Wand. 

Die alte und durch die Schrift gestützte Erkenntnis der •negativen 
Theologie", daß nämlich Gott immer größer ist als alles, was von ihm 
gedacht und gesagt werden kann und deshalb ein verborgener Gott 
bleibt, ist vielleicht erst in unserer Zeit so richtig radikalisiert worden; 
aus dem verborgenen Gott wurde für viele ein abwesender Gott, von 
dem man nicht so genau wissen kann, ob er noch lebend oder schon tot 
ist. Auch für den Gläubigen ist Gott verborgen, und nicht nur im Sinne 
der Unsichtbarkeit; denn selbst in seiner Offenbarung bleibt er ja noch 
verhüllt (Gottes Offenbarung ist geglaubte Offenbarung!) und so im 
eigentlichen Wortsinn frag-würdig. Diese Erkenntnis scheint von der 
Erfahrung gestützt zu werden, daß Gott, der nach dem Zeugnis der Schrift 
so oft zum Menschen gesprochen hat, um so eisiger schweigt, je mehr 
der Mensch in die Weltwirklichkeit eindringt. Oder anders herum: Der 
Mensch ist nicht mehr fähig, Gott sprechen zu hören. 

Die bisherigen Ausführungen erlauben den Schluß: Die Krise des 
Gebetes oder gar die Unmöglichkeit dazu hängt letztlich mit den Schwie- 
rigkeiten des Glaubens an Gott und an sein Wirken in der Schöpfung 
eng zusammen. Wenn der Dogmatiker vom Gebet spricht, darf er auf 
keinen Fall ein naives, unaufgeklärtes Glaubensbewußtsein voraussetzen. 

3. Gebet als Selbstreflexion? (W. Bernet; D. Solle) 

Verschiedene Theologen haben sich angesichts der Gebetsschwierigkeiten 
des Gegenwartsmenschen um eine Neuinterpretation des Gebetes be- 
müht. Zwei besonders charakteristische Versuche sollen im folgenden 
kurz vorgestellt werden, jene der Protestanten W. Bernet und D. Solle. 



Gebet - ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 125 

In seiner Studie Gebet11 knüpft Bernet, ausgehend von Kant, konse- 
quent bei der menschlichen Erfahrung an und fragt: •Schließt aber ein 
Einsetzen bei der Erfahrung nicht das Beten als ein Element gerade sote- 
riologischen Denkens aus? Sicher, Beten im üblichen Sinne, Beten als 
Gespräch zwischen Ich und göttlichem Du erübrigt sich. Da aber die Erfah- 
rung Reflexion postuliert, da im weiteren dieses Postulat in einem beson- 
deren Denkakt eingelöst wird, der durchaus künstlich eingeübt werden 
muß, wird die Frage laut, wie denn ein solcher Denkakt zu benennen 
sei. Ich nenne ihn Beten." Beten wird so zu einem •eminent analytischen 
Vorgang"; ist •Einübung auf die Reflexion der Erfahrung", ein •Bildungs- 
vorgang"; •Beten hat den Sinn, den Menschen Gegenwart bestehen zu 
lassen". Eine zweite Funktion des Betens ist nach Bernet das Erzählen12, 
so daß die Frage Monolog mit Gott oder Dialog mit sich selbst schon 
falsch gestellt ist. Denn: •Beten dialogisiert nicht und monologisiert nicht. 
Beten erzählt. . .. Wie ein guter Erzähler, ohne nach dem Zuhörer und 
seinen Reaktionen zu schielen." Die Definition vom Beten als Einübung 
auf die Reflexion der Erfahrung ist demnach zu erweitern: •Beten übt 
solche Reflexion ein, indem es erzählt, episch formt und gestaltet, was 
das Denken von der Erfahrung vernimmt." Das führt zu einer dritten 
Funktion des Betens, die Bernet als Situieren bezeichnet13. Wenn Beten 
reflektierte Erfahrung erzählt, weist es auf die Grundsituation des Men- 
schen, welche dieser als •Geheimnis" erkennt, denn •die Erfahrung 
kommt nicht zu einem letzten ,Gegenüber', aber trifft in sich, indem sie 
auf ihre Endlichkeit reflektiert, auf Geheimnis." Beten führt so hin zum 
Staunen, in dem alles Reden erstirbt. 

Abgesehen von theologischen Vorbehalten (auf die noch zurückzukom- 
men sein wird) erhebt sich gegenüber diesem Gebetsverständnis ein wei- 
terer Einwand: Beten wird hier so eng mit der Reflexion verkoppelt, ja 
ihr praktisch gleichgesetzt, daß folgerichtig die Aktion zu kurz kommt. 
Umgekehrt muß dann gelten: Handeln kann nie zum Gebet werden, weil 
ja die spezifische Form des Gebetes nicht etwa das Drama (Dialog; Mono- 
log), sondern das Epische (Erzählen) ist14. Trotz aller Betonung der Er- 
fahrung zeigt ein solches Beten kaum noch Welt-, sondern nur noch Selbst- 
bezug. Wenn der Vorwurf, daß Gebet den Menschen von den diesseitigen 
Aufgaben ablenke, je voll ins Schwarze getroffen hat, dann eben bei 
dieser unkonventionellen Neuinterpretation. 

11 W. Bernet, Gebet (= Themen der Theologie, Bd. 6), Stuttgart und Berlin 1970. Die 
folgenden Zitate: 90, 114, 138, 139, 115. 
12 Die folgenden Zitate: ebd. 137, 138. 
13 Zitate: ebd. 151, 152. 
14 Vgl. ebd., 136, 130. 



Josef Imbach 126 

Gegen ein Gebet, das bei der Reflexion über Information steckenbleibt 
und sich im Staunen erschöpft, wendet sich in verschiedenen ihrer Schriften 
D. Solle. Ihrer Ansicht nach hat die Reflexion Impulse für die Praxis zu 
vermitteln. Reflexion, die ihren Ausgang von der Welt und den gesell- 
schaftlichen Verhältnissen nimmt, muß an diese rückgekoppelt bleiben. 
So wird Weltflucht verunmöglicht. Gerade dem Bittgebet, das bei Bernet 
gegenstandslos wird, kommt bei Solle eine Vorzugsstellung zu, wobei es 
auch bei ihr nicht ohne gewaltsame Uminterpretation abgeht. Program- 
matisch in dieser Hinsicht scheint ihr Aufsatz Das entprivatisierte Gebet. 
Eine der Kernstellen sei hier angeführt: •,Für die Hungernden' abstrakt 
und weltlos beten heißt, schweigen darüber, daß wir alle außerordentlich 
an ihrem Hunger verdienen, heißt verdrängen dessen, daß sich wesent- 
liche Anstrengungen unserer Wirtschaft und Politik darauf richten, diesen 
Hunger als das große Geschäft des Jahrhunderts zu erhalten. . .. Eine 
Voraussetzung des aufgeklärten Gebetes ist, anders als vielleicht früher, 
die Information. Wir können für einen einzelnen Menschen, auch für 
uns selber, heute nicht beten, wenn wir uns nicht genau Rechenschaft geben 
über die psychischen und sozialen Ursachen seiner Probleme und Schwie- 
rigkeiten: ein Gebet, das eben diese grundlegende Information nicht ein- 
bezieht, verstößt gegen die Aufmerksamkeit der Liebe, und die Informa- 
tionsmöglichkeit schließt hier wie auch anderwärts Informationspflicht 
ein 15. 

Wiederholt kämpft Solle gegen die Alibi-Funktion des Bitt- und Für- 
bittgebets an, indem sie aktuelle Ereignisse kritisch beleuchtet: •Ein 
schönes Beispiel für praktischen Theismus als Rechtfertigung der Verhält- 
nisse in den Kirchen ist die Vietnam-Diskussion: man darf in den Kirchen 
zwar beten für Vietnam - man darf sich also theistisch ohnmächtig ver- 
halten; die atheistischen Verhaltensformen aber, die Information, die 
Diskussion und der Protest, werden aus den Kirchenräumen vertrieben"16. 
Aus Sorge, Gebet könne vom praktischen Engagement abhalten (wie weit 
sie begründet ist, sei hier dahingestellt) schlägt das Pendel auf die ent- 
gegengesetzte Richtung hin aus: Handeln statt Beten, und Reflexion ohne 
Invokation. Indessen sind sich aber auch die Verfechter des •traditionel- 
len" Gebetes, die dieses als Hinwendung zu Gott verstehen, bewußt, daß 
Beten auf Verwirklichung drängt. Im Holländischen Katechismus und 
im Evangelischen Erwachsenenkatechismus jedenfalls wird das Gebet im 

15 D. Solle, Das Recht ein anderer zu werden, Neuwied und Berlin 1971, 133 f. 
18 D. Solle, Gibt es ein atheistisches Christentum?, in: Merkur 23 (1969) 40. Wir kön- 
nen hier nur stichwortartig auf Sölles Gebetsverständnis eingehen. Vgl. die ausführ- 
liche Studie von S. Hausammann, Atheistisch zu Gott beten? Eine Auseinandersetzung 
mit D. Solle, in: Evangelische Theologie 31 (1971) 414-436. 



Gebet - ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 127 

Zusammenhang mit dem GlaubensvoMzMg der Kirche behandelt. Das 
gleiche gilt für die Synode der Diözese Basel und das Neue Glaubensbuch, 
wobei letzteres sich ausdrücklich der Frage •Gebet als Weltflucht?" stellt. 
Man wird außerdem behaupten dürfen, daß viele Menschen sich für andere 
einsetzen nicht obwohl, sondern weil sie beten. 

Das Gebetsverständnis von D. Solle hingegen scheint erheblich von 
dieser Auffassung zu differieren, insofern die Karikatur des Bitt- 
gebetes den Maßstab für seine Beurteilung abgibt. Bittgebet und Gebet 
überhaupt werden deshalb auf eine Formel gebracht, die drei Stufen ein- 
schließt: Information, Reflexion, Aktion. Das wichtigste und - das sei 
schon jetzt gesagt - unverzichtbare Element aber, die Hinwendung zum 
persönlichen Gott, wie sie in der Du-Anrede zum Ausdruck kommt, fehlt. 
Von zahlreichen Äußerungen sei dafür nur ein Abschnitt aus dem Politi- 
schen Nachtgebet in Köln zur Illustration herangezogen: •Der Mensch teilt 
gerade im Gebet, in der Fürbitte, ja nicht etwas mit; er sagt ja Gott 
nicht etwas, was dieser bisher noch nicht gewußt hat. Im Gebet spricht 
sich der Mensch selber aus im Angesicht Gottes. Er spricht sich aus in 
seinem Schmerz über das noch abwesende Reich Gottes, er spricht seine 
Hoffnung auf dieses Reich aus. Wo sich der Mensch so ausdrücken kann, 
wo er sich so formulieren kann, da ist eigentlich schon der erste Schritt 
zur Heilung getan; da fühlt er sich umgriffen, und seine Hoffnung wird 
gewahrt. Und da - und das vor allem - übernimmt er die Sache Gottes als 
seine eigene. Das Gebet ist Ausdruck dafür, daß das Reich Gottes mich 
angeht"17. Solches Beten geschieht zwar vor Gott (wobei noch einmal zu 
untersuchen wäre, was •Gott" hier meint), aber es richtet sich nicht mehr 
an Gott. Im Grunde erweist sich solches Beten als Selbstreflexion und 
Selbstauslegung des Menschen. Denn Gott läßt sich nicht •als alten Magier 
benutzen, von dem man was erreichen kann"18. In seltsamem Widerspruch 
zu diesem Satz steht allerdings die kurz darauf folgende Behauptung: 
•Ein Beten, das nicht mehr zu bitten hat, mag vielleicht ein religiöses 
Ideal interpretieren - es ist zugleich unmenschlich, weil es nicht weltlich 
ist, weil es Gott und das Ich isoliert." 

Eine ähnliche logische Inkonsequenz unterläuft Solle im Politischen 
Nachtgebet. Wenn der Beter Gott nicht anruft, sondern lediglich sich selbst 
und seine Erwartungen ausspricht, muß man sich wundern, warum dann in 
manchen Gebetstexten doch wieder Anrufungen auftauchen wie •Herr, 
wir bitten dich, erhöre uns", oder •Herr, erbarme dich und vergib uns 

17 D. Solle, F. Steffensky (Hg.), Politisches Nachtgebet in Köln, Stuttgart und Mainz 
21969, 23; fast wörtlich auch in Das Recht ein anderer zu werden, 133 f. 
18 D. Solle, Gebet, in: Die Wahrheit ist konkret. Atheistisch an Gott glauben, Zürich 
o J. (= ex libris), 235. Das folgende Zitat: ebd., 236. 



Josef Imbadi 128 

unsere Schuld"19. Jedenfalls ist nicht einzusehen, warum man einen reinen 
Denkakt (Bernet) oder eine Analyse der gesellschaftlichen Verhältnisse 
und das daraus resultierende Engagement (Solle) plötzlich als Gebet be- 
zeichnen soll. Sowohl Bernet wie Solle interpretieren den Gebetsbegriff 
dermaßen gewaltsam um, daß von seinem ursprünglichen Sinngehalt kaum 
mehr etwas übrigbleibt. Dennoch sind diese beiden Deutungsversuche für 
viele Christen offenbar deshalb so überzeugend, weil sie sämtliche an- 
stehende Schwierigkeiten mit einem Schlag zu lösen scheinen: Gelöst wäre 
die quälende Frage, warum Gott nicht eingreift und nicht hilft, wenn 
Menschen in ihrer Not zu ihm schreien; ausgeschaltet wäre die Gefahr, 
daß einer seine Verantwortung für Welt und Gesellschaft Gott in die 
Schuhe schiebt; ein für allemal unmöglich geworden wäre es, Gott erst 
an den Grenzen unseres Könnens und in den Lücken unserer Erkenntnis 
anzurufen. 

Aber man muß auch die Konsequenzen sehen: Unmöglich wäre es, Gott 
als Du, als Person (was natürlich immer nur im analogen Sinn gemeint 
sein kann) anzurufen. Und daraus folgt wiederum: Ein Gott, an den 
man sich nicht mehr wenden kann, wird zur Un-Person, zum •Es", im 
besten Fall zu einer Chiffre oder Fiktion. Damit gelangen wir zu der 
paradoxen Feststellung, daß gerade bei Bernet und Solle, wo ausdrück- 
lich vom Gebet die Rede ist, ein Konstitutivum dieses Gebetes, und damit 
eigentlich das Gebet selbst, gar nicht zur Sprache kommt. Denn dieses an- 
gebliche Gebet vollzieht sich ja als reine Selbstauslegung' und Weltbe- 
sinnung. Diese hat in unserem Zusammenhang nur dann eine Bedeutung, 
wenn sie das eigentliche Gebet, die (wenigstens einschlußweise) Zuwendung 
des Menschen zu Gott nicht ersetzt, sondern von ihr ergänzt wird. Letzt- 
lich dreht sich alles um die Frage, ob Gott - sei es beim Bitt-, Lob-, 
Dank- oder Klagegebet - als Gegenüber des Menschen angesprochen 
werden kann. Wenn das nicht mehr der Fall wäre, dann allerdings 
müßten wir uns vom Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der der Gott 
Jesu Christi ist, abwenden und uns wiederum dem Gott der Philosophen 
zukehren - aber verdiente der dann noch den Namen jenes Gottes, der 
oft und auf verschiedene Weise durch die Propheten und schließlich durch 
seinen Sohn zu uns gesprochen hat (vgl. Hebr 1, 1 f.; Joh 14, 9)? 

4. Der •Ort" des Gebetes innerhalb der Theologie 

Die anstehenden theologischen Schwierigkeiten hinsichtlich des Gebetes 
können wir nur lösen, wenn wir es in den richtigen Zusammenhang hinein- 
stellen. Dabei haben wir bereits gesehen, daß der Alibi-Verdacht dadurch 
19 Politisches Nachtgebet in Köln, 25, 56; vgl. 41 f. 



Gebet • ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 129 

entkräftet wird, daß man vom Beten im Kontext des christlichen Han- 
delns spricht. Wie verhält es sich aber mit dem Einwand des nichterhörten 
Gebetes? Und wie läßt sich zeigen, daß Beten sich nicht mit Selbstreflexion 
identifizieren läßt? 

Es liegt nahe, bei einem der größten Theologen überhaupt, bei Thomas 
von Aquin, eine Anleihe zu machen. Dieser bezeichnet die Religion als eine 
der Gerechtigkeit nahestehende Tugend (virtus iustitiae annexa) und stellt 
seinen Traktat über das Gebet in eben diesen größeren Zusammenhang 
der Gerechtigkeit hinein20. Auch eingefleischte Thomisten werden zu- 
geben, daß uns das nicht weiterhilft. Denn am Ende des zweiten Teils 
unserer Ausführungen sind wir ja zu dem Ergebnis gekommen, daß die 
gegenwärtige Gebetskrise eine Manifestation der heutigen Krise des Got- 
tesglaubens ist. Wir haben behauptet, daß das weitverbreitete Unvermö- 
gen zum Gebet mit der empfundenen Abwesenheit Gottes in der Welt 
und den damit verbundenen Glaubensschwierigkeiten zusammenhängt. 
Das Gebet ist deshalb fragwürdig geworden, weil die Grundlage dazu, 
der Glaube an Gott, ins Wanken geraten ist. Eine dogmatische Theologie 
des Gebets wird also nicht mehr einfach Gottesverehrung und Gebet als 
Akt der Gerechtigkeit hinstellen können, sondern über die Voraussetzun- 
gen und Möglichkeitsbedingungen dieses Glaubens reflektieren müssen 
und anschließend die Konsequenz für das Gebet zu ziehen haben. Der 
erste Teil dieser Aufgabe wurde von der gegenwärtigen Fundamental- 
theologie, welche die traditionelle Apologetik abgelöst hat, mit guten 
Ergebnissen bewältigt. Nur hat man weitgehend vergessen, hinsichtlich 
des Gebetes die Folgerungen zu ziehen. Das geschieht, indem man es 
innerhalb der Glaubenslehre in Verbindung mit dem Glaubensakt selbst 
behandelt21. 

Dazu nur einige Hinweise. Die theologische Voraussetzung für die 
Rede vom Gebet ist demnach eine der Welt- und Selbsterfahrung des 
Menschen entsprechende Glaubensbegründung. Diese wird von den für 
den Gegenwartsmenschen relevanten Fragestellungen ausgehen müssen: 
jene nach dem Sinn seiner Existenz und der Zukunft der Welt, nach seiner 
Identität und seinem Ziel. Mit Ernst Bloch ausgedrückt: •Wer sind wir? 
Wo kommen wir her? Wohin gehen wir? Was erwarten wir? Was er- 
wartet uns?"22. Wenn die Fundamentaltheologie von der Offenbarung 
her erst einmal begründet (nicht bewiesen!) hat, daß und warum Gott die 
Antwort auf die Frage Mensch darstellt, und wenn es ihr ferner gelungen 

20 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theol., II, II, q. 83. 
21 Einen Entwurf in dieser Richtung hat O. H. Pesch, Sprechender Glaube, Mainz 1970. 
vorgelegt. 
22 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 1, Frankfurt 1973, 1. 



Josef Imbadi 130 

ist zu motivieren, daß und warum der Glaube des Menschen die Antwort 
bildet auf den an ihn ergangenen Anruf Gottes, dann erfahren auch 
die Fragen und Anfragen, die Klagen und Anklagen bezüglich des 
Gebetes gerade hier, an diesem theologischen •Ort", und nirgends sonst, 
eine Klärung. 

Zu diesem Zweck fragen wir uns zunächst: Was geschieht denn im 
Glaubensakt? Doch nichts anderes als die freie und bewußte und per- 
sönliche Zuwendung des Menschen zu Gott. Vorderhand also noch kein 
•Ich glaube, daß ...", sondern: •Ich glaube und vertraue dir". Empirisch 
nicht verifizierbare Glaubensinhalte können ja nur dann akzeptiert wer- 
den, wenn zuvor ein - begründetes! - Vertrauensverhältnis besteht. Wenn 
immer daher eine solche persönliche Zuwendung des Menschen zu Gott 
geschieht, komme diese nun ausdrücklich in Worten und im Bekenntnis 
oder einschlußweise in einer Haltung zum Ausdruck, dann müssen wir 
doch sagen: Hier ereignet sich ein Gebet, gewissermaßen in jener Kurz- 
form, auf die sich jedes Gebet zurückführen läßt: •Gott, ich vertraue dir." 
Und weil der Mensch ein sprachliches Wesen ist, scheint es nur folge- 
richtig, daß dieses vielleicht stumme und unausdrückliche Gebet nach 
sprachlicher Verwirklichung verlangt. Man könnte diesen Zusammenhang 
von Glaube und Gebet vielleicht so ausdrücken: Gebet ist die Außenseite 
des Glaubens; der Glaube aber die Innenseite des Gebetes. Oder mit 
einem Wort Martin Luthers: •Was ist der Glaube anders als eitel Gebet?". 
Wenn O. H. Pesch behauptet, der Glaube sei die •Urgestalt des Gebetes"23 

- und in diesem Sinn gibt es tatsächlich so etwas wie ein •anonymes" 
Gebet -, dann dürfen wir dem ergänzend hinzufügen: Gebet ist der 
Urakt des Glaubens. 

Die Skepsis gegenüber dem Bittgebet hat ihren Grund sicher auch darin, 
daß diese Zusammenhänge oft übersehen wurden. Die mit dem Bittgebet 
gegebenen Schwierigkeiten - das ungehörte Schreien des Menschen, und 
ein verborgener, abwesender, stummer Gott - mögen manche Theologen 
bewogen haben, das Gebet vom vertraulichen Anrufen Gottes in einen 
reinen Besinnungsakt umzubiegen. Wenn wir jedoch das Bittgebet (und 
jedes Gebet) in Verbindung mit dem Glaubensakt betrachten, dann ist 
es nur konsequent, so schwer das in der Praxis durchzuhalten ist, wenn 
die Bitte dem Vertrauen den Vortritt läßt. Jeder Bitte vorausgehen wird 
dann das vom Glauben getragene Jesuswort •Dein Wille geschehe". Selbst 
wenn der bittende Beter nicht erhört wird (oder nicht so erhört wird, wie 
er möchte), so weiß er sich doch gehört; auch wenn sein Leid nicht von 
ihm genommen wird, so vertraut er doch noch in seinem Leid auf Gottes 

Pesch, a.a.O., 63 



Gebet - ein vernachlässigtes Thema der Theologie? 131 

Treue24. Theologisch würde man sich die Sache zu leicht machen, wenn 
man Gebet nur noch als Lob, Preis und Dank gegenüber Gott gelten ließe. 
Wenn nämlich der gläubige Mensch Gott nicht mehr bitten dürfte, aus 
welchem Grund sollte er ihm dann klagen, warum ihn loben, wozu ihm 
gar danken? Warum sich dann überhaupt an ihn wenden? Mit letzter 
Deutlichkeit gesagt: Wenn Gebet nur Selbstreflexion ist und nichts weiter, 
dann ist nicht einzusehen, warum der Glaube an Gott mehr sein sollte 
als bloßes Selbstvertrauen. 

Daß die hier aufgezeigte Richtung •stimmt", scheint die Diskussion über 
das Gebet, wie sie innerhalb der katholischen Theologie der letzten 
Jahre stattgefunden hat, zu bestätigen. Wenn das Gebet in wichtigen 
Gesamtdarstellungen des Glaubens übergangen wurde, bedeutet das (wie 
wir schon bemerkten) ja nicht, daß die Theologen die diesbezüglichen 
Schwierigkeiten und Einwände überhört oder gar ignoriert hätten. Ein 
knapper Hinweis soll hier genügen. 

Am eingehendsten hat sich sicher K. Rahner in zahlreichen Arbeiten 
damit auseinandergesetzt. Gebet ist für ihn eine •Bewegung des Herzens" 
auf Gott hin25, eine •Öffnung des Herzens"28, ein •totaler Grundakt der 
menschlichen Existenz, der diese als Ganzes umfaßt und auf jenes Ge- 
heimnis hin in vertrauende und liebende Bewegung bringt, das wir 
Gott nennen". Gebet erscheint so nicht als eine Aktivität neben andern 
religiösen Handlungen, sondern •muß verstanden werden als Ausdruck 
und Vollzug des einen Ganzen unserer Existenz, auch wenn ausdrück- 
liches Gebet nur einen kleinen Teil unserer Zeit in Anspruch nehmen 
kann"27. Ferner: •Jede ausdrückliche Beziehung des Lebensvollzuges auf 
Gott in Glaube, Hoffnung und Liebe, die eine formelle Ehrung Gottes 
ist, ist auch schon formell Gebet"28. Gebet ist diesem Verständnis zufolge 
geradezu die Kehrseite des Glaubens; denn was hier vom Gebet gesagt 
wird, gilt auch vom Glaubensakt. Diesen Zusammenhang betont Rahner 
auch indirekt, wenn er hervorhebt, daß das Gebet nicht empfohlen wer- 
den sollte •als eine Sache, die sich von selbst versteht", und wenn er •die 

24 Dazu ausführlicher: J. Imbach, 1st Gott die Antwort? Hinführung zum Glauben, 
Freiburg/Schweiz 1977, 86-88; 112-14. 
25 K. Rahner, Sendung zum Gebet, in:  Schriften zur Theologie, Bd. 3, Einsiedeln/ 
Zürich/Köln 1962, 255 (Erstveröffentlichung in: Stimmen der Zeit 152 [1953] 161-170). 
28 Ders., Von der Not und dem Segen des Gebetes, Freiburg 1958, 9 (Erstveröffentlichung: 
Innsbruck 1949). 
27 Ders., Über das Beten, in: Geist und Leben 45 (1972) 85; 95. 
28 Ders., Thesen zum Thema: Glaube und Gebet, in: Geist und Leben 42 (1969) 180. - 
Zu Rahners Gebetsverständnis vgl. M. Messner, Die ewige Unruhe zum je größeren Gott. 
Zur Theologie des Gebetes und ihrem ignatianischen Hintergrund nach Karl Rahner, in: 
Geist und Leben 47 (1974) 244-56. 



Aus dem Leben der Kirche 132 

Glaubensschwierigkeiten und ... (die) Glaubensnot" der heutigen Zeit 
nebeneinanderstellt29. 

In der gleichen Richtung bewegen sich neuerdings G. Greshake und 
H. Schaller in ihren Ausführungen über das Bittgebet30, das sie geradezu 
zum Testfall des Glaubens erklären. Dabei wird die Verbindung von 
Gebet, Gottesbild und Glaubensvollzug artikuliert, was bedeutet, daß 
das Gebet dogmatisch nie unabhängig vom einen oder anderen bedacht 
werden darf. 

Eben diese Piste wird eine künftige Theologie des Gebetes weiter ver- 
folgen müssen. Denn gutgemeinte Ermahnungen zum Gebet allein ver- 
mögen die von uns aufgezeigten realen Hindernisse nicht aus dem Weg 
zu schaffen; praktische Orientierungshilfen können die theologischen 
Schwierigkeiten nicht überbrücken - aber gerade theologisch und dogma- 
tisch, also in seinen Grundlagen, wurde das Gebet bis vor kurzem allzusehr 
als Stiefkind behandelt. Hier bleibt einiges nachzuholen, damit die mit 
der Verkündigung Beauftragten ihre Unsicherheit nicht mit erbaulichen 
Aufrufen verdecken, und die in der Seelsorge Stehenden nicht mit unguten 
Gefühlen praktische Anleitungen empfehlen müssen. 
29 Thesen zum Thema, 183; 177. 
30 Vgl. H. Schaller, Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens, in: Geist und Leben 49 
(1976) 191-202; G. Greshake, Theologische Grundfragen des Bittgebets, in: Theologische 
Quartalschrift 157 (1977) 27-40. 

AUS  DEM  LEBEN  DER  KIRCHE 

Revolution durch Nächstenliebe 

Zur Seligsprechung von Maria Katharina Kasper (1820-1898) 

Am 16. April dieses Jahres (1978) findet in Rom die Seligsprechung der Stifterin 
der Dernbacher Schwestern (•Arme Dienstmägde Jesu Christi", Diözese Limburg) 
Maria Katharina Kasper statt. Es ist dies die zweite Seligsprechung einer deut- 
schen Ordensstifterin aus dem 19. Jahrhundert. Franziska Schervier, Aachen, war 
diese Ehrung genau vor vier Jahren zuteil geworden. Im Laufe des nächsten 
Jahrzehnts dürften sich ihnen noch weitere, deren Beatifikationsprozeß schon sehr 
fortgeschritten ist, zugesellen. Die Teilung der früheren Ritenkongregation (im 
Jahre 1969) in eine •Kongregation für den göttlichen Kult" (Liturgie usw.) und 
eine andere für die Selig- und Heiligsprechungsprozesse (•Congregatio pro Gausis 
Sanctorum") hat offensichtlich eine Beschleunigung der laufenden Verfahren mit 
sich gebracht; außerdem scheint die Internationalität der Verfahren, entsprechend 




