Gebet — ein vernachlissigtes Thema der Theologie:
Josef Imbach OFMConv., Rom

Das Fragezeichen im Titel dieser Uberlegungen! hat keineswegs rhetori-
schen Charakter, sondern ist sehr ernst zu nehmen. Zwar rufen die Bischofe
in ihren Hirtenbriefen und die Seelsorger in ihren Predigten immer wieder
zum Gebet auf, und die Verlagshduser bieten in jedem neuen Katalog
reihenweise praktische Gebetshilfen an: Gebete fiir junge Menschen, fiir
Kranke, fur die Familie, fur den Gottesdienst. Aber dieser duflere An-
schein trigt; denn was weithin vernachléssigt wird, ist eine dogmatisch
sauber durchdachte und pastoral verantwortbare Begriindung des Gebets.

1. Kurze Bestandsaufnahme

Die Konzilsdokumente und Synodentexte bestitigen das eben Gesagte
gleicherweise wie die weitaus meisten neueren Gesamtdarstellungen des
christlichen Glaubens und Handelns. Anhand eines reprasentativen Quer-
schnittes 148t sich das leicht dokumentieren.

Gemifl dem ,Index terminologicus® des dritten Konzilsbandes des
LThK kommen die Begriffe ,orare“, ,orans® und ,oratio“ immerhin
80 mal vor; das Sachregister bringt 18 Verweise?. Aber dieser wortstatisti-
sche Befund tduscht. Bei genauem Hinsehen handelt es sich ausnahmslos
um niichterne Feststellungen iiber den Nuizen des Gebets, oder aber um
glitige Ermahnungen und nachdriickliche Aufforderungen, privat, 6ffent-
lich, innerhalb der Familie und in 6kumenischen Gottesdiensten, ja tuiber-
haupt ,ohne Unterlal“ (1 Thess 5, 17) zu beten®. Die Ordensleute werden
angehalten, ,den Geist des Gebetes und das Gebet selbst aus den echten
Quellen der christlichen Frommigkeit zu schopfen und mit beharrlichem
Eifer zu pflegen“‘; wahrend es von den Priestern heifit, sie wiirden das
Lob und die Danksagung der Eucharistie zu den verschiedenen Tages-
zeiten fortsetzen, ,wenn sie das Stundengebet verrichten“s.

! Bei diesem Beitrag handelt es sich um Thesen, die ich im Dezember 1977 anlifllich des
Habilitations-Kolloguiums an der Theologischen Fakultit Luzern vertreten habe. Der
etwas unmittelbare Redestil wurde fir die Drucklegung beibehalten.

2 LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil. Dokumente und Kommentare, Bd. 8, Freiburg
1968, 742, 749.

8 Sacrosanctum Concilium, Nr. 12; vgl. Apostolicam actuositatem, Nr. 11; Unitatis
redintegratio, Nr. 8; Lumen gentium, Nr. 15.

4 Perfectae caritatis, Nr. 6; vgl. Nr. 3.

8 Presbyterorum ordinis, Nr. 5; vgl. Nr. 18.



Gebet — ein vernachlissigtes Thema der Theologie? 119

Kleine Zwischenfrage: Was aber ist zu tun, wenn jemand die hier zu
Grunde liegenden Voraussetzungen — Notwendigkeit und Nutzen des
Gebets — nicht teilt? Oder wenn ein Priesteramtskandidat erklart, mit
dem Breviergebet konne er nichts anfangen? Soll man darauf antworten,
man ,miisse halt einfach® beten und sich an die Vorschriften halten? Die
Frage mag hier als solche stehenbleiben. Fiir uns ist augenblicklich die
Feststellung von Bedeutung: Das Konzil hat das Gebet nicht thematisiert;
es hat sich, aus welchen Griinden auch immer, den damit verbundenen
Fragenkomplex ausgespart. Es gibt pastorale Ermahnungen und wohlwol-
lende Ratschlige, ohne an die Notwendigkeit einer theologischen Begrin-
dung zu denken. Doch gerade die ist heute gefragt. Die Not des Betens
wird nicht dadurch behoben, dafl man von seinem Segen spricht. Noch so
gut gemeinte Appelle an den Willen reden an der eigentlichen Krise der
Frommigkeit vorbei.

Hinsichtlich der Synoden im deutschen Sprachraum werfen wir zunachst
einen kurzen Blick auf das Dokument Gebet, Gottesdienst und Sakramente
im Leben der Gemeinde der Synode der Diozese Basel®. Dort werden zwar
einige Griinde fir die Gebetskrise ausdriiddich genannt, und es findet
sich auch ein indirekter Hinweis auf eine Korrelation zwischen Gebetskrise
und Glaubensschwierigkeiten (vgl. Nr. 9. 3). Die naheliegenden Konse-
quenzen zieht die Synode dann aber doch nicht. Statt auf den Zusammen-
hang von Glaubensschwund und Gebetsnot naher einzugehen, fordert der
Text kurzerhand eine lebendige Gebetserzichung (vgl. Nr. 9. 7), die doch
wohl zunichst von jenen erteilt wird, die selbst Schwierigkeiten mit dem
Gebet haben, den Eltern (Nr. 9. 8). Die Synode gibt zwar eine Begriindung,
warum wir beten (vgl. Nr. 2. 2), ohne aber die eigentlichen theologischen
Schwierigkeiten zu nennen, die sich fiir den Gegenwartsmenschen ergeben.
Auf diese werden wir noch zuriickzukommen haben. — Ahnliches gilt fir
die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland.
Anhand des sorgfiltig erarbeiteten Sachregisters der offiziellen Gesamt-
ausgabe der Texte’ 1ifit sich miihelos feststellen, dafi die Synode die
Gliubigen zwar verschiedentlich zum Gebet auffordert, aber zum Pro-
blemkreis selbst, zu den Grundlagen des Gebets, zum theologischen und
pastoralen Kontext, in welchen es hineinzustellen ist — dariiber findet
sich nichts. Man hat sozusagen versucht, einen Hut an eben der Stelle auf-
zuhingen, wo kein Haken vorhanden ist. Eines allerdings mufl man der
Synode zugute halten. Sie war sich der Schwierigkeiten bewufit und hat
deshalb in ihrem Beschluf iiber die Orden und andere geistliche Gemein-

¢ Gebet, Gottesdienst und Sakramente im Leben der Gemeinde, Solothurn, 1975.
7 Gemeinsame Synode der Bistimer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschliisse der
Vollversammlung, Freiburg 1976. Das folgende Zitat S. 568.



Josef Imbadh 120

schaften diese sehr realistisch ,zu einer Neubegrindung des Gebetes auf-
gefordert, da viele den Zugang zu ihm verloren haben®* (Nr. 3. 1. 5).

Vielleicht haben die Synodalen gut daran getan, nicht einfach die Theo-
logen damit zu beauftragen. Denn manche von ihnen wissen so viel von
Gott zu berichten, dafl sie dann keine Zeit mehr finden, sich zu iiberlegen,
wie man heute noch mit Gott reden kann. Natiirlich soll das nicht als Ver-
unglimpfung verstanden werden; entscheidend ist ja nicht, was ein Theo-
loge tiber das Gebet schreibt, sondern ob und wie er betet. Doch hinsichtlich
unserer Fragestellung kénnen wir nun einmal nicht verschweigen, dafl
zahlreiche Gesamtdarstellungen des christlichen Glaubens und Handelns
den Leser in seinen Schwierigkeiten, die er mit dem Gebet hat, allein
lassen.

Zu nennen wire hier Kardinal Ratzingers Einfiihrung in das Christen-
tum (Miinchen 1968), in der sich zwar verschiedentlich Hinweise und
Andeutungen zum Thema Gebet finden, ohne dafl der Verfasser aber
niher darauf einginge. 1974 erschienen gleich drei umfangreiche Werke,
welche sich mit der christlichen Existenzweise auseinandersetzen, ohne
dabei das Gebet ausdriicklich zu beriicksichtigen: der von J. Hiitten-
biigel herausgegebene Band Gott — Mensch — Universum (Graz/Wien/
Kéln), J. Zinks Erfahrung mit Gott. Einiibung in den christlichen Glauben
(Stuttgart) und H. Kiings Christ sein (Minchen). Im Hinblick auf das
letztere Werk muf} allerdings um der Wahrhaftigkeit willen gesagt
werden, dafl Kiing sich dieser Liicke bewuft ist und einen Grund fiir das
Fehlen eines eigenen Abschnitts iiber Glaube und Gebet angibt®. In zwei
weiteren neueren Verdffentlichungen kommt das Gebet ebenfalls nicht zur
Sprache: in H. Thielickes Mensch sein — Mensch werden. Entwurf einer
christlichen Anthropologie (Miinchen 1976) und in K. Rahners Grundkurs
des Glaubens (Freiburg 1976). Vielleicht liefle sich dariiber diskutieren, ob
einige von diesen Entwiirfen nicht auch als Traktat iiber das anonyme Ge-
bet ausgelegt werden kénnten. Sehr zu denken aber gibt es, daBl der von
G. J. Dyer herausgegebene amerikanische katholische Katechismus (An
American Catholic Catechism, dt. u. d. T. Ein katholischer Katechismus,
Miinchen 1975) sich zu unserem Thema praktisch ausschweigt. Nur ganz
kurz wird etwas gesagt tiber die Anbetung Gottes.

Nochmals sei betont: Man kann ein Buch nicht nach dem beurteilen,
was nicht drin steht; hier geht es lediglich darum zu zeigen, dafl, wenn dem
ersten Thessalonicherbrief zufolge schon das ganze Leben Gebet sein soll
(1 Thess 5,17), man diesem in der Theologie dann doch nicht den ent-
sprechenden Platz einrdumt. Zudem haben einige der hier erwahnten

8 Vgl. H. Kiing, Christ sein, Miinchen 1974, 672, Anm. 80.



Gebet — ein vernachlissigtes Thema der Theologie? 121

Autoren sehr wichtige und tiefe Schriften iiber das Gebet verfaflit; die
Tatsache, dafl sie dann aber in einem Gesamtentwurf des Glaubens doch
nicht davon sprechen, leistet der Ansicht Vorschub, dafl es sich da um etwas
handle, was nicht unbedingt in die Mitte christlicher Existenz gehore.

Zudem befinden sich die genannten Verfasser sogar in bester Gesell-
schaft. Duns Scotus beispielsweise hat uns keinen Traktat iiber das Gebet
hinterlassen; er kommt stets nur indirekt darauf zu sprechen, um gewisse
Spitzfindigkeiten in anderen Zusammenhingen zu losen, etwa ob die
Heiligen unser Gebet erhoren wiirden; Thema sind dann die Heiligen.
Audh Bonaventura wiirde schwerlich verstehen, weshalb sich denn die
Dogmatiker iiber das Gebet den Kopf zerbrechen sollten; fiir ihn handelt es
sich da um eine Sache der Spiritualitdt. Das kleine Werk De triplici via,
in dem er ausfiihrlich tiber die ,oratio“ schreibt, gehort zu seinen mysti-
schen Schriften.

Die Frage ist nur: Darf das Thema in unserer Zeit in einer Darstellung
des christlichen Glaubens fehlen? Wird dann nicht einfach etwas aus-
geklammert, was frither gar keiner eigenen Behandlung bedurfte, weil es
ja — im Gegensatz zu heute — mehr oder weniger selbstverstindlich war?
Hat sich nicht gerade hinsichtlich des Gebetes auch unter den Glaubigen
selbst eine vollig verdnderte Situation ergeben, die es einfach nicht mehr
erlaubt, den Sinn des Gebetes vorauszusetzen — von der Notwendigkeit
noch gar nicht zu reden? Manche Theologen jedenfalls scheinen diesen
Eindruck, dal das Gebet nicht das Selbstverstindliche sei und man davon
reden miisse, tatsdchlich zu haben. Das dogmatische Standardwerk Myste-
rium salutis mit seinen iiber sechstausend Seiten widmet immerhin sechs
davon, also genau ein Promille, dem Thema Gebet. Sehr viel ausfihrlicher
befassen sich damit der einst zu Unrecht vielgeschmidhte Hollindische
Katechismus, ebenso wie das immer noch zu Redht vielgerihmte Neue
Glaubensbuch (Freiburg 1973) und der Evangelische Erwachsenenkate-
chismus (Giitersloh 1975). Theologisch behandelt auch W. Kasper in seiner
Einfiihrung in den Glauben (Mainz 1972) unsere Frage.

Diese knappe (nicht vollstindige) Bestandsaufnahme zeigt: das Gebet
ist ein vernachléssigtes Thema der Dogmatik. Sollte man es vielleicht eher
der Spiritualitit oder dem christlichen Handeln zuordnen? Damit jedoch
wiirde die bestehende Gebetskrise nicht gelost. Erst wenn einmal die
Frage nach dem ,O7t“ des Gebetes innerhalb der Glaubenslehre beant-
wortet ist, wird es fiir die Glaubigen leichter sein, wiederum eine gewisse
Unbefangenheit gegeniiber dem Beten zu erlangen.

Indem wir nach den Griinden der heutigen Gebetskrise suchen, werden
wir vermutlich auch zu dem Ort vordringen, an welchem das Gebet als
Thema der Dogmatik zu behandeln ist.



Josef Imbach 122

2. Hindernisse und Schwierigkeiten

Die gegenwartigen Hindernisse und Schwierigkeiten hinsichtlich der
Maglichkeit zu beten sind sehr unterschiedlicher Art. Wir miissen uns
hier notgedrungen mit einigen Stichworten begniigen.
a) Da sind einmal Schwierigkeiten psychologischer Natur, beispielsweise
Zerstreuungen. Damit brauchen wir uns nicht auseinanderzusetzen, da sie
nicht eigentlich die Theologie berithren. Das gleiche gilt fiir sprachliche
Hindernisse, etwa wenn manche Gebetstexte unserer Liturgie als Fremd-
sprache empfunden werden: Gettogebete, von Theologen fiir Theologen
verfafit, die nicht mit dem Erfahrungsbereich der Gottesdienstbesucher
korrespondieren. Dafl eine hektische Atmosphire das Gebet erschwert
und ein oberflichlicher Lebensstil es verunmoéglicht, hat mehr mit der
Gebetstechnik als mit theologischen Uberlegungen zu tun.
b) Hinsichtlich unserer Problematik scheinen eher schon jene philoso-
phischen Hindernisse weiterzuhelfen, die uns spatestens seit Kant arg
zu schaffen machen. Wenn das Dasein Gottes nicht bewiesen werden
kann, dann stellt sich dem Betenden schr wohl die Frage, ob Gott tat-
sachlich gegenwartig ist, oder ob er ihn sich nur gegenwartig vorstellt.
Die Schwierigkeit erhoht sich noch, weil ja Gott erfahrungsgemafl nicht
direkt antwortet, wenn der Mensch ihn anredet. Aufschlufireich ist hier
ein kurzer Passus aus Kants Die Religion innerhalb der Grenzen der
blofien Vernunft: ,Ein herzlicher Wunsch, Gott in allem unserem Tun
und Lassen wohlgefillig zu sein, d. i. die alle unsere Handlungen beglei-
tende Gesinnung, sie, als ob sie im Dienste Gottes geschehen, zu betrei-
ben, ist der Geist des Gebets, der ,ohne Unterlafl‘ in uns stattfinden kann
und soll. Diesen Wunsch aber in Worte und Formeln einzukleiden, kann
hochstens nur den Wert eines Mittels zu wiederholter Belebung jener
Gesinnung in uns selbst bei sich fihren, unmittelbar aber keine Beziehung
aufs goéttliche Wohlgefallen haben, eben darum auch nicht fiir jedermann
Pflicht sein“?. Wir werden im nédchsten Abschnitt auf die Folgen dieser
Auffassung zuriickzukommen haben, da sie die Grundlage jenes Gebets-
verstindnisses bilden, das wir bei W. Bernet und D. Sélle vorfinden.
Unter den philosophischen Schwierigkeiten beziiglich des Betens waren
neben den Einwidnden der traditionellen Religionskritik auch jene der
modernen Sprachphilosophie zu nennen, wie sie im Anschlufl an den
ersten Wittgenstein vor allem vom Wiener Kreis, von M. Schlick und R.
Carnap und, im angelsdchsischen Sprachraum, u. a. von A. J. Ayer und
A. Flew vorgebracht wurden. Diese griffen Wittgensteins Unterscheidung

® 1. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunfl, in: Ges. Werke
(Hg. W. Weischedel), Bd. 8, Wiesbaden 1956, 870 f.



Gebet — ein vernachldssigtes Thema der Theologie? 123

von sinnvollen und sinnlosen Sitzen auf und qualifizierten metaphysische
Aussagen, die empirisch weder verifizierbar noch falsifizierbar sind, als
sinnlose Behauptungen. Wendet man einen derartigen logischen Positivis-
mus auf die religidse Sprache an, dann miissen alle theologischen Sétze (die
immer auch Bekenntnissitze sind: ,,Gott existiert®, ,Gott ist gut” usw.) als
sinnlos gelten. Wenn aber schon die Rede von Gott keinen Sinn hat, dann
gilt das um so mehr fiir die Rede mit Gott, ndmlich das Gebet.

Kritisch sei dazu gleich bemerkt, daf§ die Unterscheidung zwischen ana-
lytisch-konstatierender und bekennender Rede durchaus berechtigt ist;
ungerechtfertigt hingegen ist es, letzterer den Sinn abzusprechen. Denn
dabei geht man doch stillschweigend von der Voraussetzung aus, die
Wirklichkeit sei auf den rein empirischen Bereich einzuschrinken. Ratsel-
haft bleibt blofl, aufgrund welcher Kriterien man sich dazu berechtigt
glaubt. Bildlich ausgedriickt: Hier werden die Regeln firs Fuf8ballspiel
auf einem Schachbrett angewandt. Gegen eine solche, sehr willkiirliche
Verengung und Verkiirzung der Wirklichkeit auf den empirischen Bereich
lieRe sich mit einem Satz von Husserl argumentieren: , Wer mehr sieht,
hat recht“1.
c¢) Schwierigkeiten beim Beten ergeben sich auch seitens der Naturwissen-
schaften, insofern ein kausal-mechanisches und rein zweckbezogenes Den-
ken die Rechnung ohne die ,Arbeitshypothese Gott“ macht. Konkret:
Wenn in der Medizin in den letzten fiinfzig Jahren mehr Entdeckungen
gemacht wurden als in der Zeit von Hippokrates bis zu Claude Bernard,
dann kann ein solches Faktum nicht ohne Einfluf} bleiben auf die mensch-
liche Bewuftseinsbildung; das Anziinden von Votivkerzen geht zuriick
und die Konsultation der Arzte nimmt zu. Analoges gilt fir alle Fragen der
praktischen Welt- und Lebensbewiltigung. Warum also Gott im Gebet
danken, wenn uns — uns selbst — etwas gelungen ist? Warum ihn um
Hilfe bitten, wenn etwas schiefgeht? Sind das nicht bloff Restbestinde
eines magischen Denkens?

d) Damit sind wir bei den Schwierigkeiten theologischer Art. Meist muf§
hier gerade das Bitt- und Fiirbittgebet herhalten; es erscheint manchen
als Alibi fiir verpafite Chancen und vertane Gelegenheiten. Man be-
hauptet etwa, es diene vor allem dazu, Gott vorzuschlagen, wie er unsere
guten Ideen verwirklichen solle, weil wir selbst dazu zu bequem oder zu
unfihig oder gar beides zusammen seien. Oder man sieht im Bittgebet
ein magisches Zaubermittel — do ut des —, mit dem der Mensch versuche,
Gott unter Druck zu setzen. Andere kénnen nicht zu Gott beten, weil

1 Ohpe Stellenangabe zit. bei B. Casper, Die Unfihighkeit zur Gottesfrage im positivi-
stischen Bewuftsein, in: J. Ratzinger (Hg.), Die Frage nach Gott, Freiburg 1972, 27-42;
hier: 35.



Josef Imbach 124

die Vorstellung, die sie von ihm haben, kein Gebet erlaubt: Gott als
Réacher und Richter, als machtvoller Neider oder neidischer Macher —
eben ein Gott, der, wenn man ihn schon nicht hassen darf, auf jeden Fall
zu furchten ist. Tilmann Mosers grofie Auf- und Abrechnung Gottesver-
giftung (Frankfurt 1976) oder Fritz Zorns posthum verdoffentlichte Auto-
biographie Mars (Miinchen 1977) — beide Autoren gehdoren der mittleren
Generation an — zeigen, dafl so manches, was sich unter Theologen von
selbst versteht, eben doch noch ein sehr vitales Problem fiir viele darstellt.
Natiirlich bildet weder die Karikatur Gottes noch die Verzerrung des
Gebetes ein Kriterium zur Beurteilung beider.

Theologisch und fiir unsere Frage eminent wichtig scheint aber die Tat-
sache, dafl der Gegenwartsmensch nur sehr schwer fahig ist zu der Erfah-
rung, dafl Gott die Welt halt und erhélt, und dafl auch gldubige Menschen
von ihrem Gebet allenfalls das Echo der eigenen Stimme zu horen ver-
meinen -- als sprachen sie gegen eine Wand.

Die alte und durch die Schrift gestiitzte Erkenntnis der ,negativen
Theologie“, dafl nidmlich Gott immer grofler ist als alles, was von thm
gedacht und gesagt werden kann und deshalb ein verborgener Gott
bleibt, ist vielleicht erst in unserer Zeit so richtig radikalisiert worden;
aus dem verborgenen Gott wurde fiir viele ein abwesender Gott, von
dem man nicht so genau wissen kann, ob er noch lebend oder schon tot
ist. Auch fiir den Glaubigen ist Gott verborgen, und nicht nur im Sinne
der Unsichtbarkeit; denn selbst in seiner Offenbarung bleibt er ja noch
verhiillt (Gottes Offenbarung ist geglaubte Offenbarung!) und so im
eigentlichen Wortsinn frag-wiirdig. Diese Erkenntnis scheint von der
Erfahrung gestiitzt zu werden, dafl Gott, der nach dem Zeugnis der Schrift
so oft zum Menschen gesprochen hat, um so eisiger schweigt, je mehr
der Mensch in die Weltwirklichkeit eindringt. Oder anders herum: Der
Mensch ist nicht mehr fahig, Gott sprechen zu horen.

Die bisherigen Ausfithrungen erlauben den Schluf: Die Krise des
Gebetes oder gar die Unmaoglichkeit dazu hingt letztlich mit den Schwie-
rigkeiten des Glaubens an Gott und an sein Wirken in der Schopfung
eng zusammen. Wenn der Dogmatiker vom Gebet spricht, darf er auf
keinen Fall ein natves, unaufgeklirtes GlaubensbewufStsein voraussetzen.

3. Gebet als Selbstreflexion? (W. Bernet; D. Solle)

Verschiedene Theologen haben sich angesichts der Gebetsschwierigkeiten
des Gegenwartsmenschen um eine Neuinterpretation des Gebetes be-
miiht. Zwei besonders charakteristische Versuche sollen im folgenden
kurz vorgestellt werden, jene der Protestanten W. Bernet und D. Solle.



Gebet — ein vernadhlissigtes Thema der Theologie? 125

In seiner Studie Gebet!! kniipft Bernet, ausgehend von Kant, konse-
quent bei der menschlichen Erfahrung an und fragt: ,Schliefit aber ein
Einsetzen bei der Erfahrung nicht das Beten als ein Element gerade sote-
riologischen Denkens aus? Sicher, Beten im iblichen Sinne, Beten als
Gesprich zwischen Ich und géttlichem Du eriibrigt sich. Da aber die Erfah-
rung Reflexion postuliert, da im weiteren dieses Postulat in einem beson-
deren Denkakt eingeldst wird, der durchaus kiinstlich eingeiibt werden
muf}, wird die Frage laut, wie denn ein solcher Denkakt zu benennen
sei. Ich nenne ihn Beten.“ Beten wird so zu einem ,eminent analytischen
Vorgang*®;ist ,Einiibung auf die Reflexion der Erfahrung®, ein ,Bildungs-
vorgang®; ,Beten hat den Sinn, den Menschen Gegenwart bestehen zu
lassen“. Eine zweite Funktion des Betens ist nach Bernet das Erzdhlen®,
so daB die Frage Monolog mit Gott oder Dialog mit sich selbst schon
falsch gestellt ist. Denn: ,Beten dialogisiert nicht und monologisiert nicht.
Beten erzihlt. ... Wie ein guter Erzihler, ohne nach dem Zuhérer und
seinen Reaktionen zu schielen.” Die Definition vom Beten als Einiibung
auf die Reflexion der Erfahrung ist demnach zu erweitern: ,Beten iibt
solche Reflexion ein, indem es erzdhlt, episch formt und gestaltet, was
das Denken von der Erfahrung vernimmt.“ Das fihrt zu einer dritten
Funktion des Betens, die Bernet als Situieren bezeichnet'*. Wenn Beten
reflektierte Erfahrung erzihlt, weist es auf die Grundsituation des Men-
schen, welche dieser als ,Geheimnis“ erkennt, denn ,die Erfahrung
kommt nicht zu einem letzten ,Gegeniiber’, aber trifft in sich, indem sie
auf ihre Endlichkeit reflektiert, auf Geheimnis.“ Beten fiihrt so hin zum
Staunen, in dem alles Reden erstirbt.

Abgesehen von theologischen Vorbehalten (auf die noch zuriickzukom-
men sein wird) erhebt sich gegeniiber diesem Gebetsverstindnis ein wei-
terer Einwand: Beten wird hier so eng mit der Reflexion verkoppelt, ja
ihr praktisch gleichgesetzt, dafl folgerichtig die Aktion zu kurz kommt.
Umgekehrt mufl dann gelten: Handeln kann nie zum Gebet werden, weil
ja die spezifische Form des Gebetes nicht etwa das Drama (Dialog; Mono-
log), sondern das Epische (Erzédhlen) ist'%. Trotz aller Betonung der Er-
fahrung zeigt cin solches Beten kaum noch Welt-, sondern nur noch Selbst-
bezug. Wenn der Vorwurf, dafl Gebet den Menschen von den diesseitigen
Aufgaben ablenke, je voll ins Schwarze getroffen hat, dann eben bei
dieser unkonventionellen Neuinterpretation.

11 'W. Bernet, Gebet (= Themen der Theologie, Bd. 6), Stuttgart und Berlin 1970. Die
folgenden Zitate: 90, 114, 138, 139, 115.

12 Die folgenden Zitate: ebd. 137, 138.

13 Zitate: ebd. 151, 152.

14 Vgl ebd., 136, 130.



Josef Imbach 126

Gegen ein Gebet, das bei der Reflexion iiber Information steckenbleibt
und sich im Staunen erschopft, wendet sich in verschiedenen ihrer Schriften
D. Sélle. Ihrer Ansicht nach hat die Reflexion Impulse fiir die Praxis zu
vermitteln. Reflexion, die ihren Ausgang von der Welt und den gesell-
schaftlichen Verhaltnissen nimmt, mufl an diese riickgekoppelt bleiben.
So wird Weltflucht verunmoglicht. Gerade dem Bittgebet, das bei Bernet
gegenstandslos wird, kommt bei Solle eine Vorzugsstellung zu, wobei es
auch bei ihr nicht ohne gewaltsame Uminterpretation abgeht. Program-
matisch in dieser Hinsicht scheint ihr Aufsatz Das entprivatisierte Gebet.
Eine der Kernstellen sei hier angefiihrt: ,,Fiir die Hungernden® abstrakt
und weltlos beten heifit, schweigen dariber, dafl wir alle auflerordentlich
an ihrem Hunger verdienen, heifit verdringen dessen, daf} sich wesent-
liche Anstrengungen unserer Wirtschaft und Politik darauf richten, diesen
Hunger als das grofle Geschaft des Jahrhunderts zu erhalten. ... Eine
Voraussetzung des aufgeklarten Gebetes ist, anders als vielleicht friher,
die Information. Wir konnen fiir einen einzelnen Menschen, auch fir
uns selber, heute nicht beten, wenn wir uns nicht genau Rechenschaft geben
tber die psychischen und sozialen Ursachen seiner Probleme und Schwie-
rigkeiten: ein Gebet, das eben diese grundlegende Information nicht ein-
bezieht, verstofit gegen die Aufmerksamkeit der Liebe, und die Informa-
tionsmoglichkeit schliefit hier wie auch anderwérts Informationspflicht
ein“18,

Wiederholt kdmpft Solle gegen die Alibi-Funktion des Bitt- und Fiir-
bittgebets an, indem sie aktuelle Ereignisse kritisch beleuchtet: ,Ein
schones Beispiel fur praktischen Theismus als Rechtfertigung der Verhalt-
nisse in den Kirchen ist die Vietnam-Diskussion: man darf in den Kirchen
zwar beten fiir Vietnam — man darf sich also theistisch ohnmichtig ver-
halten; die atheistischen Verhaltensformen aber, die Information, die
Diskussion und der Protest, werden aus den Kirchenrdumen vertrieben“?s.
Aus Sorge, Gebet konne vom praktischen Engagement abhalten (wie weit
sie begriindet ist, sei hier dahingestellt) schldgt das Pendel auf die ent-
gegengesetzte Richtung hin aus: Handeln statt Beten, und Reflexion ohne
Invokation. Indessen sind sich aber auch die Verfechter des ,traditionel-
len® Gebetes, die dieses als Hinwendung zu Gott verstehen, bewufit, daff
Beten auf Verwirklichung dringt. Im Holldndischen Katechismus und
im Evangelischen Erwachsenenkatechismus jedenfalls wird das Gebet im

15 D. Sélle, Das Recht ein anderer zu werden, Neuwied und Berlin 1971, 138 f.

18 D, Solle, Gibt es ein atheistisches Christentum?, in: Merkur 23 (1969) 40. Wir kon-
nen hier nur stichwortartig auf Solles Gebetsverstindnis eingehen. Vgl. die ausfiihr-
liche Studie von S. Hausammann, Atheistisch zu Goit beten? Eine Auseinandersetzung
mit D. Solle, in: Evangelische Theologie 31 (1971) 414-436.



Gebet — ein vernachlissigtes Thema der Theologie? 127

Zusammenhang mit dem Glaubensvollzug der Kirche behandelt. Das
gleiche gilt fiir die Synode der Diézese Basel und das Neue Glaubensbuch,
wobei letzteres sich ausdriicklich der Frage ,Gebet als Weltflucht?“ stellt.
Man wird aufierdem behaupten diirfen, dafl viele Menschen sich fiir andere
einsetzen nicht obwohl, sondern weil sie beten.

Das Gebetsverstindnis von D. Sélle hingegen scheint erheblich von
dieser Auffassung zu differieren, insofern die Karikatur des Bitt-
gebetes den Mafistab fiir seine Beurteilung abgibt. Bittgebet und Gebet
iiberhaupt werden deshalb auf eine Formel gebracht, die drei Stufen ein-
schliefit: Information, Reflexion, Aktion. Das wichtigste und — das sei
schon jetzt gesagt — unverzichtbare Element aber, die Hinwendung zum
personlichen Gott, wie sie in der Du-Anrede zum Ausdruck kommt, fehlt.
Von zahlreichen Auflerungen sei dafiir nur ein Abschnitt aus dem Politi-
schen Nachtgebet in Kiln zur Illustration herangezogen: ,Der Mensch teilt
gerade im Gebet, in der Fiirbitte, ja nicht etwas mit; er sagt ja Gott
nicht etwas, was dieser bisher noch nicht gewufit hat. Im Gebet spricht
sich der Mensch selber aus im Angesicht Gottes. Er spricht sich aus in
seinem Schmerz tiber das noch abwesende Reich Gottes, er spricht seine
Hoffnung auf dieses Reich aus. Wo sich der Mensch so ausdriicken kann,
wo er sich so formulieren kann, da ist eigentlich schon der erste Schritt
zur Heilung getan; da fihlt er sich umgriffen, und seine Hoffnung wird
gewahrt. Und da - und das vor allem — iibernimmt er die Sache Gottes als
seine eigene. Das Gebet ist Ausdruck dafiir, dafl das Reich Gottes mich
angeht“?. Solches Beten geschicht zwar vor Gott (wobei noch einmal zu
untersuchen wire, was ,Gott* hier meint), aber es richtet sich nicht mehr
an Gott. Im Grunde erweist sich solches Beten als Selbstreflexion und
Selbstauslegung des Menschen. Denn Gott 148t sich nicht , als alten Magier
benutzen, von dem man was erreichen kann“1®. In seltsamem Widerspruch
zu diesem Satz steht allerdings die kurz darauf folgende Behauptung:
_Ein Beten, das nicht mehr zu bitten hat, mag vielleicht ein religioses
Ideal interpretieren — es ist zugleich unmenschlich, weil es nicht weltlich
ist, weil es Gott und das Ich isoliert.*

Eine 4hnliche logische Inkonsequenz unterlduft Sélle im Politischen
Nachtgebet. Wenn der Beter Gott nicht anruft, sondern lediglich sich selbst
und seine Erwartungen ausspricht, mufl man sich wundern, warum dann in
manchen Gebetstexten doch wieder Anrufungen auftauchen wie ,Herr,
wir bitten dich, erhére uns“, oder ,Herr, erbarme dich und vergib uns

1 D. Solle, F. Steffensky (Hg.), Politisches Nachtgebet in Koln, Stuttgart und Mainz
21969, 23; fast wortlich auch in Das Redht ein anderer zu werden, 133 {.

18 D, Sélle, Gebet, in: Die Wahrheit ist konkret. Atheistisch an Gott glauben, Zirich
0 .]. (= ex libris), 235. Das folgende Zitat: ebd., 236.



Josef Imbach 128

unsere Schuld“?®. Jedenfalls ist nicht einzusehen, warum man einen reinen
Denkakt (Bernet) oder eine Analyse der gesellschaftlichen Verhiltnisse
und das daraus resultierende Engagement (Solle) plotzlich als Gebet be-
zeichnen soll. Sowohl Bernet wie Solle interpretieren den Gebetsbegriff
dermaflen gewaltsam um, daf} von seinem urspriinglichen Sinngehalt kaum
mehr etwas librigbleibt. Dennoch sind diese beiden Deutungsversuche fiir
viele Christen offenbar deshalb so iiberzeugend, weil sie simtliche an-
stehende Schwierigkeiten mit einem Schlag zu l6sen scheinen: Geldst wire
die quilende Frage, warum Gott nicht eingreift und nicht hilft, wenn
Menschen in ihrer Not zu ihm schreien; ausgeschaltet wire die Gefahr,
dall einer seine Verantwortung fir Welt und Gesellschaft Gott in die
Schuhe schiebt; ein fiir allemal unmdglich geworden wire es, Gott erst
an den Grenzen unseres Konnens und in den Licken unserer Erkenntnis
anzurufen.

Aber man muf} auch die Konsequenzen sehen: Unmaglich wire es, Gott
als Du, als Person (was natiirlich immer pur im analogen Sinn gemeint
sein kann) anzurufen. Und daraus folgt wiederum: Ein Gott, an den
man sich nicht mehr wenden kann, wird zur Un-Person, zum ,Es“, im
besten Fall zu einer Chiffre oder Fiktion. Damit gelangen wir zu der
paradoxen Feststellung, daBl gerade bei Bernet und Sélle, wo ausdriick-
lich vom Gebet die Rede ist, ein Konstitutivum dieses Gebetes, und damit
eigentlich das Gebet selbst, gar nicht zur Sprache kommt. Denn dieses an-
gebliche Gebet vollzieht sich ja als reine Selbstauslegung und Weltbe-
sinnung. Diese hat in unserem Zusammenhang nur dann eine Bedeutung,
wenn sie das eigentliche Gebet, die (wenigstens einschlufweise) Zuwendung
des Menschen zu Gott nicht ersetzt, sondern von ihr erginzt wird. Letzt-
lich dreht sich alles um die Frage, ob Gott — sei es beim Bitt-, Lob-,
Dank- oder Klagegebet — als Gegenliber des Menschen angesprochen
werden kann. Wenn das nicht mehr der Fall wiére, dann allerdings
miifiten wir uns vom Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der der Gott
Jesu Christi ist, abwenden und uns wiederum dem Gott der Philosophen
zukehren — aber verdiente der dann noch den Namen jenes Gottes, der
oft und auf verschiedene Weise durch die Propheten und schlieflich durch
seinen Sohn zu uns gesprochen hat (vgl. Hebr 1, 1 {.; Joh 14, 9)?

4. Der ,,Ort* des Gebetes innerhalb der Theologie

Die anstehenden theologischen Schwierigkeiten hinsichtlich des Gebetes
konnen wir nur 16sen, wenn wir es in den richtigen Zusammenhang hinein-

stellen. Dabei haben wir bereits gesehen, dafl der Alibi-Verdacht dadurch
19 Politisches Nachtgebet in Kéln, 25, 56; vgl. 41 1.



Gebet — ein vernachldssigtes Thema der Theologie? 129

entkraftet wird, daf man vom Beten im Kontext des christlichen Han-
delns spricht. Wie verhalt es sich aber mit dem Einwand des nichterhérten
Gebetes? Und wie 148t sich zeigen, dafl Beten sich nicht mit Selbstreflexion
identifizieren 1af3t?

Es liegt nahe, bei einem der grofiten Theologen iiberhaupt, bei Thomas
von Aquin, eine Anleihe zu machen. Dieser bezeichnet die Religion als eine
der Gerechtigkeit nahestehende Tugend (virtus iustitiae annexa) und stellt
seinen Traktat iiber das Gebet in eben diesen grofieren Zusammenhang
der Gerechtigkeit hinein®. Auch eingefleischte Thomisten werden zu-
geben, dafl uns das nicht weiterhilft. Denn am Ende des zweiten Teils
unserer Ausfithrungen sind wir ja zu dem Ergebnis gekommen, daf} die
gegenwartige Gebetskrise eine Manifestation der heutigen Krise des Got-
tesglaubens ist. Wir haben behauptet, dafl das weitverbreitete Unverms-
gen zum Gebet mit der empfundenen Abwesenheit Gottes in der Welt
und den damit verbundenen Glaubensschwierigkeiten zusammenhédngt.
Das Gebet ist deshalb fragwirdig geworden, weil die Grundlage dazu,
der Glaube an Gott, ins Wanken geraten ist. Eine dogmatische Theologie
des Gebets wird also nicht mehr einfach Gottesverehrung und Gebet als
Akt der Gerechtigkeit hinstellen kénnen, sondern tiber die Voraussetzun-
gen und Moglichkeitsbedingungen dieses Glaubens reflektieren missen
und anschliefend die Konsequenz firr das Gebet zu ziehen haben. Der
erste Teil dieser Aufgabe wurde von der gegenwirtigen Fundamental-
theologie, welche die traditionelle Apologetik abgelost hat, mit guten
Ergebnissen bewiltigt. Nur hat man weitgehend vergessen, hinsichtlich
des Gebetes die Folgerungen zu ziehen. Das geschieht, indem man es
innerhalb der Glaubenslehre in Verbindung mit dem Glaubensakt selbst
behandelt®.

Dazu nur einige Hinweise. Die theologische Voraussetzung fir die
Rede vom Gebet ist demnach eine der Welt- und Selbsterfahrung des
Menschen entsprechende Glaubensbegriindung. Diese wird von den fir
den Gegenwartsmenschen relevanten Fragestellungen ausgehen miissen:
jene nach dem Sinn seiner Existenz und der Zukunft der Welt, nach seiner
Identitét und seinem Ziel. Mit Ernst Bloch ausgedriickt: , Wer sind wir?
Wo kommen wir her? Wohin gehen wir? Was erwarten wir? Was er-
wartet uns?“%2. Wenn die Fundamentaltheologie von der Offenbarung
her erst einmal begriindet (nicht bewiesen!) hat, dafl und warum Gott die
Antwort auf die Frage Mensch darstellt, und wenn es ihr ferner gelungen

20 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theol., 11, 11, q. 83.

21 Einen Entwurf in dieser Richtung hat O. H. Pesch, Sprechender Glaube, Mainz 1970,
vorgelegt.

2 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 1, Frankfurt 1978, 1.



Josef Imbad: 130

ist zu motivieren, dal und warum der Glaube des Menschen die Antwort
bildet auf den an ihn ergangenen Anruf Gottes, dann erfahren auch
die Fragen und Anfragen, die Klagen und Anklagen beziglich des
Gebetes gerade hier, an diesem theologischen ,Ort“, und nirgends sonst,
eine Klirung.

Zu diesem Zweck fragen wir uns zunidchst: Was geschieht denn im
Glaubensakt? Doch nichts anderes als die freie und bewufite und per-
sonliche Zuwendung des Menschen zu Gott. Vorderhand also noch kein
,Lch glaube, dafl .. .“, sondern: ,Ich glaube und vertraue dir“. Empirisch
nicht verifizierbare Glaubensinhalte konnen ja nur dann akzeptiert wer-
den, wenn zuvor ein — begriindetes! — Vertrauensverhdltnis besteht. Wenn
immer daher eine solche personliche Zuwendung des Menschen zu Gott
geschieht, komme diese nun ausdriicklich in Worten und im Bekenntnis
oder einschluflweise in einer Haltung zum Ausdruck, dann miissen wir
doch sagen: Hier ereignet sich ein Gebet, gewissermaflen in jener Kurz-
form, auf die sich jedes Gebet zuriickfiihren 1aft: ,.Gott, ich vertraue dir.“
Und weil der Mensch ein sprachliches Wesen ist, scheint es nur folge-
richtig, daR dieses vielleicht stumme und unausdriickliche Gebet nach
sprachlicher Verwirklichung verlangt. Man kénnte diesen Zusammenhang
von Glaube und Gebet vielleicht so ausdriicken: Gebet ist die Aufienseite
des Glaubens; der Glaube aber die Innenseite des Gebetes. Oder mit
einem Wort Martin Luthers: , Was ist der Glaube anders als eitel Gebet?“.
Wenn O. H. Pesch behauptet, der Glaube sei die , Urgestalt des Gebetes“*
— und in diesem Sinn gibt es tatsichlich so etwas wie ein ,anonymes®
Gebet —, dann diirfen wir dem erginzend hinzufiigen: Gebet ist der
Urakt des Glaubens.

Die Skepsis gegenitber dem Bittgebet hat ihren Grund sicher auch darin,
daf diese Zusammenhinge oft iibersehen wurden. Die mit dem Bittgebet
gegebenen Schwierigkeiten — das ungehérte Schreien des Menschen, und
ein verborgener, abwesender, stummer Gott — mégen manche Theologen
bewogen haben, das Gebet vom vertraulichen Anrufen Gottes in einen
reinen Besinnungsakt umzubiegen. Wenn wir jedoch das Bittgebet (und
jedes Gebet) in Verbindung mit dem Glaubensakt betrachten, dann ist
es nur konsequent, so schwer das in der Praxis durchzuhalten ist, wenn
die Bitte dem Vertrauen den Vortritt 148t. Jeder Bitte vorausgehen wird
dann das vom Glauben getragene Jesuswort , Dein Wille geschehe®. Selbst
wenn der bittende Beter nicht erhort wird (oder nicht so erhort wird, wie
er mochte), so weifl er sich doch gehort; auch wenn sein Leid nicht vor
ihm genommen wird, so vertraut er doch noch in seinem Leid auf Gottes

23 Pesch, a.a.0., 63.



Gebet — ein vernachlissigtes Thema der Theologie? 131

Treue®. Theologisch wiirde man sich die Sache zu leicht machen, wenn
man Gebet nur noch als Lob, Preis und Dank gegeniiber Gott gelten liefe.
Wenn némlich der gldubige Mensch Gott nicht mehr bitten diirfte, aus
welchem Grund sollte er ihm dann klagen, warum ihn loben, wozu ihm
gar danken? Warum sich dann zberhaupt an ihn wenden? Mit letzter
Deutlichkeit gesagt: Wenn Gebet nur Selbstreflexion ist und nichts weiter,
dann ist nicht einzusehen, warum der Glaube an Gott mehr sein sollte
als blofRes Selbstvertrauen.

Daf} die hier aufgezeigte Richtung ,stimmt*, scheint die Diskussion iiber
das Gebet, wie sie innerhalb der katholischen Theologie der letzten
Jahre stattgefunden hat, zu bestitigen. Wenn das Gebet in wichtigen
Gesamtdarstellungen des Glaubens iibergangen wurde, bedeutet das (wie
wir schon bemerkten) ja nicht, dafl die Theologen die diesbeziiglichen
Schwierigkeiten und Einwande tiberhort oder gar ignoriert hétten. Ein
knapper Hinweis soll hier geniigen.

Am eingehendsten hat sich sicher K. Rahner in zahlreichen Arbeiten
damit auseinandergesetzt. Gebet ist fiir ihn eine ,Bewegung des Herzens®
auf Gott hin®, eine ,Offnung des Herzens“®, ein ,totaler Grundakt der
menschlichen Existenz, der diese als Ganzes umfafit und auf jenes Ge-
heimnis hin in vertrauende und liebende Bewegung bringt, das wir
Gott nennen®. Gebet erscheint so nicht als eine Aktivitit neben andern
religiosen Handlungen, sondern ,muff verstanden werden als Ausdruck
und Vollzug des einen Ganzen unserer Existenz, auch wenn ausdriick-
liches Gebet nur einen kleinen Teil unserer Zeit in Anspruch nehmen
kann“?. Ferner: ,Jede ausdriickliche Beziehung des Lebensvollzuges auf
Gott in Glaube, Hoffnung und Liebe, die eine formelle Ehrung Gottes
ist, ist auch schon formell Gebet“2. Gebet ist diesem Verstdndnis zufolge
geradezu die Kehrseite des Glaubens; denn was hier vom Gebet gesagt
wird, gilt auch vom Glaubensakt. Diesen Zusammenhang betont Rahner
auch indirekt, wenn er hervorhebt, dafl das Gebet nicht empfohlen wer-
den sollte ,als eine Sache, die sich von selbst versteht“, und wenn er ,die

2 Dazu ausfithrlicher: J. Imbach, Ist Gott die Antwort? Hinfithrung zum Glauben,
Freiburg/Schweiz 1977, 86-88; 112-14.

2 K. Rahner, Sendung zum Gebet, in: Schriften zur Theologie, Bd. 3, Einsiedeln/
Zirid/Koln 1962, 255 (Erstverdffentlichung in: Stimmen der Zeit 152 [1953] 161-170).
% Ders., Von der Not und dem Segen des Gebetes, Freiburg 1958, 9 (Erstverdffentlichung:
Innsbruck 1949).

2 Ders., Uber das Beten, in: Geist und Leben 45 (1972) 85; 95.

28 Ders., Thesen zum Thema: Glaube und Gebet, in: Geist und Leben 42 (1969) 180. —
Zu Rahners Gebetsverstdndnis vgl. M. Messner, Die ewige Unruhe zum je gréferen Gott.
Zur Theologie des Gebetes und ihrem ignatianischen Hintergrund nach Karl Rahner, in:
Geist und Leben 47 (1974) 244-56.



Aus dem Leben der Kirche 182

Glaubensschwierigkeiten und ... (die) Glaubensnot“ der heutigen Zeit
nebeneinanderstellt®.

In der gleichen Richtung bewegen sich neuerdings G. Greshake und
H. Schaller in ihren Ausfihrungen tber das Bittgebet®, das sie geradezu
zum Testfall des Glaubens erkldren. Dabei wird die Verbindung von
Gebet, Gottesbild und Glaubensvollzug artikuliert, was bedeutet, dafl
das Gebet dogmatisch nie unabhingig vom einen oder anderen bedacht
werden darf.

Eben diese Piste wird eine kiinftige Theologie des Gebetes weiter ver-
folgen misssen. Denn gutgemeinte Ermahnungen zum Gebet allein ver-
moégen die von uns aufgezeigten realen Hindernisse nicht aus dem Weg
zu schaffen; praktische Orientierungshilfen kénnen die theologischen
Schwierigkeiten nicht Gberbriicken — aber gerade theologisch und dogma-
tisch, also in seinen Grundlagen, wurde das Gebet bis vor kurzem allzusehr
als Stiefkind behandelt. Hier bleibt einiges nachzuholen, damit die mit
der Verkiindigung Beauftragten ihre Unsicherheit nicht mit erbaulichen
Aufrufen verdecken, und die in der Seelsorge Stehenden nicht mit unguten
Gefithlen praktische Anleitungen empfehlen miissen.

2 Thesen zum Thema, 183; 177.
30 Vgl. H. Schaller, Das Bittgebet — ¢in Testfall des Glaubens, in: Geist und Leben 49
(1976) 191-202; G. Greshake, Theologische Grundfragen des Bittgebets, in: Theologische
Quartalschrift 157 (1977) 27-40.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Revolution durch Nichstenliebe
Zur Seligsprechung von Maria Katharina Kasper (1820-1898)

Am 16. April dieses Jahres (1978) findet in Rom die Seligsprechung der Stifterin
der Dernbacher Schwestern (,Arme Dienstmigde Jesu Christi“, Di6zese Limburg)
Maria Katharina Kasper statt. Es ist dies die zweite Seligsprechung einer deut-
schen Ordensstifterin aus dem 19. Jahrhundert. Franziska Schervier, Aachen, war
diese Ehrung genau vor vier Jahren zuteil geworden. Im Laufe des nachsten
Jahrzehnts diirften sich ihnen noch weitere, deren Beatifikationsprozef schon sehr
fortgeschritten ist, zugesellen. Die Teilung der fritheren Ritenkongregation (im
Jahre 1969) in eine ,Kongregation fiir den géttlichen Kult“ (Liturgie usw.) und
cine andere fiir die Selig- und Heiligsprechungsprozesse (,,Congregatio pro Causis
Sanctorum®) hat offensichtlich eine Beschleunigung der laufenden Verfahren mit
sich gebracht; auflerdem scheint die Internationalitit der Verfahren, entsprechend





