Aus dem Leben der Kirche 182

Glaubensschwierigkeiten und ... (die) Glaubensnot“ der heutigen Zeit
nebeneinanderstellt®.

In der gleichen Richtung bewegen sich neuerdings G. Greshake und
H. Schaller in ihren Ausfihrungen tber das Bittgebet®, das sie geradezu
zum Testfall des Glaubens erkldren. Dabei wird die Verbindung von
Gebet, Gottesbild und Glaubensvollzug artikuliert, was bedeutet, dafl
das Gebet dogmatisch nie unabhingig vom einen oder anderen bedacht
werden darf.

Eben diese Piste wird eine kiinftige Theologie des Gebetes weiter ver-
folgen misssen. Denn gutgemeinte Ermahnungen zum Gebet allein ver-
moégen die von uns aufgezeigten realen Hindernisse nicht aus dem Weg
zu schaffen; praktische Orientierungshilfen kénnen die theologischen
Schwierigkeiten nicht Gberbriicken — aber gerade theologisch und dogma-
tisch, also in seinen Grundlagen, wurde das Gebet bis vor kurzem allzusehr
als Stiefkind behandelt. Hier bleibt einiges nachzuholen, damit die mit
der Verkiindigung Beauftragten ihre Unsicherheit nicht mit erbaulichen
Aufrufen verdecken, und die in der Seelsorge Stehenden nicht mit unguten
Gefithlen praktische Anleitungen empfehlen miissen.

2 Thesen zum Thema, 183; 177.
30 Vgl. H. Schaller, Das Bittgebet — ¢in Testfall des Glaubens, in: Geist und Leben 49
(1976) 191-202; G. Greshake, Theologische Grundfragen des Bittgebets, in: Theologische
Quartalschrift 157 (1977) 27-40.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Revolution durch Nichstenliebe
Zur Seligsprechung von Maria Katharina Kasper (1820-1898)

Am 16. April dieses Jahres (1978) findet in Rom die Seligsprechung der Stifterin
der Dernbacher Schwestern (,Arme Dienstmigde Jesu Christi“, Di6zese Limburg)
Maria Katharina Kasper statt. Es ist dies die zweite Seligsprechung einer deut-
schen Ordensstifterin aus dem 19. Jahrhundert. Franziska Schervier, Aachen, war
diese Ehrung genau vor vier Jahren zuteil geworden. Im Laufe des nachsten
Jahrzehnts diirften sich ihnen noch weitere, deren Beatifikationsprozef schon sehr
fortgeschritten ist, zugesellen. Die Teilung der fritheren Ritenkongregation (im
Jahre 1969) in eine ,Kongregation fiir den géttlichen Kult“ (Liturgie usw.) und
cine andere fiir die Selig- und Heiligsprechungsprozesse (,,Congregatio pro Causis
Sanctorum®) hat offensichtlich eine Beschleunigung der laufenden Verfahren mit
sich gebracht; auflerdem scheint die Internationalitit der Verfahren, entsprechend



Aus dem Leben der Kirche 133

einer allgemeinen Entwicklung in der Kirche, stiarker als bisher in Erscheinung
zu treten.

Wer war Katharina Kasper, die nach der Umwandlung ihres ,Frommen Ver-
eins® in eine kirchliche Genossenschaft (1851) den Ordensnamen Maria annahm?
Ein Kind aus armer Familie, wie die meisten Kinder ihres Westerwalddorfes.
Man wohnte — bei acht Geschwistern — sehr gedringt, hatte oft nur das Notwen-
digste zum Essen und wurde schon frith zur Arbeit herangezogen. Die Schulbil-
dung beschrankte sich auf etwas Lesen, Schreiben und Rechnen — und auf einen
bescheidenen Religionsunterricht. Mit heranwachsendem Alter mufite Katharina
bald auch mitverdienen; sie lernte von der Mutter das Weben und half den Leu-
ten bei den Feldarbeiten; spiter verdingte sie sich zeitweise als Taglohnerin; auch
schwere Arbeiten, die eigentlich Ménnersache waren, blieben ihr nicht fremd. —
Hinzu kam frithes Leid: ihre eigene schwichliche Gesundheit, um derentwillen
sie oft dem Unterricht fernbleiben mufite, der Tod ihres dltesten Bruders in der
Fremde — sie selbst war damals erst 14 Jahre alt —, besonders aber der unerwar-
tete Tod des Vaters; der kleine Familienbesitz wurde versteigert, und Katharina
zog mit der Mutter und zwei Briidern in eine enge und drmliche Mietwohnung.

Aber das alles war ein Schicksal, das jede andere ihrer Altersgenossinnen ebenso
treffen konnte und auch oft genug traf. Armut und Not, harte Arbeit und geringe
Verdienstmoglichkeiten, Krankheit und hiufige Sterbefille kennzeichneten ganz
allgemein das Leben der Landbevélkerung in der damaligen Zeit und in jener Ge-
gend. Dariiber ist hier nicht weiter zu sprechen, will man das Besondere Kathari-
nas, das sich schon in ihrer Jugend kundtat und wodurch sie sich von den vielen
anderen unterschied, in den Blick bekommen. Wichtiger dafiir ist die sittlich-reli-
giose Situation ihrer Erfahrungswelt. Sie war wohl fiir junge Menschen wenig
aufmunternd. Die geringe Unterweisung — Dernbach war kein Kirchdorf — lief}
bei der gedriickten wirtschaftlichen Lage kaum ein lebendiges religioses Leben
in der Gemeinde wachsen. Wer von den Eltern nichts mitbekam, war der Ge-
fahr ausgesetzt, dem Glauben gegeniiber gleichgiltig zu werden.

Auf diesem Hintergrund gewinnt das, was man von Katharinas Kindheit und
Jugend an Auflerungen der Frommigkeit zu berichten weifl ~ zum guten Teil
hat sie es selbst spiter erzéihlt — seine wahre Bedeutung. Sie ist nicht nur einfach
ein frommes Kind, das in seinem kindlichen, empfindsamen Gemiit das wider-
spiegelt, was es in einem gldubigen Elternhaus oder iiberhaupt in seiner Umge-
bung gesehen und gehort hat. Was sie sagt und tut, {ibersteigt jedes normale Maf:
daf sie sich immer stirker und in aller Stille zum Beten hingezogen fiihlt, daf sic
Kindern, die noch drmer sind als sie, die andere nicht mdgen, von denen sie sich
fern halten, ihre besondere Zuwendung bezeigt, dafl sie Arme, Kranke und Alte
aufsucht, um ihnen etwas Schones zu bringen. Woher hat sie das? Nicht von an-
deren, nicht einmal von zu Hause. Die Mutter kann sie sogar tadeln, wenn sie
torichtes Zeug zu reden scheint, aber sie beharrt auf ihrer Meinung und handelt
danadh. Spéter, als ihr der eigene Lebensweg, den sie von frithester Kindheit an
gegangen ist, im Licht des Glaubens klarer geworden war, gibt sie selbst den
Schliissel zu seinem Verstindnis: Gott hat mich gelehrt, er hat es mir gesagt, der
Hl. Geist hat es mir eingegeben.



Aus dem Leben der Kirche 134

Daf} diese Interpretation nicht fromme Phantasie und Einbildung ist, bezeugt
die Konsequenz, mit der sie diesen Weg weiter geht, ohne nach rechts oder links
zu schauen, unbekiimmert darum, was andere sagen, und selbst wenn es ein
Priester ist. Ein merkwiirdiges Wesen ist sie, in aller Schlichtheit und Unauf-
falligkeit so ganz anders als alle, unter denen sie lebt. Was bisher keimhaft, aber
in seinen Umrissen schon sehr deutlich sichtbar wurde, bildet sich in den Jahren
des Heranreifens vom Kind und Jugendlichen zur Frau als klare Gestalt heraus.
Man weifl nicht recht: ist es der kontemplative Zug, der ihre Frommigkeit ent-
scheidend pragt, oder der aktiv-apostolische? Beides 148t sich bei ihr voneinander
nicht trennen, sie gehen ineinander iiber und sind im Grunde eins. Gott ist es
und Jesus Christus, die ihr Herz als das einzige Gut in dieser Welt erfiillen. Aber
was sie von daher erfahrt, muf} sie weitergeben. Sie spricht ihre Altersgenossen,
Jungen und Médchen, daraufhin an und sucht sie auf einen christlichen Weg zu
weisen. Mogen manche von ihnen spotten; sie weifl es und nimmt es an, glaubend,
daf Gott mehr vermag als sie mit ihrem geringen Wissen, dafl er auch mit einem
untauglichen Werkzeug die Herzen der Menschen aufschliefen und umwandeln
kann, wenn sie nur ein wenig Bereitschaft zeigen. Thr kommt es nur zu, in aller
Treue und Demut auf Gottes Stimme zu héren und seinen Willen ohne Riick-
sicht auf sich und auf andere zu erfiillen. Sie besucht mit Vorliebe die Kranken,
macht ihnen die Hausarbeit, auch die unansehnlichste, pflegt sie — mit ihrem Na-
turtalent ist sie zu einer guten ,Krankenschwester geworden —, trostet und er-
muntert sie und geht wieder, ohne mit einem Entgelt zu rechnen. Man hat sie
gern, holt sie und schitzt sie wegen ihrer Geschicklichkeit, ihrer Selbstverstand-
lichkeit und Lauterkeit, ohne frommes Getue. Andere schiitteln noch immer den
Kopf, weil diese Frau nirgendwo unterzubringen ist, aber sie kommen doch zum
Nachdenken und beginnen mehr und mehr Achtung vor ihr zu haben. Wieder
andere mogen weiterhin beiseite stehen und Katharina fiir versponnen halten.
Was kennt sie schon aufler Kirche und Beten und ihren eigenen Ideen. Man sieht
sie zu FuBl, auf weitem Weg, bei Wind und Wetter in die Kirche laufen, zum
Pfarrer gehen, am Beichtstuhl stehen und hiufig die Kommunion empfangen,
wihrend die politischen und wirtschaftlichen Entwicklungen der Zeit und damit
das, was den Menschen einzig real betrifft — wie man meint — spurlos an ihr vor-
iiber gehen.

Aber all das 1ifit Katharina weder irre noch eingebildet werden. Wohl
kommt ihr immer deutlicher zum Bewufitsein, dafl Gott etwas mit ihr vorhat, dafl
sie sich darum noch mehr als bisher von seinen Absichten und Plidnen verfiigen
lassen soll. Noch bei ihrer Mutter wohnend, fiihlt sie sich gedringt, ein eigenes
Hiuschen zu bauen, um fiir ihre Berufung freier zu sein und Gleichgesinnte oder
Kranke darin aufnehmen zu kénnen. Geld hat sie zwar keins oder doch nicht viel
mehr als die Witwe des Evangeliums, auf deren Vorbild Jesus seine Jiinger hin-
wies. Aber was tut’s. Wenn Gott das Werk will, dann sorgt er auch dafiir,
dafl es wird. Schon von Anfang an schwebt ihr dabei vor, dafl sie den Segen
der Kirche dazu brauche. Sie weiht ihren Beichtvater in ihre Plane ein und fafit
schlieflich sogar den Entschluf}, das Einverstindnis und den Segen des Bischofs
zu erbitten. Letzterer nimmt sie zwar freundlich auf, schickt sie aber wieder nach



Aus dem Leben der Kirche 185

Hause; er zweifelt, ob die Pline dieses einfachen, ungebildeten Bauernmidchens
wirklich von Gott kommen; jedenfalls 148t er ihr im Augenblick keine Unter-
stiitzung zukommen, ja er gibt sogar Weisung, sie vorerst nicht mehr zu emp-
fangen, sondern ihr hochstens etwas fiir ihre Armen mitzugeben. Sie macht den
weiten Weg von Dernbach nach Limburg noch &fter. Trotz der deutlichen Abwei-
sung (oder Priifung) fihrt Katharina in der Verfolgung ihres Planes fort. Einzig
im Vertrauen auf Gott beginnt sie den Bau; einige Leute helfen ihr dabei, sie
macht Schulden, der Bau kommt wegen der ungliiklichen Zeitverhiltnisse — es
ist das Revolutionsjahr 48 — ins Stocken, aber am Ende steht er. Sie nimmt u. a.
Maiddhen in das kleine Haus auf, die bereit sind, ihr in ihren caritativen und
,seelsorglichen® Werken und Bemiithungen zu helfen. Dafiir braucht es aber der
religiosen Schulung und eines intensiven und geregelten religidsen Lebens. Thr
Herz mufl vollkommen und ungeteilt an Gott und seinen Willen, an Christus,
ihren Heiland und Erloser hingegeben sein. Die Muttergottes sollen sie oft
anrufen, damit sie nach ihrem Vorbild in allem Tun und Lassen ,Magde Jesu
Christi werden. Das Fundament sind Glaube, Hinhoren auf Gottes Stimme und
Eingebung, Demut und Gehorsam. Katharina entwirft fiir diese erste Gemein-
schaft, die sich um sie schart, ,Statuten®, die sie ihrem gemeinsamen Beichtvater
und spiter dem Bischof zur Priifung und Gutheiflung vorlegt: sie entwickeln sich
kontinuierlich, in stindiger Weiterbearbeitung zu jener Regel, die ihre Genos-
senschaft einmal annehmen wird. (In sie ist vor allem vinzentinischer Geist mit-
eingeflossen.) Der Kern der Frommigkeit der Statuten wird durch alle Anderun-
gen hindurch immer noch zum Vorschein kommen.

Inzwischen hat sich der ,Verein“, wie er in den Dokumenten genannt wird,
als eine stabile Einrichtung erwiesen. Katharina ist unbestrittene Vorsteherin,
der die ersten vier Gefihrtinnen Gehorsam versprochen haben. Man ist auch
auBerhalb Dernbachs auf sie aufmerksam geworden. Von Katharina und in ihrem
Geist erzogen, gehen sie iiberall hin, wo Not herrscht, wo man sie braucht und wo-
hin man sie ruft. Bei aller Beliebtheit, deren sie sich bei der Bevilkerung erfreuen,
stehen ihnen doch viele, selbst Priester, weiterhin reserviert gegeniiber. Ist es das
Neue, was sie zweifeln 1a8t, oder der geringe Bildungsstand dieser Bauernmad-
chen? Haben sie sich nicht zuviel in den Kopf gesetzt, wollen sie nicht zu hoch
hinaus? Was verstehen sie schon von Glaubensdingen? Was kann deshalb Gutes
dabei herauskommen, wenn sie zu den Menschen von Gott und einem christ-
lichen Leben sprechen? Verdrehen sie ihnen nicht den Kopf? (Hat man solche
Worte nicht oft genug in der Entstehung von Gott eingegebener und ange-
regter Werke gehdrt? Wahlt nicht Gott das, was fiir toricht gilt in dieser Welt
aus, um die Klugen zu beschimen?) Katharina weil um diese Vorbehalte,
158t sich aber nicht beirren. Einmal als sich von Gott berufen erkannt, fiihlt sie
sich stark genug, vor keiner Schwierigkeit zuriickzuweichen. Gewifi, sie hat nicht
studiert, ihr weltlicher Horizont ist klein, aber ihr Herz ist weit, ihr Verstand wadh;
zudem besitzt sie eine praktische Klugheit, weifl zu planen und ist auflerordentlich
—im Licht des Glaubens — zielstrebig. Die ,Nachfolge Christi® ist das einzige geist-
liche Buch, das sie — vielleicht neben dem Katechismus — kennt. Aber gerade dieses
Buch ist voller Weisheit; es ist von Gottes Geist inspiriert. Und das geniigt ihr. In



Aus dem Leben der Kirche 136

seinem Licht vermag sie Gottes Eingebungen zu erkennen und die Geister zu
unterscheiden. Alles, was in diesem Biichlein steht, hat sie selbst als wahr und
richtig erfabren. Daraus wird sie in ihren Unterweisungen auch spiter immer wie-
der schépfen.

So tut Katharina, von diesem Geist beseelt und aus ihrer reichen Glaubenser-
fahrung heraus, Schritt fiir Schritt auf dem von Gott gefithrten Weg. Wohl denkt
sie in die Zukunft hinein, aber sie greift nicht zu weit aus. Sie kann warten auf
die Stunde, die Gott ihr zuschickt und fiir sie bestimmt. Und eines Tages ist
diese Stunde da. Der Bischof kommt zu ecinem ersten Besuch. Das war im Jahr
1850. Er hat sich entschlossen, die kleine Gemeinschaft zu einer Ordensgemein-
schaft zu machen, sie mit dem Einverstindnis der romischen Stellen offiziell unter
die Obhut der Kirche zu nehmen. Ein Jahr danach ist es soweit. Die fiinf ersten
Schwestern erhalten von ihrem Oberhirten unter grofler Anteilnahme der Be-
volkerung ihr Ordenskleid. Es ist eine grofle Stunde, die Stunde Gottes, aber
auch Katharinas. Alle ihre Wiinsche scheinen im Ubermaf in Erfiillung gegangen
zu sein. War nicht von jeher das klosterliche Leben als Ideal vor ihr gestanden?
Was konnte ihr noch mehr geschehen?

Dennoch gilt es hier fiir den Historiker aus der Riickschau noch einige Fragen
zu stellen. Lag der Weg, den die junge Genossenschaft nun in den néchsten
Jahrzehnten gehen wird, ganz in den Absichten der Stifterin? Gewif}, sie hatte
vom klosterlichen Leben eine hohe Meinung. Aber es sollte eine kleine Gemein-
schaft bleiben. An etwa 30 Schwestern hatte Katharina gedacht. Wollte sie
doch bei aller Zuriickhaltung im Umgang mit den Menschen einen personlichen
Kontakt mit ibnen haben, mit den Notleidenden, den Kranken, mit denen, die
sich auf das Sterben vorbereiten oder besser: die sic auf das Sterben vorbereiten
durfte, mit elternlosen Kindern, um die sich niemand so recht kiimmerte, mit
jedem, der in korperlicher oder seelischer Not einer Hilfe bedurfte. Sie hitte
einen Schrecken bekommen, wenn sie in einer Vision die zukiinftigen Gebaude-
komplexe ihrer Gemeinschaft, das zur Institution gewordene Ordensleben, wie
sie es anfinglich noch selbst miterlebt hat, geschaut hitte. Sie hat sich lange
Zeit gegen den Gang der Dinge gestrdaubt. Vergeblich. Die — vielleicht unvermeid-
liche - Entwicklung ging tber sie hinweg. Sie geriet dariiber mit dem ersten
Superior der Genossenschaft in einen schweren — nie offen ausgetragenen —
Kontlikt; sie hat ibn schweigend, mit heiliger Geduld ausgehalten. {In der be-
nachbarten Gemeinschaft der Waldbreitbacher Franziskanerinnen entwickelte sich
ein ganz dhnlicher, fast der gleiche Konflikt zu einer wahren Tragddie.) Im
Grund ist dieser Konflikt bis heute nicht ausgetragen. Gerade in unserer Zeit
wacht in vielen das urspriingliche Ideal jener unmittelbar ausstrahlenden Frauen-
gestalten wieder auf, denen so manche Genossenschaft ihr Entstehen verdankt.
Eine entscheidende Frage fiir die Erneuerung des Ordenslebens steht im Raum.
Wie soll sie beantwortet werden?

Und noch ein Zweites: Die Frommigkeit Katharinas ist ohne Zweifel von
den Merkmalen der Frommigkeit des 19. Jhts. gekennzeichnet, der man einen
Moralismus oder Aszetismus nachsagt und die keine besondere theologische Tiefe
aufweist. Aber das kommt bei Katharina nur in einem entsprechenden Voka-



Einiibung und W eisung 137

bular und den vielerlei religiésen Ubungen zum Ausdruck. Im Grunde aber
ist thre Frommigkeit Urgestein, Entduflerung von allem selbstsiichtig Eigenen,
ein vollkommenes Hingegebensein an Gottes und Christi Liebe, ein reines Ver-
figtwerden durch den gnadenhaften géttlichen Willen. Und selbst ihre urspring-
liche Sprache, soweit sie uns authentisch itberliefert ist, ihre eigengewachsene,
unreflektierte, aber aus der Erfahrung stammende Religiositat hat noch wenig
an sich von der offiziellen kirchlichen Lehre des spaten 19. Jhts. aber die (kldster-
liche) Vollkommenheit. Von ,Selbstheiligung” als eigens herausgehobenem
Bereich christlicher Vollkommenheit hat sie m. W. nie gesprochen (obwohl sie
die Sache selbstverstindlich voll und ganz integriert hat); das Wort ist erst
durch eine romische Auflage in die Ordensregel hineingekommen, zur Kennzeich-
nung eines der ,Zwecke“ des Ordenslebens. So kénnte man noch manches nennen.
Ziehen wir Bilanz: Katharina zihlte ohne alle Frage zu jener Generation
heiliger Frauen, die wesentlich mit zur Erneverung des christlichen Glaubens und
des kirchlichen Lebens nach dem Zusammenbruch der staatlichen Ordnung in
weiten Teilen Europas, nach Rationalismus und Aufklirung beigetragen hat.
Ihre Griindungen tragen iiberdeutlich das Siegel des gottlichen Gnadenwirkens
an sich. Katharina allerdings ,eine der groflen Gestalten auf dem Gebiet der
Sozialpolitik“ zu nennen, wie es anldflich der Seligsprechung geschehen ist, ist m.
E. eine Fehleinschitzung. Mit organisierter Sozialpolitik haben sie und ihr Werk
nichts zu tun. Und ebenso miflverstindlich ist es, wenn man von ihr und den ande-
ren Ordensgriinderinnen des letzten Jahrhunderts sagt, sie hétten einen Beitrag
zur Emanzipation der Frau in der Neuzeit geleistet. Wenn man ein treffendes
Wort fiir sie und die ganze weibliche Ordensgeschichte des 19. Jhts. gebrauchen
will, dann kann man sagen: diese Epoche der Neugriindungen -caritativer

Gemeinschaften war eine gesellschaftliche Revolution durch Nachstenliebe.
Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Wie Maria Magdalena dem Auferstandenen begegnete
Meditation dber Joh 20, 17

Fiir jeden von uns ist das, was wir Erfahrung nennen, klar und unklar zugleich;
erfahren wir Freude oder Leid, dann fragen wir kaum — und wozu auch! -, was
dasist: Erfahrung. Fragen wir aber dennoch, dann ist die Erfahrung schon wieder
weg! So ist alle Erfahrung und unser Wissen von ilir von einer eigentimlichen
Spannung durchfigt.





