
Aus dem Leben der Kirche 132 

Glaubensschwierigkeiten und ... (die) Glaubensnot" der heutigen Zeit 
nebeneinanderstellt29. 

In der gleichen Richtung bewegen sich neuerdings G. Greshake und 
H. Schaller in ihren Ausführungen über das Bittgebet30, das sie geradezu 
zum Testfall des Glaubens erklären. Dabei wird die Verbindung von 
Gebet, Gottesbild und Glaubensvollzug artikuliert, was bedeutet, daß 
das Gebet dogmatisch nie unabhängig vom einen oder anderen bedacht 
werden darf. 

Eben diese Piste wird eine künftige Theologie des Gebetes weiter ver- 
folgen müssen. Denn gutgemeinte Ermahnungen zum Gebet allein ver- 
mögen die von uns aufgezeigten realen Hindernisse nicht aus dem Weg 
zu schaffen; praktische Orientierungshilfen können die theologischen 
Schwierigkeiten nicht überbrücken - aber gerade theologisch und dogma- 
tisch, also in seinen Grundlagen, wurde das Gebet bis vor kurzem allzusehr 
als Stiefkind behandelt. Hier bleibt einiges nachzuholen, damit die mit 
der Verkündigung Beauftragten ihre Unsicherheit nicht mit erbaulichen 
Aufrufen verdecken, und die in der Seelsorge Stehenden nicht mit unguten 
Gefühlen praktische Anleitungen empfehlen müssen. 
29 Thesen zum Thema, 183; 177. 
30 Vgl. H. Schaller, Das Bittgebet - ein Testfall des Glaubens, in: Geist und Leben 49 
(1976) 191-202; G. Greshake, Theologische Grundfragen des Bittgebets, in: Theologische 
Quartalschrift 157 (1977) 27-40. 

AUS  DEM  LEBEN  DER  KIRCHE 

Revolution durch Nächstenliebe 

Zur Seligsprechung von Maria Katharina Kasper (1820-1898) 

Am 16. April dieses Jahres (1978) findet in Rom die Seligsprechung der Stifterin 
der Dernbacher Schwestern (•Arme Dienstmägde Jesu Christi", Diözese Limburg) 
Maria Katharina Kasper statt. Es ist dies die zweite Seligsprechung einer deut- 
schen Ordensstifterin aus dem 19. Jahrhundert. Franziska Schervier, Aachen, war 
diese Ehrung genau vor vier Jahren zuteil geworden. Im Laufe des nächsten 
Jahrzehnts dürften sich ihnen noch weitere, deren Beatifikationsprozeß schon sehr 
fortgeschritten ist, zugesellen. Die Teilung der früheren Ritenkongregation (im 
Jahre 1969) in eine •Kongregation für den göttlichen Kult" (Liturgie usw.) und 
eine andere für die Selig- und Heiligsprechungsprozesse (•Congregatio pro Gausis 
Sanctorum") hat offensichtlich eine Beschleunigung der laufenden Verfahren mit 
sich gebracht; außerdem scheint die Internationalität der Verfahren, entsprechend 



Aus dem Leben der Kirche 133 

einer allgemeinen Entwicklung in der Kirche, stärker als bisher in Erscheinung 
zu treten. 

Wer war Katharina Kasper, die nach der Umwandlung ihres •Frommen Ver- 
eins" in eine kirchliche Genossenschaft (1851) den Ordensnamen Maria annahm? 
Ein Kind aus armer Familie, wie die meisten Kinder ihres Westerwalddorfes. 
Man wohnte - bei acht Geschwistern - sehr gedrängt, hatte oft nur das Notwen- 
digste zum Essen und wurde schon früh zur Arbeit herangezogen. Die Schulbil- 
dung beschränkte sich auf etwas Lesen, Schreiben und Rechnen - und auf einen 
bescheidenen Religionsunterricht. Mit heranwachsendem Alter mußte Katharina 
bald auch mitverdienen; sie lernte von der Mutter das Weben und half den Leu- 
ten bei den Feldarbeiten; später verdingte sie sich zeitweise als Taglöhnerin; auch 
schwere Arbeiten, die eigentlich Männersache waren, blieben ihr nicht fremd. - 
Hinzu kam frühes Leid: ihre eigene schwächliche Gesundheit, um derentwillen 
sie oft dem Unterricht fernbleiben mußte, der Tod ihres ältesten Bruders in der 
Fremde - sie selbst war damals erst 14 Jahre alt -, besonders aber der unerwar- 
tete Tod des Vaters; der kleine Familienbesitz wurde versteigert, und Katharina 
zog mit der Mutter und zwei Brüdern in eine enge und ärmliche Mietwohnung. 

Aber das alles war ein Schicksal, das jede andere ihrer Altersgenossinnen ebenso 
treffen konnte und auch oft genug traf. Armut und Not, harte Arbeit und geringe 
Verdienstmöglichkeiten, Krankheit und häufige Sterbefälle kennzeichneten ganz 
allgemein das Leben der Landbevölkerung in der damaligen Zeit und in jener Ge- 
gend. Darüber ist hier nicht weiter zu sprechen, will man das Besondere Kathari- 
nas, das sich schon in ihrer Jugend kundtat und wodurch sie sich von den vielen 
anderen unterschied, in den Blick bekommen. Wichtiger dafür ist die sittlich-reli- 
giöse Situation ihrer Erfahrungswelt. Sie war wohl für junge Menschen wenig 
aufmunternd. Die geringe Unterweisung - Dernbach war kein Kirchdorf - ließ 
bei der gedrückten wirtschaftlichen Lage kaum ein lebendiges religiöses Leben 
in der Gemeinde wachsen. Wer von den Eltern nichts mitbekam, war der Ge- 
fahr ausgesetzt, dem Glauben gegenüber gleichgültig zu werden. 

Auf diesem Hintergrund gewinnt das, was man von Katharinas Kindheit und 
Jugend an Äußerungen der Frömmigkeit zu berichten weiß - zum guten Teil 
hat sie es selbst später erzählt - seine wahre Bedeutung. Sie ist nicht nur einfach 
ein frommes Kind, das in seinem kindlichen, empfindsamen Gemüt das wider- 
spiegelt, was es in einem gläubigen Elternhaus oder überhaupt in seiner Umge- 
bung gesehen und gehört hat. Was sie sagt und tut, übersteigt jedes normale Maß: 
daß sie sich immer stärker und in aller Stille zum Beten hingezogen fühlt, daß sie 
Kindern, die noch ärmer sind als sie, die andere nicht mögen, von denen sie sich 
fern halten, ihre besondere Zuwendung bezeigt, daß sie Arme, Kranke und Alte 
aufsucht, um ihnen etwas Schönes zu bringen. Woher hat sie das? Nicht von an- 
deren, nicht einmal von zu Hause. Die Mutter kann sie sogar tadeln, wenn sie 
törichtes Zeug zu reden scheint, aber sie beharrt auf ihrer Meinung und handelt 
danach. Später, als ihr der eigene Lebensweg, den sie von frühester Kindheit an 
gegangen ist, im Licht des Glaubens klarer geworden war, gibt sie selbst den 
Schlüssel zu seinem Verständnis: Gott hat mich gelehrt, er hat es mir gesagt, der 
Hl. Geist hat es mir eingegeben. 



Aus dem Leben der Kirche 134 

Daß diese Interpretation nicht fromme Phantasie und Einbildung ist, bezeugt 
die Konsequenz, mit der sie diesen Weg weiter geht, ohne nach rechts oder links 
zu schauen, unbekümmert darum, was andere sagen, und selbst wenn es ein 
Priester ist. Ein merkwürdiges Wesen ist sie, in aller Schlichtheit und Unauf- 
fälligkeit so ganz anders als alle, unter denen sie lebt. Was bisher keimhaft, aber 
in seinen Umrissen schon sehr deutlich sichtbar wurde, bildet sich in den Jahren 
des Heranreifens vom Kind und Jugendlichen zur Frau als klare Gestalt heraus. 
Man weiß nicht recht: ist es der kontemplative Zug, der ihre Frömmigkeit ent- 
scheidend prägt, oder der aktiv-apostolische? Beides läßt sich bei ihr voneinander 
nicht trennen, sie gehen ineinander über und sind im Grunde eins. Gott ist es 
und Jesus Christus, die ihr Herz als das einzige Gut in dieser Welt erfüllen. Aber 
was sie von daher erfährt, muß sie weitergeben. Sie spricht ihre Altersgenossen, 
Jungen und Mädchen, daraufhin an und sucht sie auf einen christlichen Weg zu 
weisen. Mögen manche von ihnen spotten; sie weiß es und nimmt es an, glaubend, 
daß Gott mehr vermag als sie mit ihrem geringen Wissen, daß er auch mit einem 
untauglichen Werkzeug die Herzen der Menschen aufschließen und umwandeln 
kann, wenn sie nur ein wenig Bereitschaft zeigen. Ihr kommt es nur zu, in aller 
Treue und Demut auf Gottes Stimme zu hören und seinen Willen ohne Rück- 
sicht auf sich und auf andere zu erfüllen. Sie besucht mit Vorliebe die Kranken, 
macht ihnen die Hausarbeit, auch die unansehnlichste, pflegt sie - mit ihrem Na- 
turtalent ist sie zu einer guten •Krankenschwester" geworden -, tröstet und er- 
muntert sie und geht wieder, ohne mit einem Entgelt zu rechnen. Man hat sie 
gern, holt sie und schätzt sie wegen ihrer Geschicklichkeit, ihrer Selbstverständ- 
lichkeit und Lauterkeit, ohne frommes Getue. Andere schütteln noch immer den 
Kopf, weil diese Frau nirgendwo unterzubringen ist, aber sie kommen doch zum 
Nachdenken und beginnen mehr und mehr Achtung vor ihr zu haben. Wieder 
andere mögen weiterhin beiseite stehen und Katharina für versponnen halten. 
Was kennt sie schon außer Kirche und Beten und ihren eigenen Ideen. Man sieht 
sie zu Fuß, auf weitem Weg, bei Wind und Wetter in die Kirche laufen, zum 
Pfarrer gehen, am Beichtstuhl stehen und häufig die Kommunion empfangen, 
während die politischen und wirtschaftlichen Entwicklungen der Zeit und damit 
das, was den Menschen einzig real betrifft - wie man meint - spurlos an ihr vor- 
über gehen. 

Aber all das läßt Katharina weder irre noch eingebildet werden. Wohl 
kommt ihr immer deutlicher zum Bewußtsein, daß Gott etwas mit ihr vorhat, daß 
sie sich darum noch mehr als bisher von seinen Absichten und Plänen verfügen 
lassen soll. Noch bei ihrer Mutter wohnend, fühlt sie sich gedrängt, ein eigenes 
Häuschen zu bauen, um für ihre Berufung freier zu sein und Gleichgesinnte oder 
Kranke darin aufnehmen zu können. Geld hat sie zwar keins oder doch nicht viel 
mehr als die Witwe des Evangeliums, auf deren Vorbild Jesus seine Jünger hin- 
wies. Aber was tut's. Wenn Gott das Werk will, dann sorgt er auch dafür, 
daß es wird. Schon von Anfang an schwebt ihr dabei vor, daß sie den Segen 
der Kirche dazu brauche. Sie weiht ihren Beichtvater in ihre Pläne ein und faßt 
schließlich sogar den Entschluß, das Einverständnis und den Segen des Bischofs 
zu erbitten. Letzterer nimmt sie zwar freundlich auf, schickt sie aber wieder nach 



Aus dem Leben der Kirche 135 

Hause; er zweifelt, ob die Pläne dieses einfachen, ungebildeten Bauernmädchens 
wirklich von Gott kommen; jedenfalls läßt er ihr im Augenblick keine Unter- 
stützung zukommen, ja er gibt sogar Weisung, sie vorerst nicht mehr zu emp- 
fangen, sondern ihr höchstens etwas für ihre Armen mitzugeben. Sie macht den 
weiten Weg von Dernbach nach Limburg noch öfter. Trotz der deutlichen Abwei- 
sung (oder Prüfung) fährt Katharina in der Verfolgung ihres Planes fort. Einzig 
im Vertrauen auf Gott beginnt sie den Bau; einige Leute helfen ihr dabei, sie 
macht Schulden, der Bau kommt wegen der unglücklichen Zeitverhältnisse - es 
ist das Revolutionsjahr 48 - ins Stocken, aber am Ende steht er. Sie nimmt u. a. 
Mädchen in das kleine Haus auf, die bereit sind, ihr in ihren caritativen und 
•seelsorglichen" Werken und Bemühungen zu helfen. Dafür braucht es aber der 
religiösen Schulung und eines intensiven und geregelten religiösen Lebens. Ihr 
Herz muß vollkommen und ungeteilt an Gott und seinen Willen, an Christus, 
ihren Heiland und Erlöser hingegeben sein. Die Muttergottes sollen sie oft 
anrufen, damit sie nach ihrem Vorbild in allem Tun und Lassen •Mägde Jesu 
Christi" werden. Das Fundament sind Glaube, Hinhören auf Gottes Stimme und 
Eingebung, Demut und Gehorsam. Katharina entwirft für diese erste Gemein- 
schaft, die sich um sie schart, •Statuten", die sie ihrem gemeinsamen Beichtvater 
und später dem Bischof zur Prüfung und Gutheißung vorlegt: sie entwickeln sich 
kontinuierlich, in ständiger Weiterbearbeitung zu jener Regel, die ihre Genos- 
senschaft einmal annehmen wird. (In sie ist vor allem vinzentinischer Geist mit- 
eingeflossen.) Der Kern der Frömmigkeit der Statuten wird durch alle Änderun- 
gen hindurch immer noch zum Vorschein kommen. 

Inzwischen hat sich der •Verein", wie er in den Dokumenten genannt wird, 
als eine stabile Einrichtung erwiesen. Katharina ist unbestrittene Vorsteherin, 
der die ersten vier Gefährtinnen Gehorsam versprochen haben. Man ist auch 
außerhalb Dernbachs auf sie aufmerksam geworden. Von Katharina und in ihrem 
Geist erzogen, gehen sie überall hin, wo Not herrscht, wo man sie braucht und wo- 
hin man sie ruft. Bei aller Beliebtheit, deren sie sich bei der Bevölkerung erfreuen, 
stehen ihnen doch viele, selbst Priester, weiterhin reserviert gegenüber. Ist es das 
Neue, was sie zweifeln läßt, oder der geringe Bildungsstand dieser Bauernmäd- 
chen? Haben sie sich nicht zuviel in den Kopf gesetzt, wollen sie nicht zu hoch 
hinaus? Was verstehen sie schon von Glaubensdingen? Was kann deshalb Gutes 
dabei herauskommen, wenn sie zu den Menschen von Gott und einem christ- 
lichen Leben sprechen? Verdrehen sie ihnen nicht den Kopf? (Hat man solche 
Worte nicht oft genug in der Entstehung von Gott eingegebener und ange- 
regter Werke gehört? Wählt nicht Gott das, was für töricht gilt in dieser Welt 
aus, um die Klugen zu beschämen?) Katharina weiß um diese Vorbehalte, 
läßt sich aber nicht beirren. Einmal als sich von Gott berufen erkannt, fühlt sie 
sich stark genug, vor keiner Schwierigkeit zurückzuweichen. Gewiß, sie hat nicht 
studiert, ihr weltlicher Horizont ist klein, aber ihr Herz ist weit, ihr Verstand wach; 
zudem besitzt sie eine praktische Klugheit, weiß zu planen und ist außerordentlich 
-im Licht des Glaubens-zielstrebig. Die •Nachfolge Christi" ist das einzige geist- 
liche Buch, das sie - vielleicht neben dem Katechismus - kennt. Aber gerade dieses 
Buch ist voller Weisheit; es ist von Gottes Geist inspiriert. Und das genügt ihr. In 



Aus dem Leben der Kirche 136 

seinem Licht vermag sie Gottes Eingebungen zu erkennen und die Geister zu 
unterscheiden. Alles, was in diesem Büchlein steht, hat sie selbst als wahr und 
richtig erfahren. Daraus wird sie in ihren Unterweisungen auch später immer wie- 
der schöpfen. 

So tut Katharina, von diesem Geist beseelt und aus ihrer reichen Glaubenser- 
fahrung heraus, Schritt für Schritt auf dem von Gott geführten Weg. Wohl denkt 
sie in die Zukunft hinein, aber sie greift nicht zu weit aus. Sie kann warten auf 
die Stunde, die Gott ihr zuschickt und für sie bestimmt. Und eines Tages ist 
diese Stunde da. Der Bischof kommt zu einem ersten Besuch. Das war im Jahr 
1850. Er hat sich entschlossen, die kleine Gemeinschaft zu einer Ordensgemein- 
schaft zu machen, sie mit dem Einverständnis der römischen Stellen offiziell unter 
die Obhut der Kirche zu nehmen. Ein Jahr danach ist es soweit. Die fünf ersten 
Schwestern erhalten von ihrem Oberhirten unter großer Anteilnahme der Be- 
völkerung ihr Ordenskleid. Es ist eine große Stunde, die Stunde Gottes, aber 
auch Katharinas. Alle ihre Wünsche scheinen im Übermaß in Erfüllung gegangen 
zu sein. War nicht von jeher das klösterliche Leben als Ideal vor ihr gestanden? 
Was könnte ihr noch mehr geschehen? 

Dennoch gilt es hier für den Historiker aus der Rückschau noch einige Fragen 
zu stellen. Lag der Weg, den die junge Genossenschaft nun in den nächsten 
Jahrzehnten gehen wird, ganz in den Absichten der Stifterin? Gewiß, sie hatte 
vom klösterlichen Leben eine hohe Meinung. Aber es sollte eine kleine Gemein- 
schaft bleiben. An etwa 30 Schwestern hatte Katharina gedacht. Wollte sie 
doch bei aller Zurückhaltung im Umgang mit den Menschen einen persönlichen 
Kontakt mit ihnen haben, mit den Notleidenden, den Kranken, mit denen, die 
sich auf das Sterben vorbereiten oder besser: die sie auf das Sterben vorbereiten 
durfte, mit elternlosen Kindern, um die sich niemand so recht kümmerte, mit 
jedem, der in körperlicher oder seelischer Not einer Hilfe bedurfte. Sie hätte 
einen Schrecken bekommen, wenn sie in einer Vision die zukünftigen Gebäude- 
komplexe ihrer Gemeinschaft, das zur Institution gewordene Ordensleben, wie 
sie es anfänglich noch selbst miterlebt hat, geschaut hätte. Sie hat sich lange 
Zeit gegen den Gang der Dinge gesträubt. Vergeblich. Die - vielleicht unvermeid- 
liche • Entwicklung ging über sie hinweg. Sie geriet darüber mit dem ersten 
Superior der Genossenschaft in einen schweren - nie offen ausgetragenen - 
Konflikt; sie hat ihn schweigend, mit heiliger Geduld ausgehalten. (In der be- 
nachbarten Gemeinschaft der Waldbreitbacher Franziskanerinnen entwickelte sich 
ein ganz ähnlicher, fast der gleiche Konflikt zu einer wahren Tragödie.) Im 
Grund ist dieser Konflikt bis heute nicht ausgetragen. Gerade in unserer Zeit 
wacht in vielen das ursprüngliche Ideal jener unmittelbar ausstrahlenden Frauen- 
gestalten wieder auf, denen so manche Genossenschaft ihr Entstehen verdankt. 
Eine entscheidende Frage für die Erneuerung des Ordenslebens steht im Raum. 
Wie soll sie beantwortet werden? 

Und noch ein Zweites: Die Frömmigkeit Katharinas ist ohne Zweifel von 
den Merkmalen der Frömmigkeit des 19. Jhts. gekennzeichnet, der man einen 
Moralismus oder Aszetismus nachsagt und die keine besondere theologische Tiefe 
aufweist. Aber das kommt bei Katharina nur in einem entsprechenden Voka- 



Einübung und Weisung 137 

bular und den vielerlei religiösen Übungen zum Ausdruck. Im Grunde aber 
ist ihre Frömmigkeit Urgestein, Entäußerung von allem selbstsüchtig Eigenen, 
ein vollkommenes Hingegebensein an Gottes und Christi Liebe, ein reines Ver- 
fügtwerden durch den gnadenhaften göttlichen Willen. Und selbst ihre ursprüng- 
liche Sprache, soweit sie uns authentisch überliefert ist, ihre eigengewachsene, 
unreflektierte, aber aus der Erfahrung stammende Religiosität hat noch wenig 
an sich von der offiziellen kirchlichen Lehre des späten 19. Jhts. über die (klöster- 
liche) Vollkommenheit. Von •Selbstheiligung" als eigens herausgehobenem 
Bereich christlicher Vollkommenheit hat sie m. W. nie gesprochen (obwohl sie 
die Sache selbstverständlich voll und ganz integriert hat); das Wort ist erst 
durch eine römische Auflage in die Ordensregel hineingekommen, zur Kennzeich- 
nung eines der •Zwecke" des Ordenslebens. So könnte man noch manches nennen. 

Ziehen wir Bilanz: Katharina zählte ohne alle Frage zu jener Generation 
heiliger Frauen, die wesentlich mit zur Erneuerung des christlichen Glaubens und 
des kirchlichen Lebens nach dem Zusammenbruch der staatlichen Ordnung in 
weiten Teilen Europas, nach Rationalismus und Aufklärung beigetragen hat. 
Ihre Gründungen tragen überdeutlich das Siegel des göttlichen Gnadenwirkens 
an sich. Katharina allerdings •eine der großen Gestalten auf dem Gebiet der 
Sozialpolitik" zu nennen, wie es anläßlich der Seligsprechung geschehen ist, ist m. 
E. eine Fehleinschätzung. Mit organisierter Sozialpolitik haben sie und ihr Werk 
nichts zu tun. Und ebenso mißverständlich ist es, wenn man von ihr und den ande- 
ren Ordensgründerinnen des letzten Jahrhunderts sagt, sie hätten einen Beitrag 
zur Emanzipation der Frau in der Neuzeit geleistet. Wenn man ein treffendes 
Wort für sie und die ganze weibliche Ordensgeschichte des 19. Jhts. gebrauchen 
will, dann kann man sagen: diese Epoche der Neugründungen caritativer 
Gemeinschaften war eine gesellschaftliche Revolution durch Nächstenliebe. 

Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Wie Maria Magdalena dem Auferstandenen begegnete 

Meditation über Joh 20, 17 

Für jeden von uns ist das, was wir Erfahrung nennen, klar und unklar zugleich: 
erfahren wir Freude oder Leid, dann fragen wir kaum - und wozu auch! -, was 
das ist: Erfahrung. Fragen wir aber dennoch, dann ist die Erfahrung schon wieder 
weg! So ist alle Erfahrung und unser Wissen von ihr von einer eigentümlichen 
Spannung durchfügt. 




