Einiibung und W eisung 137

bular und den vielerlei religiésen Ubungen zum Ausdruck. Im Grunde aber
ist thre Frommigkeit Urgestein, Entduflerung von allem selbstsiichtig Eigenen,
ein vollkommenes Hingegebensein an Gottes und Christi Liebe, ein reines Ver-
figtwerden durch den gnadenhaften géttlichen Willen. Und selbst ihre urspring-
liche Sprache, soweit sie uns authentisch itberliefert ist, ihre eigengewachsene,
unreflektierte, aber aus der Erfahrung stammende Religiositat hat noch wenig
an sich von der offiziellen kirchlichen Lehre des spaten 19. Jhts. aber die (kldster-
liche) Vollkommenheit. Von ,Selbstheiligung” als eigens herausgehobenem
Bereich christlicher Vollkommenheit hat sie m. W. nie gesprochen (obwohl sie
die Sache selbstverstindlich voll und ganz integriert hat); das Wort ist erst
durch eine romische Auflage in die Ordensregel hineingekommen, zur Kennzeich-
nung eines der ,Zwecke“ des Ordenslebens. So kénnte man noch manches nennen.
Ziehen wir Bilanz: Katharina zihlte ohne alle Frage zu jener Generation
heiliger Frauen, die wesentlich mit zur Erneverung des christlichen Glaubens und
des kirchlichen Lebens nach dem Zusammenbruch der staatlichen Ordnung in
weiten Teilen Europas, nach Rationalismus und Aufklirung beigetragen hat.
Ihre Griindungen tragen iiberdeutlich das Siegel des gottlichen Gnadenwirkens
an sich. Katharina allerdings ,eine der groflen Gestalten auf dem Gebiet der
Sozialpolitik“ zu nennen, wie es anldflich der Seligsprechung geschehen ist, ist m.
E. eine Fehleinschitzung. Mit organisierter Sozialpolitik haben sie und ihr Werk
nichts zu tun. Und ebenso miflverstindlich ist es, wenn man von ihr und den ande-
ren Ordensgriinderinnen des letzten Jahrhunderts sagt, sie hétten einen Beitrag
zur Emanzipation der Frau in der Neuzeit geleistet. Wenn man ein treffendes
Wort fiir sie und die ganze weibliche Ordensgeschichte des 19. Jhts. gebrauchen
will, dann kann man sagen: diese Epoche der Neugriindungen -caritativer

Gemeinschaften war eine gesellschaftliche Revolution durch Nachstenliebe.
Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Wie Maria Magdalena dem Auferstandenen begegnete
Meditation dber Joh 20, 17

Fiir jeden von uns ist das, was wir Erfahrung nennen, klar und unklar zugleich;
erfahren wir Freude oder Leid, dann fragen wir kaum — und wozu auch! -, was
dasist: Erfahrung. Fragen wir aber dennoch, dann ist die Erfahrung schon wieder
weg! So ist alle Erfahrung und unser Wissen von ilir von einer eigentimlichen
Spannung durchfigt.



Einiibung und Weisung 138

Und doch: falls wir iiberhaupt noch glaubig sein wollen, wird uns heute immer
anfdringlicher die Frage gestellt, und wir stellen sie uns selbst in aller Offenheit,
gerade dann, wenn wir mit uns allein sind, was ist das: Erfahrung des Glaubens.

Die kleine johanneische Erzihlung, die eine Begegnung zwischen einer Frau
und dem Auferstandenen schildert, ist vielleicht deswegen aufgeschrieben wor-
den, weil schon damals die Frage entstand: Auferstehung, schon recht und gut —
aber was bedeutet sie fiir uns hier und jetzt? Es mag sein, dafl die Erzihlung die-
ser Begegnung eine Antwort versucht auf die Frage: wie kénnen wir den Aufer-
wedkten erfahren, wie ihm begegnen? Denn davon hingt doch das Heil ab! (Fiir
uns heutige Menschen ist scheinbar noch eine andere Frage bedringender gewor-
den: wie 148t sich Gott erfahren? Aber sind wir dazu schon bereit?)

Der kleine, im Mittelpunkt der Begegnung stehende Satz gibt auf seine Weise
Antwort.

Maria hat zuerst den Gartner vermutet; sie hatte Jesus den Toten gesucht, und
weil sie den toten Jesus suchte, eben nicht den lebendigen, deshalb fand sie den
Girtner. Sie tauschte sich. Dennoch suchte sie den einst, vor dem Kreuzesgeschehen
erfahrenen Jesus. Sie suchte als letztes Zeichen dieses vordsterlichen Jesus seinen
Leichnam, um so einen Anhalt fiir ihre Erinnerung an den irdisch lebendigen
Jesus zu haben. Nein, keinen Toten suchte sie, sondern sie suchte im Toten den
vormals Lebendigen. Deswegen weint sie, und in diesem Weinen diirfen wir das
Herz Mariens sehen, das den Toten als Lebendigen suchte. Aber sie fand nur
den Girtner; sie erkannte den mit ihr Redenden nicht.

Da redet Jesus sie an: ,Maria“. Was meint dies? Das Nennen des Namens ist
weitaus mehr als nur eine notwendige Verstdndigung. Es ist das Gerufensein
des Menschen, wie es an vielen Stellen im Alten Testament iiberaus deutlich wird.
Der Mensch ist seinem Namen nach zu Gott hin gerufen. Hier im Angeredetsein
durch Jeus wird mitten in einem Auferstehungstext das ganze Erfahrungsmaterial
der alttestamentlichen Gottesbegegnung gestaut und kristallisiert! Altes Testa-
ment mitten im Neuen Testament. Zuerst, und das ist wichtig, wird Maria von
Jesus mit ,Frau® (v. 15) angeredet. Maria ist durch das Kreuzesgeschechen und
nach ihm namenlos geworden. Sie ist Frau und meint nun jeden von uns. Jesus
gibt ihr nun aufs neue ihren Namen und ruft sie ~Maria“. So gerufen und so
erkannt, erkennt sich Maria selbst. Erst dann, wenn wir gerufen werden, kénnen
wir uns selbst erkennen.

Merkwiirdig: erst in diesem anerkannten Sichselbsterkennen wird es Maria
moglich, auch den zu erkennen, der vor ihr steht! Erst selbst erkannt mit dem
unverwechselbaren Eigen-Namen und so sich erkennend, erfidhrt Maria Jesus als
den Auferstandenen und verwechselt ihn nicht mehr mit dem Gértner.

Sie, die vorher namenlos war und ohne Namen tot, iiberwindet ihre Téduschung,
ihr Hingen an der lieben Vergangenheit, und erkennt jetzt den auferstandenen
Jesus. Aber der Wedhsel ist nicht nur duferlich. Er geschieht auf einer inneren
Ebene ebenso. Maria mufl den nur noch in ihrer Erinnerung lebenden Jesus lassen
und erkennen, daf} dieser Jesus auch in ihrer Erinnerung tot ist, dafl der Jesus
ihrer Erinnerung unauffindbar bleibt. Auf uns heute gesagt, heifit dies doch: Er-
fahrung hat stets eine Spannung zur Zuokunft hin.



Einiibung und Weisung 139
Soweit nun die Erzihlung bis zu unserem Leitvers:
Beriikre mich nicht, noch bin ich ndmlich nicht zu meinem Vater hinaufgegangen.

Das heifit doch: Maria wollte Jesus beriihren oder sie hat ihn sogar schon beriihrt,
Sie hat also ibre Berithrungsangst iitberwunden, sie hat Néhe und Begegnung
versucht. Die Berilhrungsangst hindert uns ja letztlich immer vor einer Begeg-
nung! Aus dem blofilen Angeredetsein geht die Erzihlung in Handlung iber!
Beriihren, das ist das sichtbarste Zeichen fiir die Dramatik christlicher Begegnung.
Gewifl, Maria hat Jesus als ihren Meister erkaunt. Aber ihr liebendes Herz, das
zuvor weinte? Thr Herz verlangte nach mehr als nur dem Erkennen. Das Herz
will fithlen, besonders das weinende Herz will fiihlen, und der Trost ist oftmals
die liebende Nihe der Beriihrung.

Im Mittelalter kennt man die geistlichen Sinne. (Es gibt da eine Teilhabe durch
Berithrung. Bonaventura spricht vom ,tactus“ des Lichtes in der Seligkeit und
ordnet z. B. das verbum incarnatum dem Tastsinn zu.) Es ist ein Stiick spiritueller
Erfahrung, die heute weitgehend abhanden gekommen ist. Das Grofie und We-
sentliche dieser Erfahrung liegt wohl darin, daf sie vollig ernst gemacht hat mit
dem johanneischen Satz: Und das Wort ist Fleisch geworden. Hier, am Ende des
Johannes-Evangeliums wird dieser Grundsatz zum letzten Mal verwirklicht. Nur
christlich, nur inkarnatorisch schlie8t sich das Auseinander von Leib und Geist.
Nur vom Christen kann das Zusammenspiel von Leib und Geist in seiner Tiefe
und Schonheit erfahren werden. Solange beide auseinanderklaffen, ist jede Er-
fahrung gehindert. Wir heute kennen nur allzu oft das Entweder-Oder. In unse-
rem Text will das weinende Herz Marias Jesus berithren. Das Innere will sich
jufern und im Auferen verwirklichen. So gesehen ist der Text, diese osterliche
Erzihlung, auch eine inkarnatorische Erziblung. So wie Simeon einst das kleine
Kind in seinen Armen hielt, so méchte Maria Jesus den Auferstandenen beriihren:
auf geistlich-sinnliche Weise.

Jesus aber sagt: Berithre mich nicht.

Und er gibt eine Erklirung: denn ich bin noch nicht zu meinem Vater hinauf-
gegangen. Fiir den Evangelisten Johannes ist darin die Aussage eingeborgen, dafl
der, der als Wort vom Vater ausging, der gekreuzigt wurde und gestorben ist,
seinen Weg erst vollenden muf, indem er zum Vater geht. Jesus ist noch nicht
angekommen, er ist noch unterwegs. Leib und Geist sind noch nicht vollig gefigt.
Vielleicht ist es zu gewagt: das weinende Herz Marias, das fiihlen und beriihren
will, ist hier schon ,weitergegangen®. Auf den Text hingesprochen: Jesus ist
noch nicht beim Vater, d. h. auch der Geist ist noch nicht bei uns und: es ist noch
nicht alles geeint. Deswegen ist unsere Frage nach der Glaubenserfahrung stets
in Gefahr, geist-los zu werden und so unbeantwortet zu bleiben.

,Berithre mich nicht* — das ist dann keine Abwchr und keine Absage! Es ist
einfach und dem weinenden Herzen Marias gesagt — es ist ein seliges Versprechen.
Beriihre mich nicht — hier und jetzt, aber dann und einst {im Geist) wirst du mich
selig berithren, In dieser Spannung liegt alles, in ihr ist die christliche Erfahrung
auf dem Weg zu sich selbst. Gerhard Glaser





