
Einübung und Weisung 137 

bular und den vielerlei religiösen Übungen zum Ausdruck. Im Grunde aber 
ist ihre Frömmigkeit Urgestein, Entäußerung von allem selbstsüchtig Eigenen, 
ein vollkommenes Hingegebensein an Gottes und Christi Liebe, ein reines Ver- 
fügtwerden durch den gnadenhaften göttlichen Willen. Und selbst ihre ursprüng- 
liche Sprache, soweit sie uns authentisch überliefert ist, ihre eigengewachsene, 
unreflektierte, aber aus der Erfahrung stammende Religiosität hat noch wenig 
an sich von der offiziellen kirchlichen Lehre des späten 19. Jhts. über die (klöster- 
liche) Vollkommenheit. Von •Selbstheiligung" als eigens herausgehobenem 
Bereich christlicher Vollkommenheit hat sie m. W. nie gesprochen (obwohl sie 
die Sache selbstverständlich voll und ganz integriert hat); das Wort ist erst 
durch eine römische Auflage in die Ordensregel hineingekommen, zur Kennzeich- 
nung eines der •Zwecke" des Ordenslebens. So könnte man noch manches nennen. 

Ziehen wir Bilanz: Katharina zählte ohne alle Frage zu jener Generation 
heiliger Frauen, die wesentlich mit zur Erneuerung des christlichen Glaubens und 
des kirchlichen Lebens nach dem Zusammenbruch der staatlichen Ordnung in 
weiten Teilen Europas, nach Rationalismus und Aufklärung beigetragen hat. 
Ihre Gründungen tragen überdeutlich das Siegel des göttlichen Gnadenwirkens 
an sich. Katharina allerdings •eine der großen Gestalten auf dem Gebiet der 
Sozialpolitik" zu nennen, wie es anläßlich der Seligsprechung geschehen ist, ist m. 
E. eine Fehleinschätzung. Mit organisierter Sozialpolitik haben sie und ihr Werk 
nichts zu tun. Und ebenso mißverständlich ist es, wenn man von ihr und den ande- 
ren Ordensgründerinnen des letzten Jahrhunderts sagt, sie hätten einen Beitrag 
zur Emanzipation der Frau in der Neuzeit geleistet. Wenn man ein treffendes 
Wort für sie und die ganze weibliche Ordensgeschichte des 19. Jhts. gebrauchen 
will, dann kann man sagen: diese Epoche der Neugründungen caritativer 
Gemeinschaften war eine gesellschaftliche Revolution durch Nächstenliebe. 

Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Wie Maria Magdalena dem Auferstandenen begegnete 

Meditation über Joh 20, 17 

Für jeden von uns ist das, was wir Erfahrung nennen, klar und unklar zugleich: 
erfahren wir Freude oder Leid, dann fragen wir kaum - und wozu auch! -, was 
das ist: Erfahrung. Fragen wir aber dennoch, dann ist die Erfahrung schon wieder 
weg! So ist alle Erfahrung und unser Wissen von ihr von einer eigentümlichen 
Spannung durchfügt. 



Eifiübung und Weisung 138 

Und doch: falls wir überhaupt noch gläubig sein wollen, wird uns heute immer 
aufdringlicher die Frage gestellt, und wir stellen sie uns selbst in aller Offenheit, 
gerade dann, wenn wir mit uns allein sind, was ist das: Erfahrung des Glaubens. 

Die kleine johanneische Erzählung, die eine Begegnung zwischen einer Frau 
und dem Auferstandenen schildert, ist vielleicht deswegen aufgeschrieben wor- 
den, weil schon damals die Frage entstand: Auferstehung, schon recht und gut - 
aber was bedeutet sie für uns hier und jetzt? Es mag sein, daß die Erzählung die- 
ser Begegnung eine Antwort versucht auf die Frage: wie können wir den Auf er- 
weckten erfahren, wie ihm begegnen? Denn davon hängt doch das Heil ab! (Für 
uns heutige Menschen ist scheinbar noch eine andere Frage bedrängender gewor- 
den: wie läßt sich Gott erfahren? Aber sind wir dazu schon bereit?) 

Der kleine, im Mittelpunkt der Begegnung stehende Satz gibt auf seine Weise 
Antwort. 

Maria hat zuerst den Gärtner vermutet; sie hatte Jesus den Toten gesucht, und 
weil sie den toten Jesus suchte, eben nicht den lebendigen, deshalb fand sie den 
Gärtner. Sie täuschte sich. Dennoch suchte sie den einst, vor dem Kreuzesgeschehen 
erfahrenen Jesus. Sie suchte als letztes Zeichen dieses vorösterlichen Jesus seinen 
Leichnam, um so einen Anhalt für ihre Erinnerung an den irdisch lebendigen 
Jesus zu haben. Nein, keinen Toten suchte sie, sondern sie suchte im Toten den 
vormals Lebendigen. Deswegen weint sie, und in diesem Weinen dürfen wir das 
Herz Mariens sehen, das den Toten als Lebendigen suchte. Aber sie fand nur 
den Gärtner; sie erkannte den mit ihr Redenden nicht. 

Da redet Jesus sie an: •Maria". Was meint dies? Das Nennen des Namens ist 
weitaus mehr als nur eine notwendige Verständigung. Es ist das Gerufensein 
des Menschen, wie es an vielen Stellen im Alten Testament überaus deutlich wird. 
Der Mensch ist seinem Namen nach zu Gott hin gerufen. Hier im Angeredetsein 
durch Jeus wird mitten in einem Auferstehungstext das ganze Erfahrungsmaterial 
der alttestamentlichen Gottesbegegnung gestaut und kristallisiert! Altes Testa- 
ment mitten im Neuen Testament. Zuerst, und das ist wichtig, wird Maria von 
Jesus mit •Frau" (v. 15) angeredet. Maria ist durch das Kreuzesgeschehen und 
nach ihm namenlos geworden. Sie ist Frau und meint nun jeden von uns. Jesus 
gibt ihr nun aufs neue ihren Namen und ruft sie •Maria". So gerufen und so 
erkannt, erkennt sich Maria selbst. Erst dann, wenn wir gerufen werden, können 
wir uns selbst erkennen. 

Merkwürdig: erst in diesem anerkannten Sichselbsterkennen wird es Maria 
möglich, auch den zu erkennen, der vor ihr steht! Erst selbst erkannt mit dem 
unverwechselbaren Eigen-Namen und so sich erkennend, erfährt Maria Jesus als 
den Auferstandenen und verwechselt ihn nicht mehr mit dem Gärtner. 

Sie, die vorher namenlos war und ohne Namen tot, überwindet ihre Täuschung, 
ihr Hängen an der lieben Vergangenheit, und erkennt jetzt den auferstandenen 
Jesus. Aber der Wechsel ist nicht nur äußerlich. Er geschieht auf einer inneren 
Ebene ebenso. Maria muß den nur noch in ihrer Erinnerung lebenden Jesus lassen 
und erkennen, daß dieser Jesus auch in ihrer Erinnerung tot ist, daß der Jesus 
ihrer Erinnerung unauffindbar bleibt. Auf uns heute gesagt, heißt dies doch: Er- 
fahrung hat stets eine Spannung zur Zukunft hin. 



Einübung und Weisung 139 

Soweit nun die Erzählung bis zu unserem Leitvers: 

Berühre mich nicht, nodi hin ich nämlich nicht zu meinem Vater hinaufgegangen. 

Das heißt doch: Maria wollte Jesus berühren oder sie hat ihn sogar schon berührt. 
Sie hat also ihre Berührungsangst überwunden, sie hat Nähe und Begegnung 
versucht. Die Berührungsangst hindert uns ja letztlich immer vor einer Begeg- 
nung! Aus dem bloßen Angeredetsein geht die Erzählung in Handlung über! 
Berühren, das ist das sichtbarste Zeichen für die Dramatik christlicher Begegnung. 
Gewiß, Maria hat Jesus als ihren Meister erkannt. Aber ihr liebendes Herz, das 
zuvor weinte? Ihr Herz verlangte nach mehr als nur dem Erkennen. Das Herz 
will fühlen, besonders das weinende Herz will fühlen, und der Trost ist oftmals 
die liebende Nähe der Berührung. 

Im Mittelalter kennt man die geistlichen Sinne. (Es gibt da eine Teilhabe durch 
Berührung. Bonaventura spricht vom •tactus" des Lichtes in der Seligkeit und 
ordnet z. B. das verbum incarnatum dem Tastsinn zu.) Es ist ein Stück spiritueller 
Erfahrung, die heute weitgehend abhanden gekommen ist. Das Große und We- 
sentliche dieser Erfahrung liegt wohl darin, daß sie völlig ernst gemacht hat mit 
dem johanneischen Satz: Und das Wort ist Fleisch geworden. Hier, am Ende des 
Johannes-Evangeliums wird dieser Grundsatz zum letzten Mal verwirklicht. Nur 
christlich, nur inkarnatorisch schließt sich das Auseinander von Leib und Geist. 
Nur vom Christen kann das Zusammenspiel von Leib und Geist in seiner Tiefe 
und Schönheit erfahren werden. Solange beide auseinanderklaffen, ist jede Er- 
fahrung gehindert. Wir heute kennen nur allzu oft das Entweder-Oder. In unse- 
rem Text will das weinende Herz Marias Jesus berühren. Das Innere will sich 
äußern und im Äußeren verwirklichen. So gesehen ist der Text, diese österliche 
Erzählung, auch eine inkarnatorische Erzählung. So wie Simeon einst das kleine 
Kind in seinen Armen hielt, so möchte Maria Jesus den Auferstandenen berühren: 

auf geistlich-sinnliche Weise. 
Jesus aber sagt: Berühre mich nicht. 
Und er gibt eine Erklärung: denn ich bin noch nicht zu meinem Vater hinauf- 

gegangen. Für den Evangelisten Johannes ist darin die Aussage eingeborgen, daß 
der, der als Wort vom Vater ausging, der gekreuzigt wurde und gestorben ist, 
seinen Weg erst vollenden muß, indem er zum Vater geht. Jesus ist noch nicht 
angekommen, er ist noch unterwegs. Leib und Geist sind noch nicht völlig gefügt. 
Vielleicht ist es zu gewagt: das weinende Herz Marias, das fühlen und berühren 
will, ist hier schon •weitergegangen". Auf den Text hingesprochen: Jesus ist 
noch nicht beim Vater, d. h. auch der Geist ist noch nicht bei uns und: es ist noch 
nicht alles geeint. Deswegen ist unsere Frage nach der Glaubenserfahrung stets 
in Gefahr, geist-los zu werden und so unbeantwortet zu bleiben. 

•Berühre mich nicht" - das ist dann keine Abwehr und keine Absage! Es ist 
einfach und dem weinenden Herzen Marias gesagt - es ist ein seliges Versprechen. 
Berühre mich nicht - hier und jetzt, aber dann und einst (im Geist) wirst du mich 
selig berühren. In dieser Spannung liegt alles, in ihr ist die christliche Erfahrung 
auf dem Weg zu sich selbst. Gerhard Glaser 




