
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ein neuer Dienst an der Welt von heute 

Dritter interamerikanischer Ordenskongreß in Montreal, November 1977* 

... Das Thema Ihres Kongresses lautet: •Die Zukunft des Ordenslebens, die wir 
zusammen für morgen bauen". Ich möchte zu ihren Überlegungen gern einen 
kleinen Beitrag leisten und mit Ihnen über eine Frage nachdenken, die bei dieser 
Zukunftsaussicht vorrangig ist und in beträchtlichem Maß die Sicht bestimmen 
kann. Die Frage heißt: Welches ist der wichtigste Dienst, den Ordensleute heute 
der Menschheit und der Kirche tun können? 

Ich gehe von dem Gedanken aus, daß Ordensleben genau so viel Bedeutung 
hat als es ein Dienst ist in Kirche und Menschheit und daß es genau soviel Zu- 
kunft hat, als es diesen Dienst auch weiterhin in einer wirksamen Weise zu er- 
füllen vermag. Gemeinschaften von Ordensmännern wie Ordensfrauen, die sich 
außerstande sehen - oder von anderen als unfähig beurteilt werden -, einen sol- 
chen Dienst zu leisten, wären von diesem Augenblick an wie der •Feigenbaum, 
der keine Frucht trägt", der kein Anrecht hat auf einen Platz an der Sonne, der 
ausgerissen werden muß (Mt 21, 18-20). 

Wie sieht der Dienst aus, der dem Ordensleben heute aufgetragen ist? Der Ak- 
zent liegt auf heute, denn das Heute ist der erste Schritt in die Zukunft. Die Welt 
ändert sich; und daß wir uns mit ihr ändern, das ist - zunächst ganz allgemein 
gesprochen - der konkrete Dienst, den sie von uns erwartet. Wegen der Verschie- 
denartigkeit des ursprünglichen und grundlegenden Charismas der einzelnen Ge- 
meinschaften sieht auch ihr möglicher Dienst verschieden aus. Soll er aber wirksam 
bleiben in dem ständig sich wandelnden •Hier und Jetzt", muß er sich auf jeden 
Fall weiterentwickeln. 

Aber gibt es nicht so etwas wie einen gemeinsamen Nenner, der unverändert 
und unverzichtbar bleibt für alle Ordensgemeinschaften? Ja, es gibt ihn - ist 
doch Ordensleben, unbeschadet der jeweils besonderen Gestaltung durch jede 
Gemeinschaft, das gelebte Evangelium, die Imitatio Christi. Aus diesem funda- 
mentalen Streben, das alle teilen - die Nachfolge Christi - entsteht die Sorge, 
das Anliegen aller, Christus den bestmöglichen Dienst für die Einholung der Zu- 
kunft darzubieten - das Thema Ihres Kongresses. Von daher aber auch das Be- 
dürfnis, zuerst und vor allem zu wissen, welchen speziellen Dienst die Neuheit 
des Evangeliums uns heute abverlangt. Die Zukunft hängt davon ab, wie wir 
diese Frage beantworten. Oder besser gesagt: Die Zukunft ist bereits, wie ein 
Embryo, verkörpert in unserer Antwort. 

"':' An dem Kongreß nahmen Vertreter der Vereinigungen der Höheren Ordensobern 
aus Kanada, den USA und Lateinamerika teil. Wir geben hier die Eröffnungsrede des 
Ordensgenerals der Gesellschaft Jesu, Pedro Arrupe, der dazu eingeladen worden war, 
leicht verkürzt wieder. 



Im Spiegel der Zeit 141 

Die Neuheit des Evangeliums 

Die Neuheit des Evangeliums liegt in seinem Grundgebot: Du sollst deinen Näch- 
sten lieben wie dich selbst, denn in diesem Gebot ist das ganze Gesetz enthalten 
(Gal 5,14). Und: •Wie ich euch geliebt habe, so sollt ihr einander lieben" (Joh 
13, 34). Dieses •wie ich" ist das eigentlich Charakteristische: •Daran werden die 
Menschen erkennen, daß ihr meine Jünger seid" (ebd.). Und diese bedingungs- 
lose Liebe zu Gott und zu den Brüdern und Schwestern ist Dienst, ein Dienst wie 
der Christi bis zum Tod (Joh 15, 13), bei dem man nicht darauf aus ist, bedient zu 
werden, sondern zu dienen (Mt 20, 28), nicht damit zufrieden, das zu geben, was 
man hat, sondern sich selbst zu geben, indem man alle Selbstbezogenheit beiseite 
läßt, ganz wie Christus, der •Knechtsgestalt annahm" (Phil 2, 7). 

Diese Neuheit des Evangeliums ist ein Leitprinzip für jedes christliche Leben. 
Was einen Christen zu jenem qualitativen Sprung veranlaßt, der ihn zum Or- 
denschristen macht, das ist die alles fordernde Radikalität dieser Liebe und die- 
ses Dienstes, die im Bekenntnis zu einem Leben gemäß dem Evangelium und in 
der öffentlichen Weihe an Gott und die Kirche zur konkreten Wirklichkeit wird 
(Lumen Gentium 42 ff; Perfectae Caritatis 1 und 2). 

Mit anderen Worten: Die Berufung eines Menschen, der von Christus erwählt 
ist (•nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich euch", Joh 15, 16), bedeutet nicht 
nur, Christus zu verkünden oder zu predigen, sondern die Ordnung des Evange- 
liums und seine Lebensweise einzupflanzen, Männer und Frauen zu jener gegen- 
seitigen Liebe hinzuführen, mit der Christus uns geliebt hat, ihnen bewußt zu 
machen, daß diese Liebe ihnen frei durch einen anderen gegeben worden ist - 
durch einen anderen, der sie so sehr geliebt hat, daß er seine höchsteigene Liebe 
mit ihnen teilen wollte, indem er für sie starb und auferstand und sich selbst zur 
Nahrung für sie machte in der Eucharistie. Das ist der Weg, auf dem man zum 
Vollalter Christi kommt (Presbyterorum Ordinis 6). 

Dienst an der Welt von heute 

a) Zustand der Welt 

Wir alle sind Zeugen der erstaunlichen Errungenschaften zeitgenössischer Zivili- 
sation: materiell, wissenschaftlich, technisch ebenso wie auf dem Feld des Religiö- 
sen, Humanitären und Ethischen. Und doch, unsere Welt ist bedroht von zwei 
Gespenstern (ghosts): Armut und Krieg. Es gibt keinen Weg zur Abschaffung des 
Krieges, außer wir machen zuerst den Hunger, die Unterernährung und den Man- 
gel an menschlicher Würde verschwinden, der, wenigstens zum Teil, verursacht 
wird durch unerträgliche Ungerechtigkeit und Unterdrückung. Wie werden in den 
nächsten dreißig Jahren, wenn die Zahl der menschlichen Wesen sechs Milliarden 
erreicht haben wird, die fünf Milliarden es ertragen, ihrer natürlichen Rechte 
beraubt zu sein, insbesondere wenn die zunehmenden Nuklearmächte außer 
jeglicher Kontrolle geraten sein werden? Wenn sich nichts ändert an den gegen- 
wärtigen Trends, wird im Jahr 2000 die Situation noch viel schlimmer sein als 
heute. Die Reichen werden noch reicher, die Armen noch ärmer. Der zahlenmäßige 



Im Spiegel der Zeit 142 

Unterschied zwischen reich und arm und der qualitative zwischen dem Lebens- 
standard hüben und drüben wird ins Gigantische wachsen. Wie lange kann das 
so weitergehen? 

b) Der Platz des Menschlichen 
Es ist für uns heute evident, daß menschliche Wesen (oder sagen wir besser: wir) 
diese Welt zu einer gerechteren machen könnten, daß wir das aber nicht wollen. 
Die Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten können nicht länger als das Ergebnis 
eines unabwendbaren Naturablaufs angesehen werden; sie sind das Werk von 
Menschen, sie ergeben sich daraus, daß wir uns zur Mitte machen. 

Wer macht sich zur Mitte? Es wäre sehr angenehm und beruhigend, die Verant- 
wortung für diese strukturelle und institutionalisierte Ungerechtigkeit den ano- 
nymen und bösen multinationalen Körperschaften zuzuschieben oder einem oder 
zwei der Industrie-Giganten oder auch politischen Mächten. Wenn solche Körper- 
schaften oder Staaten überhaupt existieren, so deshalb, weil Christen - zusam- 
men mit anderen - sie gebaut, gefördert haben oder ihre untertänigen Kunden 
sind. Viele Herrschaftsmächte sind, was sie sind - empfindungslos für Brüder- 
lichkeit oder Gemeinsamkeit und unfähig, die Kräfte oder Handlanger der Unge- 
rechtigkeit in den Griff zur bekommen -, weil ihre Bürger nie einwilligen wer- 
den, ein Opfer zu bringen, sich nicht immer nur vom Haß antreiben zu lassen, 
ihre Gier nach immer mehr Besitz zu mäßigen, einen bescheideneren Lebensstil 
zu akzeptieren, und all dies, um die Armut zu lindern, unter deren Geißel die 
überwiegende Mehrheit der Menschheit zu leiden hat. Und wenn wir die Antenne 
auf andere Teile der Welt richten: es ist so, wie es ist, weil wir nicht Ausschau 
halten nach einer alternativen Lösung für Guerillakriege oder für Gewalt in der 
Festsetzung und Verteidigung von Rechten im Bereich der Justiz. 
c) •Homo consumens" 
Ein enormer Prozentsatz von Männern und Frauen, die in Ländern materiellen 
Überflusses leben, scheinen den Namen unserer Spezies von •homo sapiens" zu 
•homo consumens" umgeändert zu haben. Von Kindsbeinen an sind wir zu Kon- 
sumenten herangebildet und erzogen worden durch eine Werbung, die jetzt wie 
die Luft ist, die wir atmen. Und sobald dieser •homo consumens" produziert ist, 
beeinflussen er oder sie und die Reklame nun umgekehrt die Wirtschaft, indem 
sie immer mehr und immer größere Bedürfnisse schaffen und rechtfertigen. Das 
Verschwenderische wird zum Bequemlichen, das Bequemliche zum Notwendigen, 
das Notwendige zum Unverzichtbaren (E. Fromm, The psychological Aspects of 
Guaranteed Income, New York, Doubleday). 

Werbetechniken werden fachmännisch durchdacht, um jenseits des Rationalen 
und Bewußten das Unbewußte anzusprechen, einen entscheidenden Einfluß aus- 
zuüben auf unsere Psyche und unsere Entschlüsse. Es ist so weit gekommen, daß 
manche fragen, ob wir überhaupt noch irgendeine Freiheit haben, uns unab- 
hängig zu verhalten. 

d) Verbrauchergesellschaft 
Man gibt sich nicht damit zufrieden, die Persönlichkeit des Verbrauchers zu ver- 
formen. Man schafft auch die Verbrauchergesellschaft mit ihren eigenen Wert- 



Im Spiegel der Zeit 143 

Vorstellungen, Haltungen und Gesetzen, mit offensichtlichem Bewußtsein einer 
Klassenüberlegenheit. In dieser Gesellschaft bedeutet •Freiheit" den unbeschränk- 
ten Gebrauch von Gütern, Dienstleistungen und Geld. •Entwicklung" bedeutet: 
mehr Besitz, Industrialisierung, Verstädterung, und hauptsächlich wachsendes 
Einkommen. •Freiheit der Information" ist in diesem System gesichert, voraus- 
gesetzt, sie kommt aus einer bestimmten Quelle und lenkt auf bestimmte Ziele 
hin. Die alles beherrschende Absicht: Märkte zu eröffnen oder zu erweitern, Ge- 
winn zu machen, und zu diesem Ende das •Weltdorf" (global village) zur •Ge- 
schäftsstadt" (company town) umzuwandeln. Der zentrale Punkt dabei: mein 
Selbst (ich). Andere Menschen: •Sachen" im Dienst meiner Pläne. Das Motiv: 
Profit. Die moralische Norm: Effizienz. Die Mittel: alles, was weiterhilft - laßt 
die Späne fallen, wo sie fallen. 

e) Jugend und Konsumgesellschaft 
Intuitiv haben junge Menschen revoltiert gegen diesen Sachverhalt; sie lehnen die 
Konsumgesellschaft ab. Überall gibt es Gruppen junger Leute, die mit der Ge- 
sellschaft um sie herum brechen und einen einfachen Lebensstil übernehmen. Sie 
lehnen alle Unterschiede ab, die über das durch die verschiedenartigen notwen- 
digen Dienste für das Ganze Erforderliche hinausgehen. Sie haben alles gemein- 
sam. Das ist ein offener Bruch mit der Konsumgesellschaft. Indem sie über den 
Kapitalismus hinausstreben, kämpfen sie gegen die Industriegesellschaft als sol- 
che; sie werfen die Logik des Überflusses, selbst in deren kollektivistischer Ver- 
sion, radikal um. Sie leugnen nicht den Konflikt zwischen gesellschaftlichen Klas- 
sen und zwischen den Völkern; darüber hinaus aber verspüren und verurteilen sie 
einen noch radikaleren und abgründigeren Mißstand: den Mißbrauch der Natur 
durch den Menschen. 

f) Wie eine •genügsame Gesellschaft" erbauen? 
Aus allem Gesagten scheint es klar, daß Genügsamkeit oder Einfachheit der Le- 
benshaltung absolut notwendig ist, soll die Menschheit materiell und sozial über- 
leben. Sogar die führenden Köpfe der materialistisch-marxistischen Parteien se- 
hen das: 

Einfachheit (Genügsamkeit) ist nicht so sehr ein Instrument politischer 
Zweckmäßigkeit, um momentane Schwierigkeiten zu lösen; sie ist das Mit- 
tel, ein System an der Wurzel zu packen - und die Möglichkeit eines soliden 
Wiederaufbaus zu schaffen -, ein System, das eine tiefe strukturelle Krise 
durchmacht; man kommt so an das Fundament, nicht nur an die Nahtstel- 
len. Ein System, dessen •Schutzmarke" Verschwendung ist, Übermaß, mehr 
und mehr zügelloser Konsum. Einfachheit begründet eine neue Wertskala: 
Strenge, Effizienz, Nüchternheit, Gerechtigkeit... Eine Politik der Ein- 
fachheit, Strenge, des Kampfes gegen Verschwendung ist für jedermann 
unerläßlich notwendig. Sie ist die treibende Kraft im Ringen um die Gene- 
ralumformung der Gesellschaft, oder zumindest der Ideen, auf denen Ge- 
sellschaft erbaut werden muß (E. Fromm, aaO.). 



Im Spiegel der Zeit 144 

Wieviel mehr könnte einer sagen, der die Gesellschaft unserer Zeit mit den Kri- 
terien und Mitteln des Evangeliums analysiert. Jeder gibt zu, daß einige wirksa- 
me Schritte getan werden müssen, und das kann nicht geschehen ohne große Opfer. 
Aber wer ist bereit, sie zu tun? Niemand tut etwas, weil keiner die ausreichend 
starke und überzeugende Motivation hat für die Art von Opfer, die ein genüg- 
sameres Leben fordert. Der arme Mann sagt: ,Die Reichen sollen anfangen. Ich 
habe schon genug einfaches Leben gehabt!' Der reiche Mann sagt: ,Warum sollte 
ich aufgeben, was ich legitim erworben habe? Es wäre sinnlos, wenn andere nicht 
das gleiche machten. Sie sollen anfangen, dann werden wir sehen!' Und so tut 
niemand etwas. 

Genauso, wie man eine Konsumgesellschaft produziert, indem man als ihr 
Grundelement den •homo consumens" schafft und heranzieht, müssen wir auch, 
um eine gerechte und ausgeglichene Gesellschaft aufzubauen, die Aussicht auf 
Überleben hat, damit beginnen, den •homo serviens" (Phil 2, 7; vgl. Mt 20, 28) 
zu schaffen, der Sinn für Solidarität hat und allen Bruder oder Schwester sein will. 
Auf der einen Seite haben wir den •homo consumens", egozentrisch, selbstgefäl- 
lig besessen vom HaberwoWcn und nicht vom Seirawollen, ein Sklave selbstge- 
schaffener Bedürfnisse, unzufrieden und neidisch, dessen einziges moralisches 
Prinzip die Anhäufung von Reichtum ist. Auf der anderen Seite, im Kontrast 
dazu, den •homo serviens", den es nicht nach mehr Besitz, sondern nach mehr Sein 
verlangt, der die Fähigkeit zum Dienst an anderen in Solidarität zu entfalten 
sucht, anspruchslos mit einem Sinn für das, was •genügt". Unsere erste Pflicht als 
Ordenschristen wird es sein, •homines servientes", dienende Menschen zu werden, 
die mit dem auskommen, was genügt. 

Dringende Notwendigkeit einer Lösung des Problems 

Die Universalität dieser geistigen und sozialen Mißbildung, die Tiefe und 
Komplexität dessen, was sie mit einschließt, die Schwere ihrer Auswirkungen 
hat dieses Problem an Bedeutsamkeit und Dringlichkeit zum Problem Nr. 1 
werden lassen. Jeder hier muß das als Stachel im eigenen Fleisch spüren. ... 
•Wir müssen schnell machen", rief der Heilige Vater, •es gibt Situationen, 
deren Ungerechtigkeit zum Himmel schreit" (Populorum Progressio 29, 30) . . . 
Der gleiche Papst sagte zu Ordensleuten: Mit größerer Wachheit denn je zuvor 
müßt ihr auf den •Notschrei der Armen" (Ps 9, 13; Ijob 34, 28) hören, der aus den 
Tiefen ihrer persönlichen Not und ihres kollektiven Elends kommt ... Dieser 
Schrei verpflichtet euch, euer Gewissen wachzurütteln ... Ihr müßt in eurer täg- 
lichen Lebensgestaltung auch nach außen hin den Beweis echter Armut erbrin- 
gen (Evangelica Testificatio 17, 18) ... Die Zeugniskraft eurer Armut leitet sich 
aus einer hochherzigen Antwort auf die Herausforderung des Evangeliums her, 
in Treue zu eurer Berufung, nicht aber aus der Sorge, arm zu erscheinen (ebd. 
22)... 

Besagt nun diese Verpflichtung und die Notwendigkeit, etwas zu tun, daß wir 
auf die Barrikaden zu gehen haben - zur Revolution? Nein. Nicht einmal eine 
besondere Form des Apostolates erhält damit Vorrang. Jedes Institut hat seine 



Im Spiegel der Zeit 145 

eigene Form und seine Prioritäten. Wozu wir alle aber gerufen sind, das ist 
Solidarität mit den Armen - nicht nur affektive, sondern effektive. Wir sollten 
mancherlei aufgeben, was wir bisher für notwendig gehalten haben. Die Glaub- 
würdigkeit des Evangeliums und der Kirche steht auf dem Spiel bei dieser 
Herausforderung zu Solidarität, Einfachheit und echter Armut. 

Genügsamkeit und Entsagung müssen sich auch auf unsere Mittel der Evange- 
lisation erstrecken. Wir dürfen uns nicht verlocken lassen durch den falschen 
Köder der Effizienz. Eher sollten wir keinen Zweifel daran aufkommen lassen, 
daß die Mittel unserer Arbeit nichts anderes sind als eben Mittel, gerechtfertigt 
durch ein entsprechendes Ziel. Indem wir das •tantum quantum" des hl. Ignatius 
anwenden, werden wir die Mittel nur insoweit gebrauchen, als sie wirklich un- 
entbehrlich sind für die Ausbreitung des Reiches Christi, ohne jeden persönlichen 
Gewinn oder irgendeine Schwächung der Freiheit, mit der wir uns frei gemacht 

haben. ... 
Diese •Bekehrung zur Einfachheit" verlangt, daß wir zunächst zurückkehren 

zum Fundament unserer Spiritualität. Nur dort finden wir die unentbehrliche 
geistliche Energie, wenn wir uns inspiriert, gedrängt, voll Leben fühlen sollen 
durch die Kraft des Hl. Geistes. Der Geist ist der einzige, der uns siegreich durch 
den totalen Zusammenstoß mit den Mächten des Egoismus hindurchbringen 
kann, mit diesen Mächten, die in einem Netzwerk von Macht organisiert sind, 
das die ganze Welt und nicht weniger uns selbst unterjocht. 

Die Welt braucht dieses klare und indiskutable Zeugnis, das sie machtvoll 
schüttelt, sie wirklich •schockiert", sie zwingt, die Augen nicht vor ihrem Problem 
und seiner einzigen Lösung zu verschließen. Wir werden das nicht mit Deklara- 
tionen und leicht hingesagten Reden zuwege bringen, noch mit mehr dieser 
zweifelhaften Statements, deren die Welt übergenug hat. Wir brauchen das 
Wort eines Zeugnisses, so klar und unwiderlegbar, daß man es unmöglich igno- 
rieren kann, Worte, die unsere einzigartige Botschaft ganz und gar eindeutig 
machen durch ein Leben, das nur lebbar ist aus der Kraft Christi, unseres einzigen 
Heilands, des einzigen Sohnes Gottes ... 

Lassen Sie mich denen von Ihnen, die aus den Industrieländern der nördlichen 
Hemisphäre kommen, sagen, daß Sie die große Verantwortung haben, diese Bot- 
schaft einer Gesellschaft nahezubringen, von deren Grundhaltungen und Aus- 
richtungen das Schicksal von Millionen abhängt, Millionen, die unterdrückt sind 
und im Elend leben. Es besteht die Gefahr, daß ein partielles Leben des Evan- 
geliums mit Zuckerguß zu der Meinung führt, man sei ganz in Ordnung, wenn 
man Gebrauch macht von den evangelischen Werten der Freiheit, des Eigen- 
tums und des Fortschritts, ohne zu merken, daß man sie in Werkzeuge der 
selbstischen Habsucht, der Ausbeutung und Unterjochung des Nächsten verkehrt. 
Und Sie, die aus Lateinamerika kommen: Ich sehe, daß Sie sich identifizieren mit 
den riesigen Massen, deren Menschenwürde erniedrigt ist, die der zum Leben 
notwendigsten Dinge beraubt sind, und dies vielleicht unter den Augen der 
Minderheit, die mehr als genug von allem hat. Lateinamerika! Kaleidoskop der 
Kultur, des Reichtums und des Elends, Hoffnung und Alptraum der Kirche. Wäh- 
rend Ihr Eurem Volk helft, zu erlangen, was ihm widerrechtlich genommen 



Im Spiegel der Zeit 146 

wurde, laßt nicht zu, daß sie einige Werte - Befreiung, Gleichheit - gebrauchen 
und andere vergessen - Brüderlichkeit, Frieden, Geduld und jene kostbare Ein- 
fachheit und Armut, die •aus den Kleinen dieser Welt" die Bevorzugten Christi 
macht (vgl. Mtl 1,25). 

Aber noch einmal: Laßt das Zeugnis des Lebens in allem eindeutig sein - 
einen Erweis eurer Aufrichtigkeit und eine Rechtfertigung des Freimuts, öffent- 
lich anzuklagen. Weder für Reiche noch für Arme, weder für Unterdrücker noch 
für Unterdrückte, weder für Gläubige noch für Glaubenslose werden unsere 
Worte irgendeine Kraft haben, wenn die Einfachheit unseres persönlichen Lebens 
- jenseits der Reichweite von irgend jemandes Verdächtigung oder Mißgunst - 
nicht der Lehre Nachdruck verleiht, die wir verkündigen. 

Wir haben dieses Zeugnis zu geben, selbst wenn die Erfordernisse echten 
Apostolats verlangen, daß wir in einem urbanen Milieu angesiedelt sind, auf 
hoher gesellschaftlicher Ebene, in einer bezahlten Position usw. Gerade dann ist 
um so mehr die Sichtbarkeit des Zeugnisses der Genügsamkeit und Entsagung 
gefordert von jedem, der ein Apostolat ausübt. Außerdem sollte klar sein, warum 
einer in solche Verhältnisse gekommen ist. Man müßte hier deutlich eine Gering- 
schätzung von Geld und Macht erkennen können, Einfachheit in Nahrung, Klei- 
dung und Verkehrsmitteln. 

Wie werden die Menschen unsere großartigen Reden über Gerechtigkeit auf- 
nehmen, wenn sie uns im Genuß eines Lebensstandards sehen, der höher ist als 
der vieler unserer Mitbürger, wenn alles, was wir tun, nach Privileg schmeckt, 
wenn unsere Beziehungen uns an die Vermögenden ketten, an die Unterdrücker, 
die herrschenden Klassen? Auf der anderen Seite, wie will einer den evangeli- 
schen Charakter unserer Botschaft von Gerechtigkeit erkennen, wenn wir Gueril- 
lataktiken oder Gewalt anwenden, rebellischen Radikalismus schüren oder unser 
Bemühen um Bewußtseinsweckung verderben durch atheistische Methodenlehren 
oder Ideologien? Wie wird man uns abnehmen, daß wir glauben, was wir 
predigen, wenn man sieht, daß wir zu feige sind, Ungerechtigkeit im Geist des 
Evangeliums anzuprangern aus Angst vor negativen Folgen für unsere Person 
oder unsere Werke? 

Hier ist dann die Antwort auf meine Frage - wenigstens sehe ich die Dinge 
so. Der wichtigste Dienst, den Ordensleute der Menschheit von heute erweisen 
können, ist ihr Zeugnis gegen den Konsumismus, unwiderlegbar durch ein genüg- 
sames und einfaches Leben, ein Leben, das der Welt in unserer Person jene 
authentische und befreiende Auslegung des Evangeliums darbietet, nach der sie 
verlangt. Genügsamkeit ist außerdem das, was die Welt lernen muß, wenn sie 
überleben will; und sie wird das in einer von zwei Weisen tun: entweder durch 
den Zwang eines totalitären Staates, gleich welcher Couleur, der das mit brutaler 
Gewalt und um den Preis von Freiheit und der höchsten personalen Werte er- 
zwingen wird (und gleichzeitig paradoxerweise die Inspiration Christi und seiner 
Botschaft beansprucht) - oder auf dem Weg evangelischer Liebe, in deren Kraft 
wir alle das Opfer akzeptieren, das uns abverlangt wird für das Wohl des 
Ganzen. Wie wir als Ordensleute uns entscheiden, darüber kann kein Zweifel be- 
stehen. Aber sind wir bereit, jetzt einen Schritt vorwärts zu tun? ... 



Im Spiegel der Zeit 147 

Effektive Solidarität der Ordensleute mit denen, die wirklich arm sind, wird 
Hand in Hand gehen mit Einsamkeit unter den Armen (Wortspiel solidarity: 
Solitude). Der Ordenschrist wird sich die gerechten Wünsche und Ziele der ent- 
christlichten Arbeiterwelt zu eigen machen. Gleichzeitig aber werden wir uns 
isoliert fühlen, wenn wir sehen, daß die Welt der Arbeiter unsere Ideale, Motive 
und Methoden nicht versteht. In der Tiefe unseres Herzens befinden wir uns in 
völliger Einsamkeit. Wir brauchen Gott und seine Kraft, um unser Werk in der 
Einsamkeit unserer Solidarität durchzuhalten - in Solidarität, aber in Einsam- 
keit -, letzten Endes mißverstanden und allein. Das ist der Grund, weshalb wir 
bei vielen Ordensmännern und -frauen, die sich auf die Welt der Arbeiter 
einlassen, eine neue Gotteserfahrung feststellen. Indem sie sich als isoliert und 
mißverstanden erfahren, ist ihre Seele reif für Gottes Fülle. In dieser einfachen 
Erfahrung kommen sie sich selbst sehr klein vor und doch offen, um in einer 
neuen Weise zu schätzen, wie Gott zu ihnen spricht durch jene, mit denen sie 
sich solidarisch machen. Sie sehen, daß diese Leute, Randexistenzen, wenn auch 
nicht gerade oft gläubig, ihnen durch ihr Leiden, ihre Unterdrückung, ihre Ver- 
lassenheit etwas Göttliches zu sagen haben. Hier versteht einer, was wahre Armut 
ist; man wird seiner eigenen Unfähigkeit und Ignoranz aufs neue gewahr; man 
tut die Seele auf, um sehr tiefe Unterweisung durch das Leben der Armen zu 
erhalten, die Gott selber unterweist, man hört Ihn durch die Vermittlung dieser 
groben Gesichter, dieser halb-zerfallenen Leben. Man entdeckt ein neues Gesicht 
Christi in •den Geringsten" (Mt 25, 45). 

... Es ist entscheidend, daß wir an die Kraft des Heiligen Geistes glauben. Wie 
entscheidend, können wir nur wissen, wenn wir im Innern den Impuls der 
•Dynamis" Gottes erfahren, die uns zieht und, ohne unsere Freiheit zu verge- 
waltigen, alles zur Erfüllung bringt, was Er ersehnt. Diese Kraft des Wortes 
Gottes, das nie leer zu Ihm zurückkehrt, ist wie der gewaltige Pfingststurm, der 
es armen Fischern ermöglicht, machtvolle Apostel zu werden inmitten der Mäch- 
tigen und Klugen der Erde. Das ist es, was wir heute brauchen - Ordenschristen, 
die glauben, die so Gott erfahren, die mutig handeln im Namen Gottes, im 
Bewußtsein, daß die große Kraft Gottes mit ihnen ist, und die doch gleichzeitig 
nie aus dem Blick verlieren, wie unbedeutend sie selber sind. 

Pedro Arrupe S] 




