IMSPIEGEL DER ZEIT

Ein neuer Dienst an der Welt von heute

Dritter interamerikanischer Ordenskongrefl in Montreal, November 1977%

... Das Thema Thres Kongresses lautet: ,Die Zukunft des Ordenslebens, die wir
zusammen for morgen bauen“. Ich méchte zu jhren Uberlegungen gern einen
kleinen Beitrag leisten und mit Thnen iiber eine Frage nachdenken, die bei dieser
Zvkunftsaussicht vorrangig ist und in betrachtlichem Maf} die Sicht bestimmen
kann. Die Frage heifit: Welches ist der wichtigste Dienst, den Ordensleute heute
der Menschheit und der Kirche tun kénnen?

Ich gehe von dem Gedanken aus, da Ordensleben genau so viel Bedeutung
hat als es ein Dienst ist in Kirche und Menschheit und dafl es genau soviel Zu-
kunft hat, als es diesen Dienst auch weiterhin in einer wirksamen Weise zu er-
féllen vermag. Gemeinschaften von Ordensmannern wie Ordensfrauen, die sich
auflerstande sehen — oder von anderen als unfihig beurteilt werden —, einen sol-
chen Dienst zu leisten, wiren von diesem Augenblick an wie der ,Feigenbaum,
der keine Frucht tragt”, der kein Anrecht hat auf einen Platz an der Sonne, der
ausgerissen werden muf} (Mt 21, 18-20).

Wie sieht der Dienst aus, der dem Ordensleben heute aufgetragen ist? Der Ak-
zent liegt auf heute, denn das Heute ist der erste Schritt in die Zukunft. Die Welt
andert sich; und dafl wir uns mit ihr dndern, das ist — zunichst ganz allgemein
gesprochen — der konkrete Dienst, den sie von uns erwartet. Wegen der Verschie-
denartigkeit des urspriinglichen und grundlegenden Charismas der einzelnen Ge-
meinschaften sieht auch ihr moglicher Dienst verschieden aus. Soll er aber wirksam
bleiben in dem stindig sich wandelnden ,Hier und Jetzt*, mufl er sich auf jeden
Fall weiterentwickeln.

Aber gibt es nicht so etwas wie einen gemeinsamen Nenner, der unveridndert
und unverzichtbar bleibt for alle Ordensgemeinschaften? Ja, es gibt ihn — ist
doch Ordensleben, unbeschadet der jeweils besonderen Gestaltung durch jede
Gemeinschaft, das gelebte Evangelium, die Imitatio Christi. Aus diesem funda-
mentalen Streben, das alle teilen — die Nachfolge Christi — entsteht die Sorge,
das Anliegen aller, Christus den bestmdglichen Dienst fiir die Einholung der Zu-
kunft darzubieten — das Thema Thres Kongresses. Von daher aber auch das Be-
diirfnis, zuerst und vor allem zu wissen, welchen speziellen Dienst die Neuheit
des Evangeliums uns heute abverlangt. Die Zukunft hingt davon ab, wie wir
diese Frage beantworten. Oder besser gesagt: Die Zukunft ist bereits, wie ein
Embryo, verkdrpert in unserer Antwort.

* An dem Kongref nahmen Vertreter der Vereinigungen der Héheren Ordensobern
aus Kanada, den USA und Lateinamerika teil. Wir geben hier die Eréffnungsrede des
Ordensgenerals der Gesellschaft Jesu, Pedro Arrupe, der dazu eingeladen worden war,
leicht verkiirzt wieder.



Im Spiegel der Zeit 141

Die Neuheit des Evangeliums

Die Neuheit des Evangeliums liegt in seinem Grundgebot: Du sollst deinen Néch-
sten lieben wie dich selbst, denn in diesem Gebot ist das ganze Gesetz enthalten
(Gal 5, 14). Und: ,Wie ich euch geliebt habe, so sollt ihr einander lieben® (Joh
13, 34). Dieses ,wie ich“ ist das eigentlich Charakteristische: ,Daran werden die
Menschen erkennen, dafl ihr meine Jinger seid“ (ebd.). Und diese bedingungs-
lose Liebe zu Gott und zu den Briidern und Schwestern ist Dienst, ein Dienst wie
der Christi bis zum Tod (Joh 15, 13), bei dem man nicht darauf aus ist, bedient zu
werden, sondern zu dienen (Mt 20, 28), nicht damit zufrieden, das zu geben, was
man hat, sondern sich selbst zu geben, indem man alle Selbstbezogenheit beiseite
1aft, ganz wie Christus, der ,Knechtsgestalt annabm® (Phil 2, 7).

Diese Neuheit des Evangeliums ist ein Leitprinzip fiir jedes christliche Leben.
Was einen Christen zu jenem qualitativen Sprung veranlaflt, der ithn zum Or-
denschristen macht, das ist die alles fordernde Radikalitit dieser Liebe und die-
ses Dienstes, die im Bekenntnis zu einem Leben gemafl dem Evangelium und in
der o6ffentlichen Weihe an Gott und die Kirche zur konkreten Wirklichkeit wird
(Lumen Gentium 42 ff; Perfectae Caritatis 1 und 2).

Mit anderen Worten: Die Berufung eines Menschen, der von Christus erwihlt
ist (,nicht ihr habt mich erwahlt, sondern ich euch®, Joh 15, 16), bedeutet nicht
nur, Christus zu verkiinden oder zu predigen, sondern die Ordnung des Evange-
liums und seine Lebensweise einzupflanzen, Minner und Frauen zu jener gegen-
seitigen Liebe hinzufithren, mit der Christus uns geliebt hat, ihnen bewuflt zu
machen, dafl diese Liebe ihnen frei durch einen anderen gegeben worden ist —
durch einen anderen, der sie so sehr geliebt hat, daf er seine hochsteigene Liebe
mit ihnen teilen wollte, indem er fir sie starb und auferstand und sich selbst zur
Nahrung fiir sie machte in der Eucharistie. Das ist der Weg, auf dem man zum
Vollalter Christi kommt (Presbyterorum Ordinis 6).

Dienst an der Welt von heute
a) Zustand der Welt

Wir alle sind Zeugen der erstaunlichen Errungenschaften zeitgenéssischer Zivili-
sation: materiell, wissenschaftlich, technisch ebenso wie auf dem Feld des Religio-
sen, Humanitaren und Ethischen. Und doch, unsere Welt ist bedroht von zwei
Gespenstern (ghosts): Armut und Krieg. Es gibt keinen Weg zur Abschaffung des
Krieges, aufer wir machen zuerst den Hunger, die Untererndhrung und den Man-
gel an menschlicher Wiirde verschwinden, der, wenigstens zum Teil, verursacht
wird durch unertragliche Ungerechtigkeit und Unterdriickung. Wie werden in den
néachsten dreiflig Jahren, wenn die Zahl der menschlichen Wesen sechs Milliarden
erreicht haben wird, die finf Milliarden es ertragen, ibrer natiirlichen Rechte
beraubt zu sein, insbesondere wenn die zunehmenden Nuklearmichte aufler
jeglicher Kontrolle geraten sein werden? Wenn sich nichts dndert an den gegen-
wartigen Trends, wird im Jahr 2000 die Situation noch viel schlimmer sein als
heute. Die Reichen werden noch reicher, die Armen noch drmer. Der zahlenmafige



Im Spiegel der Zeit 142

Unterschied zwischen reich und arm und der qualitative zwischen dem Lebens-
standard hiiben und driiben wird ins Gigantische wachsen. Wie lange kann das
so weitergehen?

b) Der Platz des Menschlichen

Es ist fir uns heute evident, dafl menschliche Wesen (oder sagen wir besser: wir)
diese Welt zu einer gerechteren machen konnten, daf wir das aber nicht wollen.
Die Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten konnen nicht linger als das Ergebnis
eines unabwendbaren Naturablaufs angesehen werden; sie sind das Werk von
Menschen, sie ergeben sich daraus, daf wir uns zur Mitte machen.

Wer macht sich zur Mitte? Es wire sehr angenehm und beruhigend, die Verant-
wortung fir diese strukturelle und institutionalisierte Ungerechtigkeit den ano-
nymen und bésen multinationalen Korperschaften zuzuschieben oder einem oder
zwei der Industrie-Giganten oder auch politischen Michten. Wenn solche Kérper-
schaften oder Staaten iiberhaupt existieren, so deshalb, weil Christen — zusam-
men mit anderen — sie gebaut, gefordert haben oder ihre untertdnigen Kunden
sind. Viele Herrschaftsmichte sind, was sie sind — empfindungslos fiir Briider-
lichkeit oder Gemeinsamkeit und unfzhig, die Kréfte oder Handlanger der Unge-
rechtigkeit in den Griff zur bekommen —, weil ihre Biirger nie einwilligen wer-
den, ein Opfer zu bringen, sich nicht immer nur vom Haf} antreiben zu lassen,
ihre Gier nach immer mehr Besitz zu mafligen, einen bescheideneren Lebensstil
zu akzeptieren, und all dies, um die Armut zu lindern, unter deren Geiflel die
iberwiegende Mehrheit der Menschheit zu leiden hat. Und wenn wir die Antenne
auf andere Teile der Welt richten: es ist so, wie es ist, weil wir nicht Ausschau
halten nach einer alternativen Losung fiir Guerillakriege oder fiir Gewalt in der
Festsetzung und Verteidigung von Rechten im Bereich der Justiz.

c) ,Homo consumens®

Ein enormer Prozentsatz von Méinnern und Frauen, die in Lindern materiellen
Uberflusses leben, scheinen den Namen unserer Spezies von ,homo sapiens® zu
~homo consumens“ umgeédndert zu haben. Von Kindsbeinen an sind wir zu Kon-
sumenten herangebildet und erzogen worden durch eine Werbung, die jetzt wie
die Luft ist, die wir atmen. Und sobald dieser ,homo consumens“ produziert ist,
beeinflussen er oder sie und die Reklame nun umgekebrt die Wirtschaft, indem
sie immer mehr und immer groflere Bediirfnisse schaffen und rechtfertigen. Das
Verschwenderische wird zum Bequemlichen, das Bequemliche zum Notwendigen,
das Notwendige zum Unverzichtbaren (E. Fromm, The psychological Aspects of
Guaranteed Income, New York, Doubleday).

Werbetechniken werden fachménnisch durchdacht, um jenseits des Rationalen
und Bewufiten das Unbewufite anzusprechen, einen entscheidenden Einflufi aus-
zuiben auf unsere Psyche und unsere Entschliisse. Es ist so weit gekommen, dafl
manche fragen, ob wir ilberhaupt noch irgendeine Freiheit haben, uns unab-
hingig zu verhalten.

d) Verbrauchergesellschaft
Man gibt sich nicht damit zufrieden, die Personlichkeit des Verbrauchers zu ver-
formen. Man schafft auch die Verbrauchergesellschaft mit ihren eigenen Wert-



Im Spiegel der Zeit 143

vorstellungen, Haltungen und Gesetzen, mit offensichtlichem Bewufitsein einer
Klasseniiberlegenheit. In dieser Gesellschaft bedeutet ,Freiheit“ den unbeschrank-
ten Gebrauch von Giitern, Dienstleistungen und Geld. ,Entwicklung® bedeutet:
mehr Besitz, Industrialisierung, Verstidterung, und hauptsichlich wachsendes
Einkommen. ,Freiheit der Information® ist in diesem System gesichert, voraus-
gesetzt, sie kommt aus einer bestimmten Quelle und lenkt auf bestimmte Ziele
hin. Die alles beherrschende Absicht: Mérkte zu eréffnen oder zu erweitern, Ge-
winn zu machen, und zu diesem Ende das ,Weltdorf“ (global village) zur ,Ge-
schiftsstadt“ (company town) umzuwandeln. Der zentrale Punkt dabei: mein
Selbst (ich). Andere Menschen: ,Sachen” im Dienst meiner Pline. Das Motiv:
Profit. Die moralische Norm: Effizienz. Die Mittel: alles, was weiterhilft — lafit
die Spine fallen, wo sie fallen.

¢) Jugend und Konsumgesellschaft

Intuitiv haben junge Menschen revoltiert gegen diesen Sachverhalt; sie lehnen die
Konsumgesellschaft ab. Uberall gibt es Gruppen junger Leute, die mit der Ge-
sellschaft um sie herum brechen und einen einfachen Lebensstil iibernehmen. Sie
lehnen alle Unterschiede ab, die iiber das durch die verschiedenartigen notwen-
digen Dienste fiir das Ganze Erforderliche hinausgehen. Sie haben alles gemein-
sam. Das ist ein offener Bruch mit der Konsumgesellschaft. Indem sie iiber den
Kapitalismus hinausstreben, kimpfen sie gegen die Industriegesellschaft als sol-
che; sie werfen die Logik des Uberflusses, selbst in deren kollektivistischer Ver-
sion, radikal um. Sie leugnen nicht den Konflikt zwischen gesellschaftlichen Klas-
sen und zwischen den Volkern; dariber hinaus aber verspiiren und verurteilen sie
einen noch radikaleren und abgriindigeren Mifistand: den Miflbrauch der Natur
durch den Menschen.

f) Wie eine ,geniigsame Gesellschaft“ erbauen?

Aus allem Gesagten scheint es klar, daf} Geniigsamkeit oder Einfachheit der Le-
benshaltung absolut notwendig ist, soll die Menschheit materiell und sozial tiber-
leben. Sogar die fithrenden Kopfe der materialistisch-marxistischen Parteien se-
hen das:

Einfachheit (Geniigsamkeit) ist nicht so sebr ein Instrument politischer
Zwedckmifligkeit, um momentane Schwicrigkeiten zu 19sen; sie ist das Mit-
tel, ein System an der Wurzel zu packen — und die Moglichkeit eines soliden
‘Wiederaufbaus zu schaffen —, ein System, das eine tiefe strukturelle Krise
durchmacht; man kommt so an das Fundament, nicht nur an die Nahtstel-
len. Ein System, dessen ,Schutzmarke® Verschwendung ist, Ubermaf}, mehr
und mehr ziigelloser Konsum. Einfachheit begriindet eine neue Wertskala:
Strenge, Effizienz, Niichternheit, Gerechtigkeit... Eine Politik der Ein-
fachheit, Strenge, des Kampfes gegen Verschwendung ist fiir jedermann
unerldflich notwendig. Sie ist die treibende Kraft im Ringen um die Gene-
ralumformung der Gesellschaft, oder zumindest der Ideen, auf denen Ge-
sellschaft erbaut werden muf (E. Fromm, aa0.).



Im Spiegel der Zeit 144

Wieviel mehr konnte einer sagen, der die Gesellschaft unserer Zeit mit den Kri-
terien und Mitteln des Evangeliums analysiert. Jeder gibt zu, daB einige wirksa-
me Schritte getan werden miissen, und das kann nicht geschehen ohne grofie Opfer.
Aber wer ist bereit, sie zu tun? Niemand tut etwas, weil keiner die ausreichend
starke und iiberzengende Motivation hat fiir die Art von Opfer, die ein geniig-
sameres Leben fordert. Der arme Mann sagt: ,Die Reichen sollen anfangen. Ich
habe schon genug einfaches Leben gehabt!‘ Der reiche Mann sagt: ,Warum sollte
ich aufgeben, was ich legitim erworben habe? Es wire sinnlos, wenn andere nicht
das gleiche machten. Sie sollen anfangen, dann werden wir sehen!‘ Und so tut
niemand etwas.

Genauso, wie man eine Konsumgesellschaft produziert, indemm man als ihr
Grundelement den ,homo consumens® schafft und heranzieht, milssen wir auch,
um eine gerechte und ausgeglichene Gesellschaft aufzubauen, die Aussicht auf
Uberleben hat, damit beginnen, den ,homo serviens® (Phil 2, 7; vgl. Mt 20, 28)
zu schaffen, der Sinn fiir Solidaritit hat und allen Bruder oder Schwester sein will.
Auf der einen Seite haben wir den ,homo consumens®, egozentrisch, selbstgef3l-
lig besessen vom Habenwollen und nicht vom Seinwollen, ein Sklave selbstge-
schaffener Bediirfnisse, unzufrieden und neidisch, dessen einziges moralisches
Prinzip die Anhiufung von Reichtum ist. Auf der anderen Seite, im Kontrast
dazu, den ,homo serviens“, den es nicht nach mehr Besitz, sondern nach mehr Sein
verlangt, der die Fahigkeit zum Dienst an anderen in Solidaritdt zu entfalten
sucht, anspruchslos mit einem Sinn fir das, was ,geniigt®. Unsere erste Pflicht als
Ordenschristen wird es sein, ,homines servientes“, dienende Menschen zu werden,
die mit dem auskommen, was geniigt.

Dringende Notwendigkeit einer Lésung des Problems

Die Universalitit dieser geistigen und sozialen Mifibildung, die Tiefe und
Komplexitit dessen, was sie mit einschlieft, die Schwere ihrer Auswirkungen
hat dieses Problem an Bedeutsamkeit und Dringlichkeit zum Problem Nr. 1
werden lassen. Jeder hier mufl das als Stachel im eigenen Fleisch spiiren. ...
»Wir miissen schnell machen®, rief der Heilige Vater, ,es gibt Situationen,
deren Ungerechtigkeit zum Himmel schreit” (Populorum Progressio 29, 30) ...
Der gleiche Papst sagte zu Ordensleuten: Mit groferer Wachheit denn je zuvor
miiflt ithr auf den , Notschrei der Armen® (Ps 9, 13; Ijob 34, 28) héren, der aus den
Tiefen ihrer personlichen Not und ihres kollektiven Elends kommt ... Dieser
Schrei verpflichtet euch, euer Gewissen wachzuriitteln . .. Thr mifit in eurer tig-
lichen Lebensgestaltung auch nach auflen hin den Beweis echter Armut erbrin-
gen (Evangelica Testificatio 17, 18) ... Die Zeugniskraft eurer Armut leitet sich
aus einer hochherzigen Antwort auf die Herausforderung des Evangeliums her,
in Treue zu eurer Berufung, nicht aber aus der Sorge, arm zu erscheinen (ebd.
22) ...

Besagt nun diese Verpflichtung und die Notwendigkeit, etwas zu tun, dafl wir
auf die Barrikaden zu gehen haben — zur Revolution? Nein. Nicht einmal eine
besondere Form des Apostolates erhilt damit Vorrang. Jedes Institut hat seine



Im Spiegel der Zeit 145

eigene Form und seine Priorititen. Wozu wir alle aber gerufen sind, das ist
Solidaritit mit den Armen — nicht nur affektive, sondern effektive. Wir sollten
mancherlei aufgeben, was wir bisher fiir notwendig gehalten haben. Die Glaub-
wiirdigkeit des Evangeliums und der Kirche steht auf dem Spiel bei dieser
Herausforderung zu Solidaritét, Einfachheit und echter Armut.

Geniigsamkeit und Entsagung miissen sich auch auf unsere Mittel der Evange-
lisation erstrecken. Wir diirfen uns nicht verlocken lassen durch den falschen
Kéder der Effizienz. Eher sollten wir keinen Zweifel daran aufkommen lassen,
daf die Mittel unserer Arbeit nichts anderes sind als eben Mittel, gerechtfertigt
durch ein entsprechendes Ziel. Indem wir das ,tantum quantum® des hl. Ignatius
anwenden, werden wir die Mittel nur insoweit gebrauchen, als sie wirklich un-
entbehrlich sind fiir die Ausbreitung des Reiches Christi, ohne jeden persénlichen
Gewinn oder irgendeine Schwichung der Freiheit, mit der wir uns frei gemacht
haben. ...

Diese ,Bekehrung zur Einfachheit® verlangt, dafl wir zunichst zuriickkehren
zum Fundament unserer Spiritualitit. Nur dort finden wir die unentbehrliche
geistliche Energie, wenn wir uns inspiriert, gedringt, voll Leben fiihlen sollen
durdh die Kraft des Hl. Geistes. Der Geist ist der einzige, der uns siegreich durch
den totalen Zusammenstol mit den Michten des Egoismus hindurchbringen
kann, mit diesen Michten, die in einem Netzwerk von Macht organisiert sind,
das die ganze Welt und nicht weniger uns selbst unterjocht.

Die Welt braucht dieses klare und indiskutable Zeugnis, das sie machtvoll
schiittelt, sie wirklich ,schockiert®, sie zwingt, die Augen nicht vor ihrem Problem
und seiner einzigen Lésung zu verschlieBen. Wir werden das nicht mit Deklara-
tionen und leicht hingesagten Reden zuwege bringen, noch mit mehr dieser
zweifelhaften Statements, deren die Welt iibergenug hat. Wir brauchen das
Wort eines Zeugnisses, so klar und unwiderlegbar, dafl man es unméglich igno-
rieren kann, Worte, die unsere einzigartige Botschaft ganz und gar eindeutig
machen durch ein Leben, das nur lebbar ist aus der Kraft Christi, unseres einzigen
Heilands, des einzigen Sohnes Gottes . . .

Lassen Sie mich denen von Ihnen, die aus den Industrielindern der nérdlichen
Hemisphire kommen, sagen, dafl Sie die grofle Verantwortung haben, diese Bot-
schaft einer Gesellschaft nahezubringen, von deren Grundhaltungen und Aus-
richtungen das Schicksal von Millionen abhéngt, Millionen, die unterdriickt sind
und im Elend leben. Es besteht die Gefahr, daf} ein partielles Leben des Evan-
geliums mit Zuckergufl zu der Meinung fiibrt, man sei ganz in Ordnung, wenn
man Gebrauch macht von den evangelischen Werten der Freiheit, des Eigen-
tums und des Fortschritts, ohne zu merken, dal man sie in Werkzeuge der
selbstischen Habsucht, der Ausbeutung und Unterjochung des Niachsten verkehrt.
Und Sie, die aus Lateinamerika kommen: Ich sehe, dafl Sie sich identifizieren mit
den riesigen Massen, deren Menschenwiirde erniedrigt ist, die der zum Leben
notwendigsten Dinge beraubt sind, und dies vielleicht unter den Augen der
Minderheit, die mehr als genug von allem hat. Lateinamerika! Kaleidoskop der
Kultur, des Reichtums und des Elends, Hoffnung und Alptraum der Kirche. Wh-
rend Thr Eurem Volk helft, zu erlangen, was ihm widerrechtlich genommen



Im Spiegel der Zeit 146

wurde, lafit nicht zu, daf} sie einige Werte — Befreiung, Gleichheit — gebrauchen
und andere vergessen — Briiderlichkeit, Frieden, Geduld und jene kostbare Ein-
fachheit und Armut, die ,aus den Kleinen dieser Welt* die Bevorzugten Christi
macht (vgl. Mt 11, 25).

Aber noch einmal: Lafit das Zeugnis des Lebens in allem eindeutig sein —
einen Erweis eurer Aufrichtigkeit und eine Rechtfertigung des Freimuts, 6ffent-
lich anzuklagen. Weder fiir Reiche noch fiir Arme, weder fiir Unterdriicker noch
tir Unterdriickte, weder fir Gliubige noch fiir Glaubenslose werden unsere
Worte irgendeine Kraft haben, wenn die Einfachheit unseres personlichen Lebens
— jenseits der Reichweite von irgendjemandes Verdichtigung oder Mifigunst —
nicht der Lehre Nachdruck verleiht, die wir verkiindigen.

Wir haben dieses Zeugnis zu geben, s¢lbst wenn die Erfordernisse echten
Apostolats verlangen, dafl wir in einem urbanen Milieu angesiedelt sind, auf
hoher gesellschaftlicher Ebene, in einer bezahlten Position usw. Gerade dann ist
um so mehr die Sichtbarkeit des Zeugnisses der Geniigsamkeit und Entsagung
gefordert von jedem, der ein Apostolat ausiibt. Auflerdem sollte klar sein, warum
einer in solche Verhiltnisse gekommen ist. Man mifite hier deutlich eine Gering-
schdtzung von Geld und Macht erkennen kénnen, Einfachheit in Nahrung, Klei-
dung und Verkehrsmitteln.

Wie werden die Menschen unsere groflartigen Reden iiber Gerechtigkeit auf-
nehmen, wenn sie uns im Genufl eines Lebensstandards sehen, der héher ist als
der vieler unserer Mitbiirger, wenn alles, was wir tun, nach Privileg schmeckt,
wenn unsere Beziehungen uns an die Vermdgenden ketten, an die Unterdriicker,
die herrschenden Klassen? Auf der anderen Seite, wie will einer den evangeli-
schen Charakter unserer Botschaft von Gerechtigkeit erkennen, wenn wir Gueril-
lataktiken oder Gewalt anwenden, rebellischen Radikalismus schiiren oder unser
Bemithen um Bewufitseinsweckung verderben durch atheistische Methodenlehren
oder Ideologien? Wie wird man uns abnehmen, dafl wir glauben, was wir
predigen, wenn man sieht, daff wir zu feige sind, Ungerechtigkeit im Geist des
Evangeliums anzuprangern aus Angst vor negativen Folgen fiir unsere Person
oder unsere Werke?

Hier ist dann die Antwort auf meine Frage — wenigstens sehe ich die Dinge
so. Der wichtigste Dienst, den Ordensleute der Menschheit von heute erweisen
kénnen, ist ihr Zeugnis gegen den Konsumismus, unwiderlegbar durch ein geniig-
sames und einfaches Leben, ein Leben, das der Welt in unserer Person jene
authentische und befreiende Auslegung des Evangeliums darbietet, nach der sie
verlangt. Geniigsamkeit ist auflerdem das, was dic Welt lernen muf}, wenn sie
iiberleben will; und sie wird das in einer von zwei Weisen tun: entweder durch
den Zwang eines totalitiren Staates, gleich welcher Couleur, der das mit brutaler
Gewalt und um den Preis von Freiheit und der hochsten personalen Werte er-
zwingen wird (und gleichzeitig paradoxerweise die Inspiration Christi und seiner
Botschaft beansprucht) ~ oder auf dem Weg evangelischer Liebe, in deren Kraft
wir alle das Opfer akzeptieren, das uns abverlangt wird fiir das Wohl des
Ganzen. Wie wir als Ordensleute uns entscheiden, dariiber kann kein Zweifel be-
stehen. Aber sind wir bereit, jetzt einen Schritt vorwarts zu tun? . . .



Im Spiegel der Zeit 147

Effektive Solidaritit der Ordensleute mit denen, die wirklich arm sind, wird
Hand in Hand gehen mit Einsamkeit unter den Armen (Wortspiel solidarity:
Solitude). Der Ordenschrist wird sich die gerechten Wiinsche und Ziele der ent-
christlichten Arbeiterwelt zu eigen machen. Gleichzeitig aber werden wir uns
isoliert fithlen, wenn wir sehen, dafl die Welt der Arbeiter unsere Ideale, Motive
und Methoden nicht versteht. In der Tiefe unseres Herzens befinden wir uns in
vélliger Einsamkeit. Wir brauchen Gott und seine Kraft, um unser Werk in der
Einsamkeit unserer Solidaritdt durchzuhalten — in Solidaritit, aber in Einsam-
keit —, letzten Endes mifiverstanden und allein. Das ist der Grund, weshalb wir
bei vielen Ordensminnern und -frauen, die sich auf die Welt der Arbeiter
einlassen, eine neue Gotteserfahrung feststellen. Indem sie sich als isoliert und
mifiverstanden erfahren, ist ihre Seele reif fiir Gottes Fulle. In dieser einfachen
Erfahrung kommen sie sich selbst sehr klein vor und doch offen, um in einer
neuen Weise zu schitzen, wie Gott zu ihnen spricht durch jene, mit denen sie
sich solidarisch machen. Sie sehen, daf} diese Leute, Randexistenzen, wenn auch
nicht gerade oft gldubig, ihnen durch ihr Leiden, ihre Unterdriickung, ihre Ver-
lassenheit etwas Géttliches zu sagen haben. Hier versteht einer, was wahre Armut
ist; man wird seiner eigenen Unfihigkeit und Ignoranz aufs neue gewahr; man
tut die Seele auf, um sehr tiefe Unterweisung durch das Leben der Armen zu
erhalten, die Gott selber unterweist, man hort Thn durch die Vermittlung dieser
groben Gesichter, dieser halb-zerfallenen Leben. Man entdeckt ein neues Gesicht
Christi in ,den Geringsten® (Mt 25, 45).

... Es ist entscheidend, dafl wir an die Kraft des Heiligen Geistes glauben. Wie
entscheidend, kénnen wir nur wissen, wenn wir im Innern den Impuls der
»2Dynamis“ Gottes erfahren, die uns zieht und, ohne unsere Freiheit zu verge-
waltigen, alles zur Erfiillung bringt, was Er ersehnt. Diese Kraft des Wortes
Gottes, das nie leer zu Thm zuriickkehrt, ist wie der gewaltige Pfingststurm, der
es armen Fischern ermdglicht, machtvolle Apostel zu werden inmitten der Mach-
tigen und Klugen der Erde. Das ist es, was wir heute brauchen — Ordenschristen,
die glauben, die so Gott erfahren, die mutig handeln im Namen Gottes, im
Bewufitsein, dafl die grofle Kraft Gottes mit ihnen ist, und die doch gleichzeitig
nie aus dem Blick verlieren, wie unbedeutend sie selber sind.

Pedro Arrupe S]





