Latente Religiositéit in einer sikularisierten Welt

Karl-Heinz Weger SJ, Miinchen

Der gldubige Christ miifite eigentlich davon iiberzeugt sein, dafl es Religio-
sitat — zumindest in der Weise religiosen Verlangens — in allen Menschen
gibt, die auch dann noch vorhanden ist, wenn sie , verschiittet® ist, zuge-
deckt und unterdriickt vielleicht von den Sorgen und vom Treiben des
Alltags, oder wenn sie im ausdriicklichen Wissen negiert wird, die Praxis
der Religionsausiibung widerstrebt und der Inhalt des Glaubens wie eine
Zumutung vorkommt. Denn: Sollte der Heilswille Gottes wirkungslos
sein? Kann ein Mensch aus der Berufung Gottes herausfallen, selbst wenn
er sich schuldhaft Gott verweigern wiirde? Das Berufensein von Gott und
zu Gott ist eine Wirklichkeit im Menschen. In jedem Menschen. Es weckt
ein so oder so sich aullerndes Verlangen nach Gott, richtet den Menschen
auf Gott aus, ,finalisiert“ menschliches Streben, menschliches Hoffen, gibt
dem, der sich in der Mitte des Herzens dem Grund seines Daseins offnet,
Mut und Vertrauen, ein ,,Grundvertrauen®, dafl doch irgendwie alles gut
sein wird und die Zukunft nicht leeres Wunschdenken ist. So sieht es der
Glaubige. So muf er es sehen.

Aber da gibt es auch die andere Seite. Es gibt dezidierte Atheisten und
es gibt vor allem die Masse derer, die nichts von einem inneren Verlangen
nach Religion spiiren, nichts zu spiiren meinen. Sie kénnen nicht sagen, wo
sie religiose Bediirfnisse haben sollten. Die Welt reicht. Spekulative Ideen
tiber Gott beriihren sie nicht und im Alltag lebt es sich ganz gut ochne Reli-
gion. Hie und da mdgen Fragen auftauchen. Grenzsituationen kommen.
Zweifel werden laut, so oder so. Aber nicht jeder Zweifel bringt Religio-
sitdt zum Vorschein. Er kann auch zur Verzweiflung fithren. Und Grenz-
situationen dauern nicht lang. Sie vergehen und man geht zuriick in den
Alltag, dorthin, wo Gott nicht vorkommt, nicht gebraucht wird . . .

Zwei Extreme? Hier der Glaubige mit seiner unerschiitterlichen Reli-
giositit, dort der Glaubenslose, der mit Religion nichts anzufangen weif}?
So einfach ist es sicher nicht. Sieht man von jenen begnadeten Menschen
ab, deren Sicherheit religiosen Glaubens iiber jeden Zweifel erhaben ist,
dann stellt sich die Frage etwas vertrackter; dann wird sich auch der Glau-
bende fragen miissen, ob und wo seine Religiositdt — trotz einer treuen
und gewissenhaften Religionsiibung — vielleicht verschiittet ist und warum
dem so ist. Es mag eine gewagte These sein. Dennoch: Mancher Christ —
der es sein will und zu sein meint — iiberspielt seine mangelnde Religiosi-
tit durch gewissenhafte religiose Observanz. Er tut alles, was die Kirche



Karl-Heinz Weger 162

verlangt und weicht gerade durch diese — in Freudscher Terminologie -
Lreligiosen Zwangshandlungen® einer tieferen Besinnung auf echte Reli-
giositdt aus. Ein kleiner Pharisier. Es gab sie und gibt sie. Bei den anderen
erkennen wir es leicht. Sich selbst mdchte man natiirlich ausgenommen
wissen. Selbsttauschung? Die Gefahr sollte auf jeden Fall gesehen werden!

Aber zuriick zum Thema. Wenn es verschitttete, das heifit vorhandene,
aber ungewufite Religiositat in allen Menschen geben mufl, einen laten-
ten Glauben an Gott und ein Verlangen nach ihm, dann muf} es méglich
sein, den Spuren der Transzendenz nachzugehen, sie aufzudecken im all-
tiglichen und banalen Leben, dort, wo sich das Gewdhnliche abspielt. Um
dies jedoch zeigen zu konnen, mufl vorher eine andere Frage gestellt wer-
den: Was heifit denn eigentlich Religiositit? Wann ist ein Mensch reli-
gios, auch wenn er nicht an Gott glaubt oder nicht an Jesus von Nazaret
und erst recht jede religiose Betatigung ablehnt? Man kann sich die Beant-
wortung dieser Frage natiirlich leicht machen, indem man Religiositdt von
vornherein an einen ausdriicklichen Glauben an Gott und Christus und an
den religidsen Vollzug wie Gebet, Kirchenbesuch u. a. bindet. Aber das
wire zu einfach, nicht zuletzt deshalb, weil es die Heilsmoglichkeit der
»Glaubenslosen« negieren mifite.

Nun hat es wenig Sinn, den religionsphilosophischen Theorien iiber das
Wesen von Religion nachzuspekulieren. Auch die von Karl Barth einge-
fithrte Trennung von christlichem Glauben einerseits und Religion ande-
rerseits hilft hier nichts. Religiositidt mochte ich beschreiben als einen direk-
ten, im Leben praktizierten, das Leben (mit-)bestimmenden Bezug zu einer
weltjenseitigen (im wahren Sinn des Wortes!) Wirklichkeit, die in reli-
gioser Terminologie Gott heifit. Diese Wirklichkeit Gott mufl ganz be-
stimmte Erfahrungen und Verhaltensweisen des Menschen ermdglichen,
muf} ihnen letzte Gewiheit und Motivation geben, so dafl der glaubens-
lose, aber religiése Mensch in letzter Konsequenz sich so erfahrt wie er ist —
de facto von Gott her — und so ist, wie er sich erfahrt — de facto auf Gott
hin —, weil er — wie einschlulweise auch immer — diese Wirklichkeit im
tiefsten — unbewufit — bejaht. Dafl der vorsichtige, nicht mit den Keulen
einer brutalen Apologetik gebrauchte Hinweis einer einschlulweisen, ver-
schiitteten Religiositit heute zu den dringlichsten theologischen und pasto-
ralen Aufgaben gehdrt, diirfte so einsichtig sein, wie auch die Tatsache, daf}
es die Kirche — als Institution und als Gemeinschaft der Glaubenden — oft
genug selbst ist, deren mangelnde Glaubwiirdigkeit Religiositdt im aus-
driicklichen Bekenntnis erst gar nicht aufkommen lafit. Fur letzteres konnte
man in unserer Zeit Beispiele genug aufzihlen. Es braucht darum nicht zu
verwundern, wenn es heute, in einer sikularisierten Welt und Gesellschaft,
in vielfaltiger und sehr unterschiedlicher Weise eine aufkeimende Religio-



Latente Religiositit in einer sikularisierten Welt 163

sitat gibt, die, sich den Gesetzen einer reinen Leistungs- und materiellen
Fortschrittsglaubigkeit verweigernd, dennoch nicht zur kirchlichen Religio-
sitdt findet.

Wie 1488t sich zeigen, dafl es, auch abgesehen von dieser ,neuen Reli-
giositit“ (deren Ausmaf nicht iberschitzt werden sollte), ein unstillbares,
in letzter Konsequenz gar nicht unterdriickbares Verlangen nach Gott, eben
Religiositit, gibt, die auch das Leben des Glaubenslosen bestimmt? Doch
nur so, daf} sich der Glaubenslose im Vollzug und Tun seines Lebens wi-
derspricht, wenn er fiir seine Person Religiositit verneint. Was heifit das
naherhin?

Eine ,verschiittete“ Religiositat 1afit sich nur aufweisen, wenn man auf
die Widerspriiche hinweist, die sich aus dem theoretischen Indifferentis-
mus, Atheismus (oder Agnostizismus) einerseits und dem wirklichen Leben
andererseits ergeben. Das verlangt natiirlich auch im Leben des Glaubens-
losen etwas Besinnung, verlangt Nachdenken, verlangt, sich nicht mit den
Vordergriindigkeiten des Lebens abzufinden oder sich nur in sie zu ver-
lieren. P. L. Berger spricht von einer geradezu instinkthaften Sinnsuche
des Menschen, und mag dieses Wort heute u. U. auch schon iiberstrapa-
ziert sein: Was der Mensch auf jeden Fall will, ist eine Antwort auf das
Warum und Wozu seines Lebens. Das heifit: Er will wissen, gleichsam auf
der erkenntnisméfigen Ebene, was das Ganze eines Lebens eigentlich soll,
wohin es fithrt, ob es sich lohnt. Und Sinn hat es natiirlich auch mit Wahr-
heit zu tun; denn ein vom Menschen erfundener Sinn seines Lebens tangt
nicht, da er zerbrechlich wie der Mensch selbst wire und jederzeit revidiert
werden konnte. Nun hat die Sinnfrage eine Eigentiimlichkeit an sich: Was
immer man auch als Sinn des Lebens betrachten mag, die Frage nach einem
héheren Sinn, fiir den der Einsatz des Lebens wert ist, stellt sich immer
aufs Neue. Es gibt so etwas wie eine ,Sinnkette“, die erst dann ihr letztes
Glied gefunden hat, wenn sich eine nicht mehr hinterfraghare Veran-
kerung dieser Sinnkette erkennen 1dfit, etwas, das Sinn in sich selbst ist
und seinen Sinn und hdchsten Wert nicht wiederum von einem anderen
erhilt. Der Mensch, wir alle, konnen diese letzte Sinnfrage verdridngen;
aber nur eine zeitlang. Und wenn es wahr ist — woran ich nicht zweifle —,
dafl der Mensch das Ja vor das Nein, den Sinn vor die Sinnlosigkeit stellen
mufS (ob er ,will“ oder nicht!), dann 1d8t sich hier schon ein Widerspruch
zwischen dem gelebten Leben einerseits und einer negierten Religiositit
erkennen. Der Mensch sucht und lebt nach einem letzten Sinn seines Le-
bens (auch wenn er, dies sei nochmals gesagt, sich nicht immer ausdriicklich
dieser Tatsache bewufit ist) — und was sollte dieser letzte Sinn anders sein
als Gott, jener Sinn, der eben nicht noch einmal hinterfragbar ist, sondern
»der Sinn“, das Wozu und Woraufhin unseres Lebens 7s¢? Verschiittet ist



Karl-Heinz Weger 164

Religiositit iiberall da, wo der Mensch zwar einen Sinn seines Lebens
»weill“, sich aber dennoch einer weltlichen Sinngebung seines Lebens ver-
schreibt.

Sinn ist ein neuzeitlicher Name fiir Gott. Aber die eben genannten Uber-
legungen lassen sich auch, von der ,kognitiven Ebene® (auf der sich die
Sinnfrage als Erkenntnisfrage bewegt), auf den ,emotionalen® Aspekt des
Lebens ibertragen. Dafl der Mensch glicklich werden will, ist eine Bin-
senwahrheit. Daf} es weiterhin wahres Glick und Glickserfahrungen im
menschlichen Leben gibt, ebenso. Aber es gilt dennoch auch und umge-
kehrt: Alles Gliick dieser Welt ist nur begrenztes Glick. Es 1a8t an zeit-
licher Dauer wie an Intensitit gentigend Winsche offen. Der Mensch mag
jedes Gliick auf Erden wie die Verheiflung eines immer noch gréfieren
Glicks empfinden, weil Grenzen immer, zumindest in Gedanken und in
der Vorstellung, tibersteigbar sind. So ergibt sich wiederum, dafl der
Mensch ein ihn restlos erfiillendes Glick winschen muff. Warum? Der
Atheist mag zur Erkldrung dieses Phidnomens alle mdglichen Griinde an-
fithren: biologischer Triebiiberschufi, ein einfaches Faktum, das unerklart
stehen bleiben soll, Antrieb und Motivation zur bloflen Daseinsfristung.
Das Peinliche ist nur, dafl diese ,Erklarungen“ nichts erklaren. Sie erkla-
ren nicht, warum der Mensch nicht — &hnlich wie das Tier — sich mit einer
blofen Daseinsfristung zufrieden geben kann, dafl er mehr will und wollen
muf} — eben: das Gliick schlechthin. Die moderne Leistungs- und Konsum-
gesellschaft mag da manches verdecken; sie mag Gliick nennen, das vor-
ldufig zufrieden stellt, und sei das Glicksbedirfnis auch durch eine ge-
schickte Werbung erst als erstrebenswert geweckt. Aber auch aus noch so
viel vorlaufigen und begrenzten Gliickserfahrungen entsteht als Summe
eben nicht das Gliick. Erfillung, Glick, Geborgenheit, Zufriedensein: das
will der Mensch nicht nur, er muf es wollen. Liegt auch hier nicht eine ver-
borgene Religiositit? Vor allem wenn man bedenkt, daf} der Mensch im
praktischen Leben des Alltags auf dieses Ziel hinleben will, auch wenn er
es mit anderen und vordergrindigen Namen benennt?

Und ein Weiteres: Es mufl doch auffallen, wie der heutige Mensch sich
mit seinen ,Idolen“ identifiziert. Er mochte — zumindest in Gedanken und
Phantasie — ,wer® sein: ein Fulball- oder Filmstar, Mitglied der Gilde des
,blauen Bluts“ usw. Das heifdt: er mochte mehr sein, als er in Wirklichkeit
ist, mehr als der kleine Angestellte oder die Stenotypistin. Er mochte an
einem Hoheren partizipieren. Das gibt man, darauf angesprochen, nicht
so gerne zu, weil der Schritt zur Licherlichkeit zu kurz ist. Aber weil denn
der Mensch nicht auch, daf} ihn die Bliten seiner Phantasie und Tagtraume
nicht dndern, dafl er aber dennoch an einem Ideal partizipieren méchte,
das mehr ist als er selbst? Das Verlangen, mehr sein zu wollen als man ist,



Latente Religiositit in einer sdkularisierten Welt 165

gehort zum Menschsein. Wo aber findet sich dieses ,Mehr“? Die Religio-
nen, nicht nur die christliche, waren und sind davon iiberzeugt, dafl dieses
Mehr nur in einer — um es vorsichtig zu sagen: ,irgendwie gearteten® —
Partizipation an Gott erreicht werden kann, freilich nicht in der Partizi-
pation an einem abstrakten Gott, sondern an dem Gott, auf den man im
Lauf seines Lebens zugeht und so, daf} sich dieses Zugehen noch einmal
in der Praxis des Lebens konkret bewahrheiten mufi. So komisch es auf
den ersten Blick klingen mag: Die ,Idolsiichtigkeit des modernen Men-
schen ist ein Stiick verschiitteter Religiositat. Dabei braucht man die Freude
an den Tagtrdumen nicht zu nehmen. Aber moglich miifite es sein zu zei-
gen, dafl in ihnen mehr steckt, als mancher bereit ist, zuzugeben, ndmlich
das Verlangen nach einem Ideal, fiir das es sich zu leben lohnt, das, nach
Camus, den Scheiterhaufen wert ist. Was aber ist den Scheiterhaufen wert?
Dem christlichen Glauben steht hier eine schwere, aber auch reizvolle Auf-
gabe ins Haus: Er mufl wieder begeistern konnen, und zwar hier und jetzt,
nicht nur in einer bloflen Vertrostung auf das bessere Jenseits. Er muf} auf-
weisen konnen, dafl das immer schon gesuchte Ideal einen Namen hat und
eine Wirklichkeit ist.

Alles bisher Gesagte, das Vorhandensein latenter oder verschiitteter Re-
ligiositat, ist bei vielen Menschen nur ein kiimmerliches Pflanzchen. Es zum
Wachsen zu bringen ist schwer und Patentrezepte fehlen. Aber wer kann
schon einer letzten Verantwortung seines Lebens, dem Suchen nach verbind-
licher Wahrheit entrinnen? Wer kann sie, wenn er vor sich bestehen will,
auf anderes oder andere abschieben? Warum soll ein Humanismus ohne
Gott eine Tugend sein? Wer kann sich beziiglich der Frage der Existenz
Gottes in einen vornehmen Indifferentismus zuriickziehen? Soviel mag aus
dem Gesagten deutlich geworden sein: Es gibt untergriindige Religiositat
auch bei denen, die — im Widerspruch zu ihrem alltdglichen Leben — Got-
tes Existenz leugnen und religiose Praxis ablehnen. Auf die Griinde dieser
nur einschluffweisen Religiositdt kann hier nicht mehr eingegangen wer-
den. Nur ein Hinweis noch: Auch wenn es gelingen sollte, die verschiittete
Religiositit beim einen oder anderen in eine bewufite zu iiberfithren, selbst
dann ist noch ein weiter Weg zum christlichen Glauben. Aber sowohl dem
Glaubenden, der die Echtheit seiner Religiositit in Zweifel ziehen mag
(oder mufl), wie auch dem Glaubenslosen, der zumindest zur Besinnung
angeregt werden kann, ist geholfen, wenn man weif}, dafl der Mensch sei-
ner Berufung durch Gott und zu Gott nicht entkommt.





