
Latente Religiosität in einer säkularisierten Welt 
Karl-Heinz Weger SJ, München 

Der gläubige Christ müßte eigentlich davon überzeugt sein, daß es Religio- 
sität - zumindest in der Weise religiösen Verlangens - in allen Menschen 
gibt, die auch dann noch vorhanden ist, wenn sie •verschüttet" ist, zuge- 
deckt und unterdrückt vielleicht von den Sorgen und vom Treiben des 
Alltags, oder wenn sie im ausdrücklichen Wissen negiert wird, die Praxis 
der Religionsausübung widerstrebt und der Inhalt des Glaubens wie eine 
Zumutung vorkommt. Denn: Sollte der Heilswille Gottes wirkungslos 
sein? Kann ein Mensch aus der Berufung Gottes herausfallen, selbst wenn 
er sich schuldhaft Gott verweigern würde? Das Berufensein von Gott und 
zu Gott ist eine Wirklichkeit im Menschen. In jedem Menschen. Es weckt 
ein so oder so sich äußerndes Verlangen nach Gott, richtet den Menschen 
auf Gott aus, •finalisiert" menschliches Streben, menschliches Hoffen, gibt 
dem, der sich in der Mitte des Herzens dem Grund seines Daseins öffnet, 
Mut und Vertrauen, ein •Grundvertrauen", daß doch irgendwie alles gut 
sein wird und die Zukunft nicht leeres Wunschdenken ist. So sieht es der 
Gläubige. So muß er es sehen. 

Aber da gibt es auch die andere Seite. Es gibt dezidierte Atheisten und 
es gibt vor allem die Masse derer, die nichts von einem inneren Verlangen 
nach Religion spüren, nichts zu spüren meinen. Sie können nicht sagen, wo 
sie religiöse Bedürfnisse haben sollten. Die Welt reicht. Spekulative Ideen 
über Gott berühren sie nicht und im Alltag lebt es sich ganz gut ohne Reli- 
gion. Hie und da mögen Fragen auftauchen. Grenzsituationen kommen. 
Zweifel werden laut, so oder so. Aber nicht jeder Zweifel bringt Religio- 
sität zum Vorschein. Er kann auch zur Verzweiflung führen. Und Grenz- 
situationen dauern nicht lang. Sie vergehen und man geht zurück in den 
Alltag, dorthin, wo Gott nicht vorkommt, nicht gebraucht wird . . . 

Zwei Extreme? Hier der Gläubige mit seiner unerschütterlichen Reli- 
giosität, dort der Glaubenslose, der mit Religion nichts anzufangen weiß? 
So einfach ist es sicher nicht. Sieht man von jenen begnadeten Menschen 
ab, deren Sicherheit religiösen Glaubens über jeden Zweifel erhaben ist, 
dann stellt sich die Frage etwas vertrackter; dann wird sich auch der Glau- 
bende fragen müssen, ob und wo seine Religiosität - trotz einer treuen 
und gewissenhaften Religionsübung - vielleicht verschüttet ist und warum 
dem so ist. Es mag eine gewagte These sein. Dennoch: Mancher Christ - 
der es sein will und zu sein meint - überspielt seine mangelnde Religiosi- 
tät durch gewissenhafte religiöse Observanz. Er tut alles, was die Kirche 



Karl-Heinz Weger 162 

verlangt und weicht gerade durch diese - in Freudscher Terminologie - 
•religiösen Zwangshandlungen" einer tieferen Besinnung auf echte Reli- 
giosität aus. Ein kleiner Pharisäer. Es gab sie und gibt sie. Bei den anderen 
erkennen wir es leicht. Sich selbst möchte man natürlich ausgenommen 
wissen. Selbsttäuschung? Die Gefahr sollte auf jeden Fall gesehen werden! 

Aber zurück zum Thema. Wenn es verschüttete, das heißt vorhandene, 
aber ungewußte Religiosität in allen Menschen geben muß, einen laten- 
ten Glauben an Gott und ein Verlangen nach ihm, dann muß es möglich 
sein, den Spuren der Transzendenz nachzugehen, sie aufzudecken im all- 
täglichen und banalen Leben, dort, wo sich das Gewöhnliche abspielt. Um 
dies jedoch zeigen zu können, muß vorher eine andere Frage gestellt wer- 
den: Was heißt denn eigentlich Religiosität? Wann ist ein Mensch reli- 
giös, auch wenn er nicht an Gott glaubt oder nicht an Jesus von Nazaret 
und erst recht jede religiöse Betätigung ablehnt? Man kann sich die Beant- 
wortung dieser Frage natürlich leicht machen, indem man Religiosität von 
vornherein an einen ausdrücklichen Glauben an Gott und Christus und an 
den religiösen Vollzug wie Gebet, Kirchenbesuch u. a. bindet. Aber das 
wäre zu einfach, nicht zuletzt deshalb, weil es die Heilsmöglichkeit der 
»Glaubenslosen« negieren müßte. 

Nun hat es wenig Sinn, den religionsphilosophischen Theorien über das 
Wesen von Religion nachzuspekulieren. Auch die von Karl Barth einge- 
führte Trennung von christlichem Glauben einerseits und Religion ande- 
rerseits hilft hier nichts. Religiosität möchte ich beschreiben als einen direk- 
ten, im Leben praktizierten, das Leben (mit-)bestimmenden Bezug zu einer 
weltjenseitigen (im wahren Sinn des Wortes!) Wirklichkeit, die in reli- 
giöser Terminologie Gott heißt. Diese Wirklichkeit Gott muß ganz be- 
stimmte Erfahrungen und Verhaltensweisen des Menschen ermöglichen, 
muß ihnen letzte Gewißheit und Motivation geben, so daß der glaubens- 
lose, aber religiöse Mensch in letzter Konsequenz sich so erfährt wie er ist - 
de facto von Gott her - und so ist, wie er sich erfährt - de facto auf Gott 
hin -, weil er - wie einschlußweise auch immer - diese Wirklichkeit im 
tiefsten - unbewußt - bejaht. Daß der vorsichtige, nicht mit den Keulen 
einer brutalen Apologetik gebrauchte Hinweis einer einschlußweisen, ver- 
schütteten Religiosität heute zu den dringlichsten theologischen und pasto- 
ralen Aufgaben gehört, dürfte so einsichtig sein, wie auch die Tatsache, daß 
es die Kirche - als Institution und als Gemeinschaft der Glaubenden - oft 
genug selbst ist, deren mangelnde Glaubwürdigkeit Religiosität im aus- 
drücklichen Bekenntnis erst gar nicht aufkommen läßt. Für letzteres könnte 
man in unserer Zeit Beispiele genug aufzählen. Es braucht darum nicht zu 
verwundern, wenn es heute, in einer säkularisierten Welt und Gesellschaft, 
in vielfältiger und sehr unterschiedlicher Weise eine aufkeimende Religio- 



Latente Religiosität in einer säkularisierten Welt 163 

sität gibt, die, sich den Gesetzen einer reinen Leistungs- und materiellen 
Fortschrittsgläubigkeit verweigernd, dennoch nicht zur kirchlichen Religio- 
sität findet. 

Wie läßt sich zeigen, daß es, auch abgesehen von dieser •neuen Reli- 
giosität" (deren Ausmaß nicht überschätzt werden sollte), ein unstillbares, 
in letzter Konsequenz gar nicht unterdrückbares Verlangen nach Gott, eben 
Religiosität, gibt, die auch das Leben des Glaubenslosen bestimmt? Doch 
nur so, daß sich der Glaubenslose im Vollzug und Tun seines Lebens wi- 
derspricht, wenn er für seine Person Religiosität verneint. Was heißt das 
näherhin? 

Eine •verschüttete" Religiosität läßt sich nur aufweisen, wenn man auf 
die Widersprüche hinweist, die sich aus dem theoretischen Indifferentis- 
mus, Atheismus (oder Agnostizismus) einerseits und dem wirklichen Leben 
andererseits ergeben. Das verlangt natürlich auch im Leben des Glaubens- 
losen etwas Besinnung, verlangt Nachdenken, verlangt, sich nicht mit den 
Vordergründigkeiten des Lebens abzufinden oder sich nur in sie zu ver- 
lieren. P. L. Berger spricht von einer geradezu instinkthaften Sinnsuche 
des Menschen, und mag dieses Wort heute u. U. auch schon überstrapa- 
ziert sein: Was der Mensch auf jeden Fall will, ist eine Antwort auf das 
Warum und Wozu seines Lebens. Das heißt: Er will wissen, gleichsam auf 
der erkenntnismäßigen Ebene, was das Ganze eines Lebens eigentlich soll, 
wohin es führt, ob es sich lohnt. Und Sinn hat es natürlich auch mit Wahr- 
heit zu tun; denn ein vom Menschen erfundener Sinn seines Lebens taugt 
nicht, da er zerbrechlich wie der Mensch selbst wäre und jederzeit revidiert 
werden könnte. Nun hat die Sinnfrage eine Eigentümlichkeit an sich: Was 
immer man auch als Sinn des Lebens betrachten mag, die Frage nach einem 
höheren Sinn, für den der Einsatz des Lebens wert ist, stellt sich immer 
aufs Neue. Es gibt so etwas wie eine •Sinnkette", die erst dann ihr letztes 
Glied gefunden hat, wenn sich eine nicht mehr hinterfragbare Veran- 
kerung dieser Sinnkette erkennen läßt, etwas, das Sinn in sich selbst ist 
und seinen Sinn und höchsten Wert nicht wiederum von einem anderen 
erhält. Der Mensch, wir alle, können diese letzte Sinnfrage verdrängen; 
aber nur eine Zeitlang. Und wenn es wahr ist - woran ich nicht zweifle •, 
daß der Mensch das Ja vor das Nein, den Sinn vor die Sinnlosigkeit stellen 
muß (ob er •will" oder nicht!), dann läßt sich hier schon ein Widerspruch 
zwischen dem gelebten Leben einerseits und einer negierten Religiosität 
erkennen. Der Mensch sucht und lebt nach einem letzten Sinn seines Le- 
bens (auch wenn er, dies sei nochmals gesagt, sich nicht immer ausdrücklich 
dieser Tatsache bewußt ist) - und was sollte dieser letzte Sinn anders sein 
als Gott, jener Sinn, der eben nicht noch einmal hinterfragbar ist, sondern 
•der Sinn", das Wozu und Woraufhin unseres Lebens ist? Verschüttet ist 



Karl-Heinz Weger 164 

Religiosität überall da, wo der Mensch zwar einen Sinn seines Lebens 
•weiß", sich aber dennoch einer weltlichen Sinngebung seines Lebens ver- 
schreibt. 

Sinn ist ein neuzeitlicher Name für Gott. Aber die eben genannten Über- 
legungen lassen sich auch, von der •kognitiven Ebene" (auf der sich die 
Sinnfrage als Erkenntnisfrage bewegt), auf den •emotionalen" Aspekt des 
Lebens übertragen. Daß der Mensch glücklich werden will, ist eine Bin- 
senwahrheit. Daß es weiterhin wahres Glück und Glückserfahrungen im 
menschlichen Leben gibt, ebenso. Aber es gilt dennoch auch und umge- 
kehrt: Alles Glück dieser Welt ist nur begrenztes Glück. Es läßt an zeit- 
licher Dauer wie an Intensität genügend Wünsche offen. Der Mensch mag 
jedes Glück auf Erden wie die Verheißung eines immer noch größeren 
Glücks empfinden, weil Grenzen immer, zumindest in Gedanken und in 
der Vorstellung, übersteigbar sind. So ergibt sich wiederum, daß der 
Mensch ein ihn restlos erfüllendes Glück wünschen muß. Warum? Der 
Atheist mag zur Erklärung dieses Phänomens alle möglichen Gründe an- 
führen: biologischer Triebüberschuß, ein einfaches Faktum, das unerklärt 
stehen bleiben soll, Antrieb und Motivation zur bloßen Daseinsfristung. 
Das Peinliche ist nur, daß diese •Erklärungen" nichts erklären. Sie erklä- 
ren nicht, warum der Mensch nicht - ähnlich wie das Tier - sich mit einer 
bloßen Daseinsfristung zufrieden geben kann, daß er mehr will und wollen 
muß - eben: das Glück schlechthin. Die moderne Leistungs- und Konsum- 
gesellschaft mag da manches verdecken; sie mag Glück nennen, das vor- 
läufig zufrieden stellt, und sei das Glücksbedürfnis auch durch eine ge- 
schickte Werbung erst als erstrebenswert geweckt. Aber auch aus noch so 
viel vorläufigen und begrenzten Glückserfahrungen entsteht als Summe 
eben nicht das Glück. Erfüllung, Glück, Geborgenheit, Zufriedensein: das 
will der Mensch nicht nur, er muß es wollen. Liegt auch hier nicht eine ver- 
borgene Religiosität? Vor allem wenn man bedenkt, daß der Mensch im 
praktischen Leben des Alltags auf dieses Ziel hinleben will, auch wenn er 
es mit anderen und vordergründigen Namen benennt? 

Und ein Weiteres: Es muß doch auffallen, wie der heutige Mensch sich 
mit seinen •Idolen" identifiziert. Er möchte - zumindest in Gedanken und 
Phantasie - •wer" sein: ein Fußball- oder Filmstar, Mitglied der Gilde des 
•blauen Bluts" usw. Das heißt: er möchte mehr sein, als er in Wirklichkeit 
ist, mehr als der kleine Angestellte oder die Stenotypistin. Er möchte an 
einem Höheren partizipieren. Das gibt man, darauf angesprochen, nicht 
so gerne zu, weil der Schritt zur Lächerlichkeit zu kurz ist. Aber weiß denn 
der Mensch nicht auch, daß ihn die Blüten seiner Phantasie und Tagträume 
nicht ändern, daß er aber dennoch an einem Ideal partizipieren möchte, 
das mehr ist als er selbst? Das Verlangen, mehr sein zu wollen als man ist, 



Latente Religiosität in einer säkularisierten Welt 165 

gehört zum Menschsein. Wo aber findet sich dieses •Mehr"? Die Religio- 
nen, nicht nur die christliche, waren und sind davon überzeugt, daß dieses 
Mehr nur in einer - um es vorsichtig zu sagen: •irgendwie gearteten" - 
Partizipation an Gott erreicht werden kann, freilich nicht in der Partizi- 
pation an einem abstrakten Gott, sondern an dem Gott, auf den man im 
Lauf seines Lebens zugeht und so, daß sich dieses Zugehen noch einmal 
in der Praxis des Lebens konkret bewahrheiten muß. So komisch es auf 
den ersten Blick klingen mag: Die •Idolsüchtigkeit" des modernen Men- 
schen ist ein Stück verschütteter Religiosität. Dabei braucht man die Freude 
an den Tagträumen nicht zu nehmen. Aber möglich müßte es sein zu zei- 
gen, daß in ihnen mehr steckt, als mancher bereit ist, zuzugeben, nämlich 
das Verlangen nach einem Ideal, für das es sich zu leben lohnt, das, nach 
Camus, den Scheiterhaufen wert ist. Was aber ist den Scheiterhaufen wert? 
Dem christlichen Glauben steht hier eine schwere, aber auch reizvolle Auf- 
gabe ins Haus: Er muß wieder begeistern können, und zwar hier und jetzt, 
nicht nur in einer bloßen Vertröstung auf das bessere Jenseits. Er muß auf- 
weisen können, daß das immer schon gesuchte Ideal einen Namen hat und 
eine Wirklichkeit ist. 

Alles bisher Gesagte, das Vorhandensein latenter oder verschütteter Re- 
ligiosität, ist bei vielen Menschen nur ein kümmerliches Pflänzchen. Es zum 
Wachsen zu bringen ist schwer und Patentrezepte fehlen. Aber wer kann 
schon einer letzten Verantwortung seines Lebens, dem Suchen nach verbind- 
licher Wahrheit entrinnen? Wer kann sie, wenn er vor sich bestehen will, 
auf anderes oder andere abschieben? Warum soll ein Humanismus ohne 
Gott eine Tugend sein? Wer kann sich bezüglich der Frage der Existenz 
Gottes in einen vornehmen Indifferentismus zurückziehen? Soviel mag aus 
dem Gesagten deutlich geworden sein: Es gibt untergründige Religiosität 
auch bei denen, die - im Widerspruch zu ihrem alltäglichen Leben - Got- 
tes Existenz leugnen und religiöse Praxis ablehnen. Auf die Gründe dieser 
nur einschlußweisen Religiosität kann hier nicht mehr eingegangen wer- 
den. Nur ein Hinweis noch: Auch wenn es gelingen sollte, die verschüttete 
Religiosität beim einen oder anderen in eine bewußte zu überführen, selbst 
dann ist noch ein weiter Weg zum christlichen Glauben. Aber sowohl dem 
Glaubenden, der die Echtheit seiner Religiosität in Zweifel ziehen mag 
(oder muß), wie auch dem Glaubenslosen, der zumindest zur Besinnung 
angeregt werden kann, ist geholfen, wenn man weiß, daß der Mensch sei- 
ner Berufung durch Gott und zu Gott nicht entkommt. 




