
Eugen Biser 178 

Wann die Stunde dieser Vereinigung kommt, wissen wir nicht. Wir ste- 
hen vorläufig im Kampf, wir spüren die Spannung und den Schmerz. Was 
wir wissen können, ist, •daß der Streit auf Leben und Tod geht" (Kierke- 
gaard). Das zu bezeugen mit der Kompromißlosigkeit und zugleich in der 
gelösten Freude des Geistes, das im Tun der Liebe eindeutig zu machen 
wider den Ungeist einer ins Unverbindlich-Apersonale abdriftenden Su- 
che nach dem •Geheimnis", ist die Verantwortung des christlichen Beters, 
ist die sehr praktische Seite seiner Entscheidung zum Geheimnis. 

Geführt und gehalten 

Spirituelle Impulse durch eine •Christologie von innen" 

Eugen Biser, München 

Die große Entdeckung 

Die Wissenschaftsgeschichte berichtet wiederholt davon, daß große 
Entdeckungen mehrfach und von jeweils von einander unabhängigen 
Forschern gemacht wurden. Nicht anders verhält es sich mit der Neuent- 
deckung Jesu, in der zweifellos das größte Ereignis der neueren Frömmig- 
keits- und Theologiegeschichte zu erblicken ist. Eine lang aufgestaute 
Sinnerwartung hatte sie geradezu erzwungen. Denn der Mensch dieser 
Zeit hungert nach personaler Erfüllung. Mit Sachwerten, auch ideeller Art, 
ist ihm letztlich nicht gedient. Auch die Hoffnung, daß sich das Antlitz der 
Welt durch Veränderung der gesellschaftlichen und politischen Strukturen 
zum Besseren wandle, erwies sich als trügerisch. Wie kaum einmal zuvor 
bewahrheitete sich in dieser Zeit das Bibelwort, daß die Sachgehalte der 
ganzen Welt nicht genügen, um ein Menschenherz auszufüllen. Alle Hoff- 
nungen konzentrierten sich deshalb auf die Mitmenschlichkeit. Dem mußte 
auch etwas im •Angebot" der Religion entsprechen. Daß eine derartige 
Erwartung nicht ins Leere ging, war jedem wachen Beobachter der Glau- 
bensszene klar. Denn bei aller Statik zeigte diese doch ein deutliches 
Eigenleben, mit dem sie, sensibel und genau, auf die sich wandelnden 
Bedürfnisse und Ansprüche einging. Was das für den Zeitabschnitt zwi- 



Geführt und gehalten 179 

sehen den beiden Weltkriegen besagte, brachte mit großer Prägnanz die 
Formel Guardinis zum Ausdruck: •Die Kirche erwacht in den Seelen." 
So sehr sie aus der Mitte des damaligen Glaubensbewußtseins gesprochen 
war, kann sie dem heutigen nicht mehr genügen. Denn abgesehen davon, 
daß sie die Kirche, mit der sich heute vielfache Identifikationsprobleme ver- 
binden, als den religiösen Zentralgehalt nannte, verwies sie am Ende 
doch auf eine - wenn auch ins Bild des Mystischen Leibes überhöhte - 
•Sache", während sich die heutige Sinnerwartung eindeutig auf eine 
personale Entgegenkunft richtet. Auch wenn sie von der Kirche sagt, daß 
sie in den Seelen •erwache", meinte sie neben ihrer mystischen Realität 
doch unverkennbar auch ihre Geschichtsmächtigkeit und ihre hierarchisch 
gefügte Sozialgestalt. Nicht als sei diese Sicht heute ohne jede Bedeu- 
tung; doch entspricht sie nicht der herrschenden Sinnerwartung, denn sie 
verweist dort auf ein •Gebäude", wo sich dieser Erwartung zufolge eine 
Tür zu personaler Begegnung öffnen sollte. Die Entdeckung aber, auf die 
sich das gegenwärtige Glaubensinteresse bezieht, besagt nichts Geringeres, 
als daß sich diese Tür tatsächlich öffnete, und daß Jesus durch sie ins heu- 
tige Glaubensbewußtsein eintrat. 

Der Bogen der an dieser Entdeckung Beteiligten ist denkbar weit 
gespannt. Er umfaßt neben Christen und Agnostikern nicht nur auch jüdi- 
sche Autoren; er führt vielmehr bis hin zu Milan Machovec, der ein •für 
Atheisten" bestimmtes Jesusbuch verfaßte1. Was die Entdeckung Jesu von 
den wissenschaftlichen Vergleichsfällen jedoch nachhaltig unterscheidet, ist 
die Tatsache, daß sie nicht nur an verschiedenen Stellen gleichzeitig er- 
folgte, sondern den Erschauten in scharf kontrastierenden Perspektiven 
erscheinen ließ. Während die überwiegende Mehrzahl der Interpreten 
unter dem Eindruck der in ihrem Beziehungsreichtum wahrgenommenen 
Menschlichkeit Jesu eine mehr oder minder ausgeprägte •Christologie von 
unten" entwarf, setzten sich andere mit nicht geringerem Nachdruck für 
die •Christologie von oben" des traditionellen Dogmas ein. Groß wie ihr 
jeweiliger Anspruch, das Ganze des Christusgeheimnisses auszusagen, ist 
unbestreitbar auch das biblisch-dogmatische Recht der beiden Standpunkte. 
Denn der biblische •Christus des Glaubens" lebt ebenso vom Rückverweis 
auf denjenigen, der •Wohltaten spendend das Land durchzog" (Apg 10, 
38), wie die Schilderung Jesu in den notvollen •Tagen seines Erdenlebens" 
(Hebr 5, 7) von dem Bekenntnis zu dem •Gottessohn mit Macht" (Rom 
1,4). Und in der duplizierenden Formel •vere Deus et homo" des kirch- 
lichen Dogmas ist unüberhörbar mitgesagt, daß sich das durch sie bezeich- 

1 M. Machovec, Jesus für Atheisten. Mit einem Geleitwort von Helmut Gollwitzer, Stutt- 
gart 1972. 



Eugen Biser 180 

nete Geheimnis niemals auf den Nenner eines Einheitsbegriffs bringen, 
sondern immer nur aus je entgegengesetzten Perspektiven verdeutlichen 
läßt. 

Sieht man nur auf die jeweiligen Deklarierungen, so könnte freilich der 
Eindruck einer leichten Vereinbarkeit der unterschiedlichen Sehweisen 
entstehen. Doch dieser Eindruck trügt; jede der beiden Optiken besteht 
auf der Vollständigkeit - und Ausschließlichkeit - ihres Bildes. Und selbst 
dort, wo sie sich, wie im Fall Küng, konzessionswillig geben, verfahren 
sie faktisch so, daß eine jede durch ihre methodologische Vorentscheidung 
der andern den Boden entzieht2. Das führte die Diskussion um Jesus in 
einen bedrohlichen Engpaß. Da ein Ausgleich der beiden Perspektiven 
unmöglich ist, droht die Entdeckung in ihrem Gegensatz förmlich zerrieben 
zu werden. Wenn es dazu nicht kommen soll, muß ein Lösungsweg be- 
schriften werden, der keinem der mit den beiden Entwürfen verfolgten 
Wege gleicht. Das könnte ein Ansatz leisten, der im Blick auf Daten der 
neutestamentlichen Christusmystik3 und auf christologische Entwürfe der 
Patristik4, aber auch in Abgrenzung von den beiden konkurrierenden 
Positionen als der einer •Christologie von innen" zu bestimmen wäre. 
Doch worin besteht er? 

Die drei Bilder 

Die vom Neuen Testament erzählte Lebensgeschichte Jesu enthält drei 
Szenen, die sich verdeutlichend auf die unterschiedlichen Positionen heu- 
tiger Christologie beziehen lassen: die Getsemani-Szene (Mk 14, 32-42 
parr), die Verklärungs-Szene (Mk 9, 2-8 parr) und die Perikope von der 
Rettung des im See versinkenden Petrus (Mk 14, 28-31). Aus der Bitte des 
Geängsteten von Getsemani: •Ich bin zu Tod bekümmert; bleibt hier und 
wacht!" (Mk 14, 34) klingt - ganz im Sinn einer •Christologie von unten" 
- ein totales Angewiesensein auf den Beistand der Jünger durch. Galt für 
sie bisher der Grundsatz: •Der Knecht ist nicht größer als sein Herr, und 
der Abgesandte nicht größer als der, welcher ihn gesandt hat" (Joh 13, 16; 
15, 20), so kommt es jetzt zu einer fast vollständigen Umkehrung dieses 
Verhältnisses. Jetzt bedarf Jesus so sehr des mitmenschlichen Beistands, 
daß ihm dessen Entzug geradezu die Lebensmöglichkeit wegnimmt. Denn 
die •Agonie", von der im lukanischen Getsemani-Bericht die Rede ist (22, 
44), bezieht sich zwar direkt auf Jesu aussichtsloses Ankämpfen gegen das 

2 Dazu mein Beitrag •Der Innenwert der Außenfront". Reflexionen zu Küngs •Christ 
sein", in: Theologie der Gegenwart 21 (1978). 
3 Dazu A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. Freiburg/Br. 1955. 
4 Dazu K. Hörmann, Leben in Christus. Zusammenhänge zwischen Dogma und Sitte bei 
den Apostolischen Vätern, Wien 1952. 



Geführt und gehalten 181 

über ihn verhängte Todesschicksal; doch hat dieses an den Jakobskampf 
erinnernde Ringen mit dem übermächtigen •Engel" des Gotteswillens auch 
einen mitmenschlichen Bezug. Denn Jesus ringt nicht nur mit dem Vater 
um sein Lebensrecht, er •kämpft" mit den Waffen einer flehentlichen Bitte, 
wie sie in dieser Form noch nicht einmal dem Gekreuzigten über die Lippen 
kommt, auch mit seinen Jüngern darum. Und im Grunde •erntet" er mit 
diesem Angewiesensein auf den Beistand der andern nur das, was er mit 
seiner konstitutiven Hingabe an sie lebenslang •gesät" hatte. Anders als der 
Durchschnittsmensch suchte er seine Identität nicht in Akten der Abschei- 
dung und nicht im Rückzug auf die eigene Ich-Mitte, sondern in der Gegen- 
richtung dazu, in einem zuständlichen •Dasein" für andere, für alle. Was 
er so in lebenslanger Selbstverschwendung geübt hatte, schlägt nun, in der 
Getsemani-Stunde, in der passiven Erfahrung eines totalen Angewiesen- 
seins auf ihn zurück. Um es in letzter Vereinfachung zu sagen: er braucht 
seine Jünger, um leben zu können. Daß sie sich ihm versagen, nicht ab- 
sichtlich, sondern zu Boden gezogen von der Schwerkraft der allgemein 
menschlichen Selbstsucht, stürzt ihn in einen Abgrund von Herzensnot, den 
er als seinen •Kummer bis zum Tod" beklagt. Zwar dachte die •Christolo- 
gie von unten" in keinem ihrer Sprecher daran, sich an dieser Szene fest- 
zumachen. Ihr Ausgangspunkt war vielmehr der •Tisch der Sünder", an 
welchem Jesus im Bewußtsein, damit zumindest den •gesellschaftlichen" 
Tod gewählt zu haben, Platz nimmt. Doch handelt es sich dabei, strukturell 
gesehen, erst um die vorletzte Ausgangsposition, die gewählt werden 
konnte. Was am •Tisch der Sünder" beginnt, erreicht in der Getsemani- 
Szene seinen Exzeß. Nirgendwo liegen die Luftwurzeln, mit denen die 
Gestalt Jesu Halt in der Mitmenschlichkeit sucht, auch nur annähernd so 
bloß wie hier. Umgekehrt macht dann aber auch diese Szene wie keine 
andere deutlich, mit welchem Recht und in welchem Sinn eine •Christologie 
von unten" entwickelt werden kann. 

Geradezu spiegelbildlich verhält sich dazu die Verklärungs-Szene, die 
nach allen drei Versionen in die Forderung der Himmelsstimme ausmün- 
det: •Dies ist mein geliebter Sohn, hört auf ihn!" (Mk 9, 7) Muß im Blick 
auf Getsemani von einem totalen Angewiesensein Jesu auf mitmenschli- 
chen Beistand gesprochen werden, so sind die Jünger durch diesen himm- 
lischen Zuspruch umgekehrt ganz an Jesus verwiesen. Und auch hier ist 
dieses Verwiesensein so radikal, daß es den Betroffenen buchstäblich die 
Sprache verschlägt. Nur im Zustand der Benommenheit, ohne Kontrolle 
über seine Worte, vermag sich Petrus zu äußern, unterbrochen von der 
Umhüllung durch die •lichte Wolke", die ihn mit seinen Gefährten zusam- 
men in jene Erfahrung hineinnimmt, in der nichts mehr zu sagen, alles 
jedoch entgegenzunehmen ist. Im ganzen Evangelium gibt es keine Szene, 



Eugen Biser 182 

in der die Jünger so unmittelbar mit der Autorität Gottes und seiner Wei- 
sung konfrontiert sind, wie hier. Davon macht noch nicht einmal der Bericht 
von der Taufe Jesu eine Ausnahme. Denn dort erscheint Jesus zumindest 
als der von der Himmelsstimme Mitangesprochene, wenn nicht gar, wie in 
der Markus-Version, als der unmittelbare Adressat des göttlichen Zu- 
spruchs (6, 11). Hier ist er dagegen schon so hoch in die Sphäre Gottes 
hineingerückt, so sehr an die Seite Gottes gestellt, daß sich die Himmels- 
stimme ausschließlich an die wie betäubten Jünger richtet. Wenn sie 
dadurch auch keineswegs entmündigt sind, wird ihnen in dieser Überwälti- 
gung doch deutlich, daß für sie die Stunde der entscheidenden Belehrung 
geschlagen hat. Und diese ist zugleich Indikativ - •Dies ist mein geliebter 
Sohn" • und Imperativ: •hört auf ihn!" Radikaler konnten sie nicht auf 
Jesus verpflichtet und an ihn verwiesen werden. Alle Linien führen von 
unten nach oben, wo ihnen der entscheidende Inhalt gegeben wird, auf 
dessen bedingungslose Annahme alles ankommt. Bis in die kommunika- 
tionstheoretischen Konsequenzen hinein ist in dieser Szene das Modell 
einer •Christologie von oben" entworfen. Denn für sie ist nicht nur der 
Stil der autoritativen Vermittlung kennzeichnend, sondern auch der einsei- 
tige Informationsfluß, aufgrund dessen nur die - göttliche oder hierarchi- 
sche - Spitze •etwas zu sagen hat", während die •Basis" in die Rolle des 
schweigenden Hörens verwiesen ist. Dieser einseitigen Strukturierung des 
Informationsverlaufs entspricht aber auch der Stil der theologischen An- 
eignung. Was die Vernunft einzubringen hat, ist lediglich das kategoriale 
Instrumentarium, das zur Entschlüsselung des Glaubensgeheimnisses - im 
Sinn der Maxime •Fides quaerens intellectum" - verhilft. Daß sie zusam- 
men mit der kategorialen Disposition auch die Fragen, Probleme, Zweifel 
und Nöte des an Gott verwiesenen Menschen einbringen könnte, steht 
nicht zur Debatte. So ist der Stil des theologischen Prozesses fast aus- 
schließlich durch das Moment der Rezeptivität bestimmt. Und diesem Stil 
entspricht der Klang der durch ihn gewonnenen Aussage. Sie spricht im 
Ton monologischer Erhabenheit vom Geheimnis des sich autoritativ be- 
kundenden Gottes, nicht jedoch dialogisch, wie es der Menschwerdung 
dieses Gottes entspräche. Doch ist ihr auch dies durch die Verklärungs- 
Szene vorgezeichnet, nach der Gestalt und Gewand des Verklärten so sehr 
vom göttlichen Licht durchdrungen werden, daß schließlich alles in den 
Eindruck strahlenden Glanzes zerfließt. 

Ganz anders der Bericht von der Seewanderung Jesu, dem die Mattäus- 
Version die Szene mit dem versinkenden und von der Hand Jesu geretteten 
Petrus anfügt: •Und Petrus stieg aus dem Schiff, ging auf dem Wasser und 
kam auf Jesus zu. Doch als er den Wind sah, fürchtete er sich, und als er 
anfing zu sinken, schrie er: Herr, rette mich! Sofort streckte Jesus die Hand 



Geführt und gehalten 183 

aus, ergriff ihn und sprach zu ihm: Du Kleingläubiger, warum hast du 
gezweifelt?" (14, 29 ff) Die Szene ist mehr als nur eine christliche Rezeption 
des alttestamentlichen Bildmotivs von der Rettung eines fast schon von den 
Meerestiefen Verschlungenen durch die Heilskraft Gottes, so schwer dieses 
•Mehr" auch konkret zu bestimmen ist. Zwar erscheint Jesus in der Rolle 
Jahwes, dem der Beter gesteht: •Fesseln des Todes umfingen mich, mich 
erschreckten Fluten des Verderbens. Bande der Unterwelt umstrickten 
mich, über mich fielen Schlingen des Todes. Doch du gabst mir deine Hilfe 
zum Schild, deine Rechte stützt mich; du neigst dich zu mir und machst 
mich groß!" (Ps 18, 5 f. 36) Dem fügt die neutestamentliche Adaptierung 
jedoch einen geradezu surrealistischen Zug hinzu. Denn das Bild unterläßt 
- zweifellos bewußt - jeden Hinweis auf den festen Stand, der es Jesus 
ermöglicht, den sinkenden Petrus zu sich hinaufzuziehen. Einzige Verdeut- 
lichung der hilfreichen Intervention bleibt stattdessen die Petrus entgegen- 
gestreckte Retterhand. Und die ist nicht nur die leibhaftige Verdeutlichung 
dessen, was Jesus für Petrus in seiner tödlichen Bedrohung ist; sie gibt 
auch - wie je nur eine Hand das vermochte - der theologischen Rückfrage 
einen wichtigen Wink. Wenn sich auch im Sinn des alten Grundsatzes •theo- 
logia parabolica non est argumentativa" eine direkte Ausfolgerung verbie- 
tet, läßt sich diesem Fingerzeig doch zweifellos so viel entnehmen, daß man 
erkennt: So wenig wie die helfende Hand vom Leib des Helfers weggedacht 
werden kann, ist die durch sie gewährte Hilfe ohne die Person des Helfers 
zu begreifen. Wie aber spannt sich von hier der Bogen zu einem christo- 
logischen Neuansatz? 

Der Geber als Gabe 

Wenn man der Wiederentdeckung Jesu auf den Grund zu gehen sucht, 
stößt man auf einen Zusammenhang, den man nur mit dem Bild von der 
•Entdeckung in der Entdeckung" zulänglich würdigen kann. Denn bei aller 
Divergenz der Jesusbilder zeigt sich, wenn auch nicht überall, so doch 
auffällig oft eine erstaunliche Übereinkunft. Intoniert wurde sie bereits 
von Romano Guardini, der in seiner Schrift •Das Wesen des Christentums" 
(von 1953) die für seine Zeit erstaunliche Feststellung trifft: •Es gibt keine 
abstrakte Bestimmung dieses Wesens. Es gibt keine Lehre, kein Grundge- 
füge sittlicher Werte, keine religiöse Haltung und Lebensordnung, die von 
der Person Christi abgelöst, und von denen dann gesagt werden könnte, 
sie seien das Christliche. Das Christliche ist Er selbst"5. Fast wörtlich kehrt 
diese Einsicht bei Kasper wieder, der, gestützt auf die origenistische 
Rede von Jesus als dem Gottesreich und der Weisheit •in Person", in sei- 

R. Guardini, Das Wesen des Christentums, Würzburg 1953, 81. 



Eugen Biser 184 

ner Christologie (von 1974) das Verhältnis Jesu zum Gottesreich und 
seinem Kommen dahin bestimmt: •Bei Jesus von Nazareth lassen sich seine 
Person und seine ,Sache' nicht trennen; er ist seine Sache in Person. Er ist 
die konkrete Verwirklichung und die personale Gestalt des Kommens der 
Herrschaft Gottes"6. Und in seinem •Grundkurs des Glaubens" (von 1976) 
entwickelt Rahner einen Offenbarungsbegriff, der sich wie eine Zurück- 
führung des christologischen Grundverhältnisses auf sein letztes theolo- 
gisches Prinzip ausnimmt: •Entscheidend für das Verständnis dieser 
Selbstmitteilung Gottes an den Menschen ist es, zu begreifen, daß der Ge- 
ber in sich selber die Gabe ist, daß der Geber sich selbst in sich und durch sich 
selbst der Kreatur als ihre Vollendung zu eigen gibt"7. Erstaunlicher noch 
als die Übereinkunft der theologischen Autoren ist aber die Tatsache, daß 
sich der Zusammenhang auch für das Jesusbuch nachweisen läßt, das Ma- 
diovec •für Atheisten" verfaßte. Für ihn gewann Jesus eine so erstaun- 
liche Macht über die Seelen, weil er seine Botschaft •mit seinem ganzen 
Wesen verkörperte". Denn auf einen Menschen kann seiner Meinung nach 
nur ein Mensch wirken, der ihm •mit der ganzheitlichen Kraft seines Gei- 
stes und seines Handelns" entgegentritt: •Der Gedanke allein, das Pro- 
gramm, die ,Lehre' wirkt nur, soweit die Menschen bei jenem mitreißenden 
einzelnen eine überzeugende Harmonie von Gedanken und Persönlichkeit 
erleben, wenn also der ,Verkünder des Gedankens' selbst Vorbild seiner 
Verwirklichung ist". So setzte auch Jesus die Welt nicht in Brand •wegen 
irgendeiner offenkundigen Überlegenheit des theoretischen Programms, 
sondern vor allem, weil er selbst identisch mit diesem Programm war"8. 

Entdeckungen werden nicht nur bisweilen mehrfach gemacht; sie haben, 
wie etwa die Vorwegnahme des anselmischen Gottesbeweises und des kar- 
tesianischen Cogito-Satzes bei Augustinus zeigt, nicht selten auch eine 
Vorgeschichte. So auch die Wahrnehmung der Identität von Geber und 
Gabe, in welcher die heutige Christologie das Proprium Jesu erblickt. Sie 
ist nicht ihre Großtat, mit der sie eine seit Origenes verschollene Einsicht 
neu zu Ehren bringt, sondern, vermittelt durch Guardini, ihre wichtigste 
Anleihe aus dem Gedankengut des späten Kierkegaard. Ihn freilich 
muß die Erkenntnis wie eine Eingebung überkommen haben, soweit dies 
seine •Einübung im Christentum" (von 1850) noch erkennen läßt, die ihre 

6 Jesus der Christus, 218. Noch deutlicher hatte sich Kasper dazu in seinem Beitrag •Die 
Sache Jesu. Recht und Grenzen eines Inlerpretationsversuchs" geäußert, in: Herder-Kor- 
respondenz 26 (1972) 185-189. 
7 Grundkurs des Glaubens, Freiburg/Br. 1978, 126. Zwar bezieht sich diese Aussage for- 
mell auf die Selbstgewährung des sich offenbarenden Gottes; doch läßt schon ihre Formu- 
lierung erkennen, daß sie von einer Struktur handelt, die auch von dem gilt, der als der 
Stellvertreter Gottes redet und handelt. 
s Jesus für Atheisten. 93. 



Geführt und gehalten 185 

Entstehung allem Anschein nach der am Fuß der Ghristusstatue in der 
Frauenkirche zu Kopenhagen eingravierten Einladung Jesu an die - wie 
die alte Übersetzung lautete - •Mühseligen und Beladenen" verdankte9. 
Den in diesem Werk ausgelegten Spuren zufolge ist das auch nur zu ver- 
ständlich. Danach war es die Einsicht in das Übermaß der sich dadurch 
selbst in den Weg tretenden Liebe Jesu, die Kierkegaard zu seiner Ent- 
deckung führte. Denn derjenige, der sich den Bedrückten und Bedrängten 
aller Zeiten als die leibhaftige •Ruhe" anbot, der auf einen jeden Bedürfti- 
gen zuging, als gäbe es für ihn nur diesen einen in aller Welt, und der sich 
durch diese vorbehaltlose Zuwendung befugt sah, sich als das •Brot des 
Lebens" darzustellen, hätte allen Grund zu der Erwartung gehabt, daß 
die Hungernden auf ihn einstürmten, um ihm dieses Brot aus der Hand zu 
reißen. Nach dem bestürzenden Bericht des Evangeliums tritt aber genau 
das Gegenteil ein, mit Kierkegaard gesprochen: •ein unübersehbares Ge- 
dränge von Menschen, die zurückweichen und schaudern . . ., so daß man, 
sollte man nach dem Ausgang auf das Gesagte schließen, eher annehmen 
müßte, daß gesagt wurde •proeul o proeul este profani" als: •Kommt 
her!"10 

Am Schattenwurf dieser Reaktion war für Kierkegaard die Struktur der 
Gabe zu ersehen. Sie unterschied sich radikal von dem, was andere Wohl- 
täter der Menschheit zu geben hatten, da sie sich nicht auf ein besonderes 
Bedürfnis, eine limitierte Erwartung, bezog, sondern sich in einer Unbe- 
dingtheit übereignete, die alle Erwartungen sprengte und den Bedürftigen 
als eine ungeheuerliche Überforderung vorkommen mußte. Wenn aber 
gefragt wird, worin diese Unbedingtheit bestand, antwortet Kierkegaard 
mit dem Satz, der seine Entdeckung auf den einfachsten und bündigsten 
Nenner bringt: •Der Helfer ist die Hilfe." Mit diesem Satz ist freilich 
solange nichts gesagt, als er nicht den Schlüssel zur Erscheinung Jesu 
bildet, und als diese nicht ihrerseits zu seiner lebendigen Auslegung wird. 

•Nach Emmaus" 

Aber wird es tatsächlich so ergehen wie in der Emmaus-Szene, daß Jesus 
als Interpret in eigener Sache auftritt, um durch einen Akt der Selbstaus- 
legung den gefundenen Schlüsselsatz zu verdeutlichen und gleichzeitig den 
Herzensbrand zu entfachen, in welchem alle Verständigungsbarrieren ver- 
glühen? Was die erhoffte Selbstauslegung anlangt, so kommt sie tatsächlich 
dadurch in Gang, daß bei näherem Zusehen deutlich wird, wie sehr das 

9 Nach W. Lowrie, Das Leben Sören Kierkegaards, Düsseldorf - Köln 1955. Dazu mein 
eng auf die •Einübung" bezogenes Jesusbuch •Der Helfer", München 1973, 153-166. 
10 Auch dazu die ausführlichere Behandlung dieser Thematik in meinem Jesusbuch, 186 ff. 



Eugen Bis er 186 

Kierkegaard-Wort auf der Linie jener Zentralaussagen liegt, durch die 
insbesondere der johanneische Jesus sein Geheimnis entbirgt. Nach Art 
eines vorweggenommenen Resümees nennt ihn der Prolog des vierten 
Evangeliums •das Wort", wobei im Sinn moderner Medientheorie mitge- 
sagt wird, daß dieses Wort als solches auch schon sein eigener Inhalt, die 
von ihm auszurichtende Botschaft ist. Mit diesem Wort, das Jesus in seinem 
Reden und Schweigen, Handeln und Leiden, jenseits aller artikulierten 
Äußerungen spricht, ist alles gesagt. Ebenso ist mit der Hilfe, die er, vor 
jeder konkreten Aktivität, allein schon durch sein Dasein gewährt, bereits 
alles getan. Das wird durch die •Erläuterung", die das Kierkegaard-Wort 
durch den Eingang des Johannes-Prologs erfährt, unmittelbar deutlich. 
Und ebenso wird es auch durch die übrigen Hoheitsaussagen des vierten 
Evangeliums beleuchtet. Darin nennt sich Jesus, um nur zwei von ihnen 
herauszugreifen, die •Tür" (10, 9), die den Schafen offensteht. Gleichzeitig 
aber bringt er zum Ausdruck, daß auch er selbst durch diese Tür eintritt, 
so daß das Bild von der Tür mit dem seinen bis zur Ununterscheidbarkeit 
verschmilzt. Ebenso nennt er sich den •Weg" (14, 6), ohne den niemand 
zum Vater kommt. Doch ist auch dabei mitgesagt, daß er selbst auf diesem 
Weg zum Vater und von diesem wiederum zu den Seinen geht, so daß auch 
hier die ,Sache', als welche er bezeichnet wird, ununterscheidbar in seiner 
Person aufgeht. In dieser Verschmelzung liegt, um es mit einer Anspielung 
auf Kant zu sagen, ein wahrer Abgrund der Vernunft. Denn vernünftiges 
Denken lebt nun einmal davon, daß zwischen Ursache und Wirkung, Geber 
und Gabe, klar unterschieden wird. Hier aber erfolgt ein wahrer Zusam- 
mensturz der Begriffe, ein Abbruch der fundamentalen Unterscheidungen, 
so daß alle gewonnenen Klärungen in tiefe Finsternis zu versinken drohen. 
Dann aber ergeht es einem jeden, der sich davon nicht beirren läßt, tatsäch- 
lich wie den Emmaus-Jüngern, die sich am Ende der ihnen zuteilgeworde- 
nen Belehrung gestehen: •Brannte uns nicht das Herz, als er unterwegs mit 
uns redete und uns den Sinn der Schrift erklärte?" (Lk 24, 32). Anstelle der 
äußeren Klärungen war ihnen ein inneres Licht aufgegangen, in dem sie 
das erblickten, was sie vorher vergeblich gesucht hatten. 

Indessen ist ihr Wort vom brennenden Herzen unmittelbarer noch als auf 
die erfahrene Belehrung auf ihren inneren Zustand bezogen, in welchem 
die Begegnung mit Jesus einen grundlegenden Wandel herbeiführt. Von 
Trauer beschwert hatten die Emmaus-Jünger ihren Weg angetreten; von 
dem in ihnen entfachten Herzensbrand gedrängt, gehen sie ihn zurück. Das 
wirft nun nochmals, und ausdrücklicher als bisher, die Frage nach dem 
•Vorverständnis" des Schlüsselworts und der mit ihm gemeinten Sache auf. 

Diese •Sache" schien in ihrer Einheit mit der Person Jesu jede Erwartung 
zu sprengen, jede Bahn einer noch so großen Bereitschaft zu durchkreuzen. 



Geführt und gehalten 187 

Keiner, so schien es, war in irgendeiner Weise auf die Hilfe •gefaßt", die 
der Helfer selber war. Nur in Form einer radikalen Überforderung konnte 
sie erfahren, nur als totale Überwältigung aufgenommen werden. Doch die 
Entdeckung dieser Hilfe gerade am Ende der Neuzeit gibt Anlaß, dieser 
Frage genauer nachzugehen. Denn wie alle großen Entdeckungen steht 
vermutlich auch diese in einem zumindest unterschwelligen Zusammen- 
hang mit einem Bedürfnis, selbst wenn dieses erst nachträglich ins allge- 
meine Bewußtsein gelangt. Um ihm auf die Spur zu kommen, braucht man 
nur die Emmaus-Szene hineinspiegeln in die heutigen Verhältnisse und die 
mit ihnen aufgeworfenen Probleme. Dann sind die beiden Wanderer nicht 
nur vom Kummer über das ihnen unfaßliche Todesschicksal Jesu beschwert, 
sondern ebenso auch von der Last des ihnen problematisch gewordenen 
eigenen Daseins. Auf ihrem Weg sind sie so, modern ausgedrückt, bei der 
Suche nach dem Sinn ihres Lebens. Was dem heutigen Menschen diese 
Suche auferlegt, ist aber nicht etwa ein neu erwachender Wahrheitstrieb, 
sondern seine wachsende Unfähigkeit, mit der Last der eigenen Existenz 
fertig zu werden. Weder weiß er, wo es mit ihm hinauswill, noch, wohin er 
gehört und wozu er da ist. So wird ihm das eigene Dasein zunehmend zu 
einer unerträglichen Hypothek, zu einer Last, die er abzuwerfen bereit ist, 
wenn sie ihm nicht abgenommen oder doch wenigstens entscheidend er- 
leichtert wird. Seine spezifische Not ist demgemäß nicht mehr so sehr der 
durch die Sünde heraufbeschworene Bruch mit Gott, als vielmehr das Zer- 
würfnis mit sich selbst. Als deutliches, unübersehbares Symptom dessen hat 
der breiträumige Schwund des Sündenbewußtseins zu gelten, das mehr und 
mehr von Erfahrungen der Identitätskrise verdrängt wird. Aber hat der 
christliche Glaube und hat zumal die Wiederentdeckung Jesu darauf eine 
Antwort? 

•Bedrückt und Bedrängt" 

Bei der Durchmusterung der vom Evangelium aufgezeigten menschlichen 
Notstände fällt auf, daß sich ihr Spektrum viel breiter spannt, als dies von 
der theologischen Interpretation und pastoralen Praxis her zu erwarten 
wäre. Zwar weist Jesus mit allem Ernst auf die Sünde und ihre verheeren- 
den Folgen hin; doch kennt er nicht weniger auch die Not der Ziel- und 
Führerlosen, die abgehetzt und müde sind •wie Schafe, die keinen Hirten 
haben" (Mt 9, 36). Und er nimmt sich das Elend der Geächteten und De- 
klassierten so sehr zu Herzen, daß er, ungeachtet der für ihn tödlichen Fol- 
gen, die Tischgemeinschaft mit ihnen eingeht. In seinem Rückblick auf die 
messianische Wirksamkeit Jesu hat der Mattäus-Evangelist, gestützt auf 
alttestamentliche Aussagen, dafür ein ebenso treffendes wie bewegendes 
Bild gefunden: •Das geknickte Rohr zerbricht er nicht, den glimmenden 



Eugen Biser 188 

Docht löscht er nicht" (12, 20). Und die im Stil alttestamentlicher Weis- 
heitsworte gehaltene ,Große Einladung' läßt Jesus sagen: •Her zu mir, ihr 
Bedrückten und Bedrängten, ich will euch Ruhe geben!" (11, 28). Das sind 
nicht einfach mehr diejenigen, die durch sittliches Fehlverhalten aus der 
gottgewollten Ordnung der Dinge herausfielen und nun, wie das verlorene 
Schaf, in die sichere Hürde zurückgebracht werden müssen. Nach der sehr 
präzisen Auskunft dieser Bilder sind es vielmehr Menschen, die ungeachtet 
aller sittlichen Krisen an einem noch ganz anderen Notstand laborieren, 
der mit ihrer Unfähigkeit zur Bewältigung der eigenen Lebenslast zusam- 
menhängt. Sie fühlen sich vom Schicksal geschlagen, von der Gesellschaft 
ausgestoßen, kurz, von der eigenen Lebensaufgabe überfordert. Und diese 
Not beschwert sie so sehr, daß die innere Widerstandskraft zu erlahmen, 
die Konsistenz ihres Selbstseins zu zerbrechen droht. Lange, bevor das 
Stichwort von der ,Identitätskrise' fiel, umreißt das Evangelium hier den 
damit angesprochenen Tatbestand. Zweifellos geschähe das nicht, wenn 
das von ihm angebotene Heil nicht gerade auch darauf abgestimmt wäre. 
Und umgekehrt schafft die mit Bildern eines unsteten, abgehetzten, über- 
lasteten und gebrochenen Lebens beschworene Not eine eigene, sonst nicht 
zu erreichende Affinität zu dem in Christus erschienenen Heil. Im Blick auf 
den hermeneutischen Hintersinn der Emmaus-Szene könnte man auch sa- 
gen, sie bilde eine Verständigungsbasis, auf der dieses Heil erst wirklich 
begriffen und angenommen werden kann. Aber gilt das auch für jene Ge- 
stalt des Heils, die in der Identität von Geber und Gabe, Helfer und Hilfe 
zum Vorschein kommt? 

Antwort auf diese Frage gibt nicht eine Analyse der in der Identitäts- 
krise zum Ausdruck kommenden Hilfsbedürftigkeit, sondern, so merk- 
würdig es klingt, die Hilfe selbst, so wie sie aus der •Großen Einladung" 
Jesu spricht. In ihr ist den Überforderten und Bedrängten aller Zeiten die 
•Ruhe" verheißen, sie aber gewiß nicht nur im Sinn eines Zustands der 
Entlastung und Entspannung, sondern weit eher als die Ruhe der Samm- 
lung, Erneuerung und Konzentration. Noch deutlicher kommt das in dem 
anschließenden Bildgedanken zur Sprache, der von dem •sanften Joch" 
und der •leichten Bürde" Jesu redet. Was die darin verheißene •Erleich- 
terung" bedingt, ist gewiß nicht eine Herabsetzung der Forderungen im 
Vergleich zu den sonst erhobenen. •Sanft" ist das Joch und •leicht" die 
Bürde, weil Jesus, zusammen mit dem Träger, sich selbst unter die von 
ihm auferlegte Last stellt. Wenn sich die Hilfe aber so zu verstehen gibt, 
muß sie einem jeden, der sich aus inneren oder äußeren Gründen zur Kate- 
gorie der Bedrückten und Bedrängten rechnet, einleuchten. Und das, was 
ihm zum Verständnis verhilft, ist dann nicht etwa eine gemeinsame Er- 
kenntnis- oder Erfahrungsbasis, sondern der mit seinem Selbstzerwürfnis 



Geführt und gehalten l89 

verbundene Schmerz. Denn Leiden betäubt nicht nur; es macht im gegebe- 
nen Fall auch sensibel und hellsichtig. Und wenn je einmal, tritt dieser 
Fall beim Vernehmen der •Großen Einladung" ein. Mochte die in ihr 
zugesprochene Hilfe noch so oft als unerträgliche Überforderung empfun- 
den worden sein, so bringt es doch die heutige Daseinsnot mit sich, daß sie 
immer mehr als das erkannt wird, was sie ist: die sich dem niedergebro- 
chenen, mit sich und seiner Welt überworfenen Menschen allzeit entgegen- 
streckende Retterhand Jesu. Es kommt nur darauf an, daß sie ergriffen 
und festgehalten wird. Wie aber wirkt sich das konkret im christlichen 
Lebensvollzug aus? Oder einfacher gefragt: wie kann man mit und aus 
der Hilfe Jesu leben? 

Der Wegbereiter 

Heutige Spiritualität kann es sich nicht mehr leisten, in religiöser Empfind- 
samkeit aufzugehen, so wenig wie der Glaube auf die Dauer ohne spiri- 
tuelle Impulse und Erfahrungsgehalte auskommen kann. Eine Spirituali- 
tät, die nicht als Rückzugsposition gelten, sondern dem Menschen wirklich 
zu Hilfe kommen soll, muß sich daher bis in jene intellektuelle Spitze hin- 
ein durchhalten, die mit dem Glauben gegeben ist. Wenn das aber zutrifft, 
gilt es zunächst einmal zuzusehen, wie die mit dem Helfer identische Hilfe 
dem Glauben zugutekommt. Daß sie sich schon von sich aus darauf richtet, 
ergibt sich aus dem einfachen Tatbestand, daß sie als Hilfeleistung zu- 
gleich •beredt" ist. Ihre Zuwendung erfolgt, wenn auch nicht ausschließlich, 
so doch entscheidend im Wort Jesu. Was der Zusatz zur Perikope vom 
Seewandel in das Bild vom versinkenden und durch die Hand Jesu geret- 
teten Petrus faßt, wurde nicht nur den Kranken fühlbar, denen Jesus 
seine Hand auflegte, sondern ebenso auch jenen, die sein aufrüttelnder, 
verwandelnder, tröstender Zuspruch erreichte. Und am meisten •lebt" 
seine Hilfe in dem Wort, das er ist, und das deshalb schon als Wort die 
von ihm auszurichtende Botschaft bildet. Die sich darin anbietende Retter- 
hand ergreifen, heißt glauben. Doch was gewinnt der Glaube, wenn das 
bewußt geschieht? 

Im Sinn des Hebräerworts, das Jesus den •Wegbereiter und Vollender 
des Glaubens" nennt (12, 2), muß darauf in zwei Anläufen geantwortet 
werden. Der erste setzt damit ein, daß er den Ausdruck •Wegbereiter" 
wörtlich nimmt. Danach hat sich die christliche Glaubensmöglichkeit ganz 
und ausschließlich der Initiative und schöpferischen Leistung Jesu zu ver- 
danken. Ohne daß andere Glaubensformen dadurch abgewertet werden, 
muß für die christliche doch gelten, daß es sie nicht gäbe, wenn nicht Jesus 
den mit ihr bezeichneten Weg gebahnt und beschatten hätte. Er geht den 
Glaubenden auf diesem Weg voran; und er ist, genauer besehen, dieser 



Eugen Biser 190 

Weg. Glauben heißt dann, in die Sehweise Jesu eintreten, sich von dem 
Licht seiner Gotteserkenntnis umhüllen lassen, mit ihm zusammen den 
Vater erblicken. Damit stellen sich die alten Fragen der Glaubensanalyse, 
also die Frage nach dem Glaubensprinzip, der Glaubensgewißheit und dem 
Glaubensvollzug, neu. Prinzip des Glaubens bleibt zwar die göttliche 
Autorität, doch so, wie sie von Jesus erfahren, erlitten und anerkannt 
wurde, und das heißt, nicht mehr als Inbegriff der absoluten Übermacht, 
sondern als Grund eines sonst auf keine Weise zugänglichen Lichts, dessen 
strahlende Mitte der in dieses Licht hineinführende Jesus selber ist. Es 
gehört zur Grunderfahrung dieses •geschenkten" Lichts, daß es Gewißheit 
vermittelt. Was sich in seiner Helle zeigt, steht unzweifelhaft fest. Dies 
aber nicht so, wie ein Axiom oder ein mathematischer Satz feststeht, also 
nicht aufgrund unmittelbar eingesehener Sinnhaftigkeit. Die Gewißheit, 
die das Glaubenslicht vermittelt, ist vielmehr dialogischer Art. Es ist die 
Erfahrung des zu uns durch und in Jesus redenden Gottes, die uns seiner 
unzweifelhaft gewiß werden läßt. Damit kommt auch schon die Vollzugs- 
struktur des Glaubens auf neue Weise zum Vorschein. Was sich für die 
alte Glaubensanalyse als der Gehorsamsakt des sich Gott und seiner Selbst- 
bekundung unterwerfenden Menschen darstellt, das wird jetzt als ein auf 
die göttliche Selbstmitteilung bezogener Verstehensakt einsichtig. Glau- 
ben heißt: Gott verstehen. Deshalb ergeht es dem Glaubenden wie dem- 
jenigen, der in einem lebendigen, mit letztem Ernst ausgetragenen Dialog 
begriffen ist. Selbst wenn ihm der Inhalt des Gesprächs noch zweifelhaft 
ist; unzweifelhaft gewiß ist ihm das Faktum des Gesprächs, die Existenz 
des zu ihm Redenden und die seiner selbst. Im Fall des Dialogs, den der 
Glaubende mit Gott aufnimmt, sind auch die geglaubten Inhalte auf zwei- 
felsfreie Weise gewiß. So hat es Paulus in seinem Damaskuserlebnis erfah- 
ren, das er selbst als die ihn befreiende und zu einer neuen Lebensbestim- 
mung führende Selbstmitteilung Gottes an ihn interpretiert: •da gefiel es 
Gott in seiner Güte, seinen Sohn in mir zu offenbaren" (Gal 1, 15). Und 
so muß es einem jeden ergangen sein, der in den Bannkreis Jesu geriet und 
sich dadurch gleicherweise in sein Gottesbewußtsein einbezogen wie durch 
Gott angesprochen wußte. Sonst hätte es im literarischen Niederschlag 
dieser Erfahrung, den neutestamentlichen Schriften, nicht dazu kommen 
können, daß sich in ihnen, anders als in den Spätschriften des Alten Testa- 
ments, die Gottesfrage gar nicht erst stellt, geschweige denn, daß sich in 
ihnen Zweifel an der Existenz und Güte Gottes regen11. 

Doch all dies bliebe in der Wahrnehmung von Strukturen stecken, wenn 
die Gestalt des Wegbereiters aus dem Auge verloren würde, der als der 
11 Dazu die wichtige Beobachtung Karl Rahners in seinem Beitrag •Theos im Neuen 
Testament", in: Schriften zur Theologie I, Einsiedeln 1954, 108-112. 



Geführt und gehalten 191 

Botschafter des schweigenden Gottes diesem Schweigen ein Ende setzt und 
dadurch den Glaubensdialog ermöglicht. Denn er verschwindet nicht aus 
diesem Dialog, nachdem er ihn in Gang setzte. Er ist der Glaubensweg zu 
Gott, indem er ihn mitgeht. Jeder Schritt auf ihm geschieht auf sein Ge- 
heiß, an seiner Hand, in seiner Kraft. Aber der Hebräerbrief nennt ihn im 
gleichen Atemzug den •Vollender" des Glaubens, wie er ihn als dessen 
Wegbereiter deutlich macht. Und auch Paulus sagt von seinem Initiations- 
erlebnis, daß der göttliche Selbsterweis, der ihm zuteil wurde, in einer 
Offenbarung des Sohnes bestanden habe. Das aber besagt: Als Initiator ist 
Jesus zugleich der zentrale Inhalt, der •dogmatische" Gegenstand des 
Glaubens. In christologischer Abwandlung einer auf Irenäus zurückgehen- 
den Formel könnte man demgemäß sagen, Glauben sei ein •Credere Chri- 
sto Christum", und man hätte damit auch nochmals die zyklische Verste- 
hensstruktur des Glaubens unterstrichen. Wenn Jesus aber in dieser 
Doppelfunktion dem Glaubenden gegenwärtig ist, wenn er sich ihm also in 
beidem hilfreich zuwendet, heißt das zugleich, daß es bei dieser Zweiheit 
nicht bleiben darf. Denn der Wegbereiter ist kein anderer als der Vollen- 
der, der Initiator der christlichen Glaubensmöglichkeit zugleich ihr Inhalt. 
So entspricht es nicht nur der Identität Jesu, die eine Festschreibung der 
beiden Rollen verbietet, sondern ebenso auch der Erwartung des Glauben- 
den, der insbesondere dann, wenn er von der Identitätskrise betroffen ist, 
vom Glauben die Überwindung seines Selbstzerwürfnisses erhofft. Wie 
aber läßt sich das eine mit dem andern vereinbaren? 

Die Antwort gibt dasselbe Prinzip, aus dem sich das umrissene Glau- 
bensverständnis herleitete: die Einheit von Helfer und Hilfe12. Als •Hel- 
fer" stößt Jesus die Dimension des Glaubens auf; als •Hilfe" erfüllt er sie 
mit Sinn und Inhalt. Wäre er nur der Initiator, so bliebe der Glaube formal 
und leer; wäre er lediglich sein Inhalt, so könnte er zu einer religiösen 
Ideologie erstarren. Weil er aber unabdingbar beides und beides in der 
Einheit seiner selbst ist, muß die anfängliche Zweiheit zusammengeschaut 
und schließlich in das eine Grundverhältnis zu ihm aufgehoben werden. 
Am leichtesten gelingt das für die Perspektive der •Zuwendung", in der 
es um die Identität des Gebers mit seiner Gabe geht. Wenn sich Jesus nicht 
in die Reihe der übrigen Wohltäter der Menschheit stellen, sondern dieser 
das geben wollte, was keiner j emals vor und außer ihm zu geben vermochte, 
blieb ihm als seine Gabe an die heilsbedürftige Menschheit nur - er selbst. 
So gesehen ist der Glaube, zu dem er verhilft, nichts neben und außer ihm, 
sondern, wie schon die älteste Tradition wußte, die grundlegende Form 
seiner Selbstgewährung, ein Akt des Menschen zwar, aber von ihm er- 
12 Näheres   in   meinem   fundamental theologischen   Grundriß   •Glaubensverständnis", 
Freiburg/Br. 1975. 



Eugen Biser 192 

möglicht, getragen, erfüllt. •Es wird sich eurer nicht schämen der voll- 
kommene Glaube, Jesus Christus", sagt in diesem Sinn der Ignatius-Brief 
an die Smyrnäer (10, 2)13. So kann dieses altchristliche Wort sprechen, weil 
Jesus mit der Ermöglichung des Glaubens nichts gibt, was von ihm wie 
etwas •Gegenständliches" abgelöst werden könnte. Er teilt darin vielmehr 
etwas von seinem ureigenen Gottesverhältnis mit. So sehr es dann aber für 
den Glaubenden darauf ankommt, sich diese Gabe zu eigen zu machen, 
bliebe sie ihm doch wie je nur ein Faktum fremd, wenn er in ihr nicht die 
Selbstgewährung Jesu erblicken und daraus ihr Verständnis ableiten 
würde. Alles spricht dafür, daß die vielfach beklagte •Glaubensnot" der 
Christen damit zusammenhängt, daß dieser Rückzug nicht versucht und 
der Glaube auch demgemäß nicht als eine Form der Selbstvergegenwärti- 
gung Jesu verstanden wird. 

Mit dem Attribut •vollkommen" führt die Ignatius-Stelle aber auch 
schon auf die gegenläufige Perspektive hin, die vom zentralen Glaubens- 
inhalt, also von Jesus als dem •Vollender" des Glaubens, ausgeht. Ging 
es zunächst darum, die Einheit des Gebers mit seiner Gabe zu erfassen, so 
jetzt um die Identität der Gabe mit dem Geber. Soviel an einer klaren 
Umschreibung des Glaubensinhalts gelegen ist, so besteht doch nach Aus- 
weis der Glaubensgeschichte die andauernde Gefahr einer Verwechslung 
von Inhalt und Gegenständlichkeit. Wer der Ansicht ist, in seinem Glau- 
ben über eine Summe vorzeigbarer Inhalte zu verfügen, die jederzeit abge- 
rufen und zur Positionsverteidigung ins Feld geführt werden können, steht 
im Begriff, seinen Glauben auf die Eindimensionalität einer Ideologie 
niederzuschlagen. Ihm muß klar gemacht werden, daß Glaubensinhalte 
niemals im gegenständlichen Sinn des Wortes •gegeben" sind, sondern 
immer nur wie eine Gegebenheit, die unmittelbar aus der Präsenz des Ge- 
bers erwächst. Würde dieser Zusammenhang zerschnitten, so gewänne man 
zwar ein Maximum an Präzision, dies jedoch um den Preis dessen, was den 
Glauben von einer Doktrin unterscheidet14. Deshalb muß der Vollender in 

13 Bei der Wendung •der vollkommene Glaube" (he teleia pistis) handelt es sidi zwar 
um die lectio difficilior, durch welche die Lesart •vollkommene Treue" nicht ausgeschlos- 
sen wird; doch ist ihr wie in vergleichbaren Fällen der Vorzug zu geben: Die Apostoli- 
schen Väter (Ausgabe Fischer, München 1956) 213, Anm. 57; dazu auch Hörmann, Le- 
ben in Christus, 30 f. 
14 Daß zum Glauben integrierend ein kognitiver, aus der offenbarenden Selbstzusage 
Gottes empfangener •Inhalt" gehört, wurde mit seiner Explikation als Akt eines auf 
Gott bezogenen Verstehens in aller Deutlichkeit gesagt. Hier geht es nun umgekehrt um 
die Ausarbeitung des (von der traditionellen Glaubensanalyse vielfach vernachlässigten) 
spirituellen Grundzugs, der den Glauben erst als einen Akt der menschlichen Gesamt- 
person und, Hand in Hand damit, als ein integrales Element der christlichen Spiritualität 
erweist. Von dem Gesichtspunkt der •Glaubensmystik" handelte bereits meine Schrift 
•Glaubensverständnis" (a.a.O., 83-106). 



Geführt und gehalten 193 

der Einheit mit dem Wegbereiter gesehen werden, weil das Ziel nie er- 
reicht würde, wenn es den Weg nicht gäbe. 

Der Jochgefährte 

Der Glaube ist die kognitive Spitze der Spiritualität, die Spiritualität die 
•Lebenstiefe" des Glaubens. In diese Tiefe hinein muß weitergefragt wer- 
den, wenn das spirituelle Erträgnis der •Christologie von innen" im vollen 
Umfang deutlich werden soll. Ausgemessen wird diese Tiefe, die sich zu- 
nächst als Vakuum darstellt, durch die menschliche Existenznot, sofern sie 
als die stumme Anrufung der Hilfe Jesu zu verstehen ist. So vielgesichtig 
diese Not auch ist, gibt es in ihr doch eine sich einheitlich durchhaltende 
Komponente; und diese besteht in dem Mißverhältnis von Daseinslast und 
menschlicher Tragekraft. Wie sich von selbst versteht, schafft dieses Ge- 
fühl, es nicht mehr •mit sich selbst aushalten" zu können, ein Maximum an 
Sensibilität. Das bringt es mit sich, daß eine Hilfe, die sich für die Behe- 
bung dieses Notstands anbietet, nur in dem Maß glaubhaft ist, wie sie 
unmittelbar erfahren werden kann. Umgekehrt besagt das, daß das Ver- 
langen des heutigen Menschen nach religiöser Empirie nicht mit einem 
übersteigerten Anspruch, sondern mit der Tatsache zusammenhängt, daß 
er zuinnerst an jenem Selbstzerwürfnis leidet, das sich als seine •Unfähig- 
keit zu sich selbst" beschreiben läßt. Die Aktualität der in der Einheit mit 
dem Helfer bestehenden Hilfe zeigt sich darum nicht zuletzt darin, daß sie 
nicht nur faktisch, sondern prinzipiell erfahrbar ist. Mit ihr ergeht es so, 
wie es der ontologische Gottesbeweis von der Idee des unüberdenklich 
Größten behauptet: man kann sie nicht zulänglich denken, ohne nicht zu- 
gleich von ihrer Wirklichkeit ergriffen zu sein15. Es kommt nur darauf an, 
kategorial auszulegen, was sie in •transzendentaler" Fülle ist. Denn es 
verhält sich mit ihr wie mit dem Licht, dessen koloristischer Reichtum so 
lange verborgen bleibt, als es nicht ins Spektrum der einzelnen Farben 
aufgefächert wird. 

Am Anfang • und Ende - dieser Auslegung kann nur die mystische 
Lebensgemeinschaft stehen, die Jesus mit einem jeden eingeht, der seine 
Helferhand ergreift. Denn die •Ruhe", die er den Bedrückten und Be- 
drängten zusichert, ist ebenso wie der von ihm gewährte Friede erfüllt von 
15 Damit ist hinreichend unterstrichen, daß hier keinesfalls der Wiedererweckung einer 
(pietistisch gestimmten) Erlebnisfrömmigkeit das Wort geredet wird. Wohl aber geht es 
um jene Unmittelbarkeit zu Jesus, die sich aus dem (mit der Fühlung seiner Gegen- 
wart einsetzenden) Zusammenbruch der primären Vermittlungsstrukturen (im Unter- 
schied zu den •sekundären", die zur Ausformung des Glaubensinhalts führen) ergibt. 
Näheres dazu in meinem Beitrag •Der Helfer und die Hilfe. Plädoyer für eine Christologie 
von innen", in: Wer ist Jesus Christus? hrsg. von Joseph Sauer, Freiburg/Br. 1977, 165- 
200 (bes. 197 ff). 



Eugen Biser 194 

seiner personalen Präsenz. Darin unterscheidet sich die von ihm gewährte 
Befriedung von dem Äquivalent, das (nach Joh 14, 27) die •Welt" geben 
kann. Insofern ist die mit diesem Frieden identische Ruhe unmittelbarer 
Ausdruck der Stabilisierung, die derjenige erlangt, dem Jesus die Daseins- 
last •erleichtert", indem er sie sich selbst mit aufbürdet. Nur ein langer 
Lernprozeß, der in Akten einer •christologischen Meditation" durchlau- 
fen sein will, kann zeigen, was das an konkreten Erfahrungswerten in sich 
beschließt. Für seine Beschreibung darf der Hinweis genügen, daß sich 
dieses •Lernen" im Stil eines Genesungsprozesses vollzieht, der aus Er- 
fahrungen radikaler Überforderung und Ohnmacht allmählich zu neuem 
Lebensmut führt, wie ihn nur derjenige vermitteln kann, der von dem als 
Unerträglichkeit empfundenen Dasein entlastet, indem er es dadurch, daß 
er es mitträgt, mit neuem Sinn erfüllt. Leben heißt dann, um es auf die 
knappste Formel des Philipperbriefs zu bringen, •Christus" (1, 21), ver- 
standen als die •Existenzverschmelzung" mit ihm. 

Noch in einer anderen Hinsicht verhilft der Philipperbrief zu einem 
deutlicheren Verständnis der damit erfahrenen Stabilisierung und Befrie- 
dung. Bei seinem Zuspruch an die Gemeinde sagt er von dem ihr erflehten 
Frieden Gottes, daß er die •Herzen und Gedanken" in Christus Jesus be- 
wahre (4, 7). Mit •bewahren" fällt ein Stichwort, das für die Rezeption - 
und Aneignung - der Hilfe Jesu nicht weniger wichtig ist als der Hinweis 
auf ihre stabilisierende Wirkung. Denn von der Vorstellung des Bewahrt- 
seins führt schon ein Schritt zu dem johanneischen Bildgedanken von dem 
durch Jesus zwar nicht geschaffenen, wohl aber •eröffneten" Vaterhaus mit 
den •vielen Wohnungen", der sich komplementär zu dem der •Einwoh- 
nung" Jesu in dem ihm Zugehörigen verhält. Bringt man dieses Bild von 
der zur bergenden Wohnung geweiteten Liebe Jesu in einen Zusammen- 
hang mit der biblischen Anthropologie, die im Unterschied zur philosophi- 
schen nicht •Was ist der Mensch?", sondern •Wo bist du?" fragt (Gen 3, 
9), so wird deutlich, daß der Bildgedanke auf die menschliche Sinnfrage 
antwortet. Denn der gerade vom heutigen Menschen gesuchte Sinn zielt 
nicht, wie vielfach angenommen wird, auf eine deutende Formel, sondern 
auf ein umhegendes Worin; der nach dem Sinn seines Daseins Fragende 
will wissen, wo es mit ihm •hinauswill". Indem sich Jesus mit dem 
Wort von der durch ihn •eingeräumten" Wohnung zur leibhaftigen Be- 
antwortung der Sinnfrage erklärt, wird seine Hilfe auf eine neue, die 
durch sie gewonnene Befestigung ergänzende Weise erfahrbar. Was er 
für die Bedrückten und Bedrängten sein will, ist •Ruhe" auch im bergenden 
und umhegenden Sinn des Ausdrucks. Volle Ruhe hat ein Mensch erst 
dann, wenn es für ihn kein störendes oder gar bedrohendes •Außerhalb" 
mehr gibt. Davor ist er jedoch erst dann gesichert, wenn er sich definitiv 



Geführt und gehalten 195 

dort befindet, wohin er gehört, und wenn sich diese Zugehörigkeit mit dem 
Bewußtsein eines endgültigen, unüberholbaren Aufgehobenseins verbin- 
det. Gerade dazu ist er durch den Heilandsruf Jesu eingeladen. 

Das Bild von der bergenden Wohnung verhält sich, wie bereits angedeu- 
tet, komplementär zu dem von der Einwohnung Jesu in den Seinen, von 
dem abschließend die Rede sein muß. Wenn eine angebotene Hilfe voll 
zum Zug kommen soll, muß sie angenommen werden. Wenn diese Hilfe 
aber identisch mit dem Helfer ist, kann nur das Personzentrum des Emp- 
fängers das •Organ" dieser Annahme sein. Was das besagt, sagt in fast. 
formelhafter Präzision der Kernsatz der paulinischen Christusmystik: •Ich 
lebe; doch nicht mehr (als) ich, Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). Das kann 
nur heißen, daß sich für Paulus das, was sich mit seinem Ich an Selbstbe- 
sitz verband, auf Jesus ausdehnte, so daß er, ohne aufzuhören ein Besitzen- 
der zu sein, sich gleichzeitig von ihm in Besitz genommen oder, wie es der 
Philipperbrief ausdrückt, •ergriffen" wußte (3, 12). Wo er zuvor mit sei- 
nem stolzen, angefochtenen, sehnsüchtigen Ich alleingelassen war, ist für 
ihn fortan derjenige da, von dem er sich geliebt und angenommen weiß und 
der ihm dadurch zu einer neuen, nicht mehr •gesetzten", sondern •ge- 
schenkten" Identität verhilft. Mit dessen hingegebenem Ich schwingt sein 
sehnsüchtig-suchendes zusammen, ohne daß das eine im andern aufginge. 
Ein dialogisches Ich baut sich auf, in dem sich Wort und Antwort zu echter 
Einsinnigkeit verbinden. Nur in spärlichen Hinweisen gibt Paulus zu ver- 
stehen, was ihm diese Antwort bedeutet: Kraft, aus der er lebt; Trost, der 
ihn ermutigt; Liebe, die ihn drängt; Freude, die ihn trägt; Friede, der ihn 
umhegt. Doch zieht er mit diesen Hinweisen bewußt nur den Rahmen, der 
von denjenigen ausgefüllt werden soll, die er sich zu seinen •Nachahmern" 
wünscht. Der Versuch, dieser Aufgabe nachzukommen, ist gleichbedeutend 
mit der Einübung in eine Spiritualität, die sich auf die •Christologie von 
innen" begründet. Sie bedarf keiner ausgearbeiteten Techniken; denn ihre 
Methode ist einfach die des in der Gemeinschaft mit Jesus aufgenommenen 
Lebensvollzugs. Der Anwesenheit des Helfers in seiner Hilfe entspricht auf 
seiten des Empfängers der Wille, sich davon bis in seine Ichmitte hinein 
prägen, bestimmen und tragen zu lassen. Jede personale Lebensregung 
wird dafür zum Gefäß, zum Organ der Annahme und Verwirklichung. In 
drastischer Vereinfachung könnte man auch sagen: jeder Atemzug wird 
zum Gebet. Das aber gerade nicht aufgrund einer festgelegten Technik, 
sondern aus der Notwendigkeit eines Lebens, das sich von Jesus •gelebt" 
und gerade dadurch zur vollen Identität mit sich selbst gebracht weiß. 




