Sein und Sendung des Priesters*

Walter Kasper, Tiibingen

Zur gegenwirtigen Situation

In dem Thema ,Sein und Sendung des Priesters begegnen uns wie in
einem Prisma gebrochen so gut wie alle Probleme, mit denen wir uns in
den letzten zwei Jahrzehnten herumzuschlagen hatten. Ich nenne nur den
enormen kulturell-gesellschaftlichen Umbruch, der die Stellung des Prie-
sters grundlegend verdndert hat. Ich nenne die bibeltheologische und dog-
mengeschichtliche Neubesinnung, die das iiberkommene dogmatische Prie-
sterbild zunichst fur viele erschiittert, dann aber auch wesentlich bereichert
hat. Ich nenne die konziliare Neubesinnung auf das Wesen und die Sen-
dung der Kirche in der Welt von heute und die Erneuerung des gemein-
samen Priestertums aller Getauften, eine Erneuerung, die voribergehend
als Demokratisierung der Kirche miflverstanden wurde, langfristig aber
zu neuen Formen der Mitverantwortung der Laien im pastoralen Dienst
und zu einer umfassenden Verinderung der Formen und des Stils der Pa-
storal gefiihrt hat. Ich nenne die jingsten Diskussionen in der Christologie,
weil die Auseinandersetzungen um eine Christologie ,,von oben® oder ,,von
unten“ selbstverstandlich nicht ohne tiefgreifende Auswirkungen sein
kénnen fiir das Verstindnis der Kirche und des priesterlichen Dienstes. Ich
nenne schliefilich die Diskussion um die Gottesfrage, die schon seit minde-
stens funfzehn Jahren den Grundtenor theologischer Auseinandersetzun-
gen darstellt.

Alle diese Diskussionen waren in den beiden letzten Jahrzehnten teil-
weise von krisenhaften Entwicklungen begleitet. Ich erinnere nur an die
Mitbrider, die ihr Amt niedergelegt haben. Nichts aber signalisiert die
Bedrangnis, in die wir geraten sind, deutlicher, als die bis vor kurzem in
katastrophalem Ausmafl sinkenden Zahlen der Priesteramtskandidaten.
Jeder von uns weify, welche schier unlosbaren Probleme sich aus dieser
Entwicklung schon heute und noch viel mehr in wenigen Jahren fir den
pastoralen Dienst in unseren Gemeinden ergeben.

Zum Thema

Es ist selbstverstindlich unmoglich, alle diese vielschichtigen Probleme in der zur
Verfiigung stehenden Zeit angemessen zu behandeln. Es kann sich im folgenden

* Vortrag beim Tag der Priester und Diakone der Dibzese Rottenburg-Stuttgart am
10. 4.°78



Sein und Sendung des Priesters 197

also nur um einen sehr bescheidenen Beitrag handeln, um den Beitrag eines Theo-
logen. Seine Aufgabe ist es, die grundlegenden Fragen zu stellen. Was ist das
eigentlich, priesterlicher Dienst? Wozu brauchen wir Priester? Was trdgt und
halt uns im priesterlichen Dienst? Mit solchen Fragen wird der Theologe energisch
allen vordergrindigen Lésungsversuchen widersprechen, die die anstehenden
Probleme allein mit organisatorischen Planspielen l6sen zu kénnen meinen. Da-
mit unsere Gemeinden leben, ist mehr notwendig als alle méglichen und zwei-
fellos auch nétigen Aktivititen. Unsere Gemeinden werden nur leben, wenn wir
uns neu auf die Urspriinge und die Quellen des menschlichen und christlichen
Lebens besinnen. In einer Situation, wo fast nur noch nach dem Wann, Wer und
Wie kirchlichen Dienstes, aber kaum noch nach dem Was dieses Dienstes gefragt
wird, wo wir vor lauter Methodenfragen die Sachfragen zu vergessen in Gefahr
sind, wird der Theologe diese Frage nach der ,Sache” priesterlichen Dienstes neu
aufwerfen. Nur die Besinnung auf die Quellen, auf das Evangelium Jesu Christi
kann zu einer wirklichen Erneverung fiihren.

Bei diesem Versuch mochte ich ausgehen von einem Satz im 4. Kapitel
des 1. Korintherbriefes: ,, Als Diener Christi soll man uns ansehen und als
Verwalter der Geheimnisse Gottes“ (4, 1). Praziser kann man Sein und
Sendung des Priesters kaum umschreiben. Deshalb mochte ich diese Aus-
sage des Apostels Paulus in drei Gedankenschritten etwas auszuleuchten
versuchen.

I. Der Priester als Mann Gottes
Die Situation nuchtern sehen

Will man vom Priester als Verwalter der Geheimnisse Gottes angemes-
sen sprechen, dann gilt es zunéchst die Situation, in der dies zu geschehen
hat, ungeschminkt und ungetiincht zu seken. Zu den ernstesten Gegeben-
heiten dieser Zeit gehort die Botschaft, dafl Gott tot ist. Das schliefit nicht
aus, dafl die meisten Menschen in unserer Gesellschaft in einem verborge-
nen Winkel ihres Herzens noch an irgendeiner Art der Gottesvorstellung
festhalten und diese auch gelegentlich aktivieren, dafl vor allem junge
Menschen das Sinndefizit einer auf Effizienz und Konsum ausgerichteten
Gesellschaft spiiren und nach neuen Formen der Meditation, der Sinn-
und der Transzendenzerfahrung suchen. Das schliefit vor allem nicht aus,
daf es nach wie vor eine groffe Zahl von ernsthaften religiosen Menschen
gibt, die sich bemuhen, ihr Leben aus dem Glauben zu gestalten. Aber das
offentliche Bewufitsein und die in der Offentlichkeit geltenden und aner-
kannten Mafistibe werden immer weniger von diesen durchaus noch vor-
handenen Formen der Religiositat gepragt. Dafl Gott tot ist, heifit ja nicht,
daf er in keiner Weise ist, sondern daf von ihm kein Leben ausgeht und
daf} viele Menschen diesen Tod Gottes geradezu als eine Befreiung von
bisherigen Bindungen im Denken und Handeln empfinden. Insofern ge-
hort der Massenatheismus zu den ,Zeichen der Zeit“.



Walter Kasper 198

Diese Situation ist es in erster Linie, die den Dienst des Priesters heute
so schwer macht. Sobald er das kleiner gewordene Héuflein seiner Kern-
gemeinde verldft, weht ihm eine sehr dinne Luft entgegen, in der es thm
leicht den Atem verschldgt. Viele Priester fihlen sich deshalb als das
Schluflicht eines Zuges, der ldngst in ganz andere Richtung davongefah-
ren zu sein scheint. Sie haben den Eindrudk, als gehdrten sie sozusagen nicht
mehr dazu, als sei eine neue Welt im Werden, die ihrer nicht mehr bedarf.
Resignation, Defétismus und Aggressivitit sind oft die Folge. Was in der
Aufklirung begann, kommt heute zu seiner breiten, die Massen bestim-
menden Auswirkung. Eine grundsatzliche, in die Tiefe gehende Tendenz-
wende scheint vorerst nicht in Sicht zu sein. Diese Situation mufl man
mutig sehen. Klagen und Anklagen helfen nicht weiter, noch weniger ist
es sinnvoll, sich gegenseitig Vorwiirfe zu machen.

Urteilen aus dem christlichen Glauben

Das Sehen der Situation muf} in einem zweiten Schritt zum Urteilen fih-
ren. Der Mafistab dieses Urteils kann nur der christliche Glaube sein. Im
Glauben sind wir iberzeugt: Gott ist Ursprung und Ziel des Menschen.
Aufgrund seiner Kreatiirlichkeit kann der Mensch Gott gar nicht abschiit-
teln, auch wenn er es wollte. Solange der Mensch lebt, kann Gott fiir ihn
gar nicht tot sein, weil Gott ihn unabléssig, in jedem Augenblick am Leben
halten muf}, soll er nicht ins Nichts zurticksinken. Wo immer sich deshalb
Menschen einlassen auf den Grund ihrer Existenz, wo sie alle zur Schau
getragenen Masken fallen lassen und das dunkle Geheimnis ihres Lebens
in einer vielleicht trotzigen, vielleicht aber auch geduldigen Hoffnung an-
nehmen, wo sie aus dem Gewohnten ausbrechen, einander verzeihen, in
selbstloser Liebe und Treue fiireinander da sind, da rithren sie notwendig,
wenn auch in einer vielleicht verborgenen Weise an das Geheimnis Gottes.
Womdéglich liegt es nur an uns, dafl wir die neuen Weisen der Gotteserfah-
rung des heutigen Menschen noch nicht entdeckt haben oder noch nicht ad-
dquat formulieren konnen. Wiren solche Erfahrungen heute in keiner
Weise mehr gegeben, dann hatte sich der Mensch zuriickgekreuzt zu einem
findigen Tier, denn das Geheimnis Gottes begriindet letztlich auch das Ge-
heimnis des Menschen. Nur wenn der Mensch in ein letztes, thm selbst und
den anderen entzogenes Geheimnis hineinragt, kommt ihm eine Wiirde
zu, die ihm und den anderen unverfiigbar ist.

Fiir diese These kann man heute schon fast einen negativen Beweis antreten.
Mit dem Verlust der Dimension des religiésen Geheimnisses schwindet auch der
Sinn fir die unantastbare Wiirde des Menschen. Man beginnt dann den Men-
schen zu manipulieren, seine Geburt wie seinen Tod. Es ist ja nicht zufdllig, daf§
heute gefordert wird, es gelte den abendlandischen Mythos vom Menschen ein-



Sein und Sendung des Priesters 199

zuischern und die ,alteuropiische Menschenwiirde“ zu begraben. Deshalb konnen
und diirfen wir auch in Zukunft um des Menschen willen nicht aufhdren, von Gott
zu reden und seine Wirklichkeit zu bezeugen. Wir werden sogar noch viel deutli-
cher als bisher sagen miissen, dafl die Umkehr zu Gott und eine neue Ehrfurcht
vor Gott der einzig mogliche Weg sind zu einem menschlicheren Menschsein
und zu einer menschenwiirdigen Gesellschaft.

Als Priester handeln

Aus dem Sehen und Urteilen folgt das Handeln. Es ist eine allgemein
akzeptierte Erkenntnis der Religions- und Sozialgeschichte, dafl jede Ge-
sellschaft Institutionen der Transzendenz braucht. Sie sollen zeichenhaft
die alles umgreifende, Einheit und Sinn stiftende Dimension des Gottli-
chen offentlich reprisentieren, gleichsam den Grundkonsens, ohne den eine
Gesellschaft nicht leben kann, im Wort und noch mehr im Symbol artiku-
lieren. Der Versuch, eine Gesellschaft auf atheistischer oder religios indiffe-
renter Grundlage zu erbauen, ist in geschichtlicher Perspektive noch sehr
jung, er ist kaum ein Jahrhundert alt und hat seine geschichtliche Bewah-
rungsprobe noch in keiner Weise bestanden. Ganz im Gegenteil, entgegen
allen Voraussagen von einem bevorstehenden Ende der Religion aufgrund
der fortschreitenden Sikularisierung, miissen wir heute feststellen, dafl das
Bediirfnis nach Religion nicht zum Verschwinden gebracht werden konnte,
ja daR es gerade dort, wo man es seit Jahrzehnten gewaltsam zu unter-
driicken versucht, ganz neu auflebt.

Allein die Religion vermag angesichts der nicht durch Wissenschaft und
Politik zu beseitigenden Ubel wie Schuld und Tod dem Leben einen Sinn zu
geben. Zwar mufl man eine falsche Vertréstung auf das Jenseits, dort wo
man menschlich helfen kann, kritisieren; wo aber das Jenseits schlechthin
zur Vertrostung erklirt wird, da wird auch das Diesseits trostlos. Denn wer
trostet dann diejenigen, die wir mit dem besten Willen nicht trésten kon-
nen, wer trostet die lingst Verstorbenen, die nicht mehr an dem erstrebten
Reich der Freiheit teilhaben kdnnen, wer trostet die Unterlegenen und Zu-
kurzgekommenen in der Geschichte, wer trostet schliefilich die Privilegier-
ten angesichts des unabwendbaren Leides der Menschheit? Angesichts sol-
cher Fragen war man sich in der bisherigen Geschichte dariiber einig, dafl
es des Amtes des Pontifex bedarf, und es ist auch nicht im entferntesten er-
sichtlich, wer sonst in unserer Gesellschaft diese Funktion {ibernehmen
kénnte, woher anders ein universales Sinnangebot kommen kénnte als von
der Religion und von denen, die sie vertreten.

Solche Institutionen der Transzendenz sind duflerst gefahrdet, nicht so
sehr von aufen als von innen. Sie stehen dauernd in der Gefahr, sich selbst
mit ihrer Sache zu verwechseln. Vor dieser Gefahr ist auch das Christen-



Walter Kasper 200

tum nicht gefeit. Es hat im Blick auf seine Geschichte sogar allen Grund,
gegen sich selbst kritisch zu sein. Solche Selbstkritik steht dem Christentum
sogar in besonderer Weise an. Es greift ndmlich das allgemein-religions-
geschichtliche Phdnomen des Priestertums nur in einer sehr kritischen
Weise auf. Das zeigt bereits die biblische Terminologie. Die Bibel reser-
viert den Titel Priester dem einen Hohen Priester Jesus Christus. Er aber
erfiilllt sein Priestertum am Kreuz; er verweist auf Gott, indem er sich
selbst radikal entduflert, um so ganz Zeichen, Leerform und Hohlform zu
sein fiir Gott. Das Kreuzesgeschehen ist darum das Urbild und die blei-
bende Norm christlichen Priestertums.

Das kann nicht ohne Folgen sein fir die Art, wie wir dieses Priestertum
Jesu Christi zu vergegenwirtigen haben. Zeichen und Institution der
Transzendenz darf das neutestamentliche Priestertum von seinem Wesen
her nicht durch duleres Ansehen oder durch weltliche Herrschaft sein. Der
Priester ist Zeichen und Zeuge Gottes in der Welt zuallererst dadurch, daf§
er ganz eingeht in die Seinsweise Jesu am Kreuz. Der Priester, der das Ge-
heimnis Gottes zu verwalten hat, muf also zuerst ein Mann des Glaubens
sein. Dabei verstehen wir Glauben nicht nur im Sinn des korrekten Fiir-
wahrhaltens von Lehrformulierungen, sondern in dem viel umfassenderen
biblischen Sinn des Bauens und Trauens auf Gott, des Standgewinnens in
dem, was man nicht sieht, des Lebens, das seine Gewifheit und seine Maf-
stabe nicht in den vorfindlichen Sicherheiten findet, sondern seine Kraft
schopft, aus der Hoffnung auf das, was man nicht machen und nicht planen
kann. Solcher Glaube artikuliert sich vor allem im Gebet. Die erste Auf-
gabe des Priesters ist deshalb die Verherrlichung Gottes, der Gottesdienst.
Gerade in der Feier der Eucharistie kommt zum Ausdruck, daf wir letztlich
nicht aus unseren eigenen Leistungen leben, sondern unser Leben und die
Erfiillung unseres Lebens Gott verdanken. Hier kommt zum Ausdruck, dafl
Menschsein nicht in der Arbeit und in der Leistung, aber auch nicht in Kon-
sum oder im Protest aufgeht, sondern sich im Fest und in der Feier erfiillt.
Wenn das keine eminent gesellschaftskritische, gerade heute notwendige
Aussage ist! Es kann gar nichts Menschlicheres geben als Gottesdienst zu
feiern.

Das hat nichts zu tun mit einer Reduktion der Religion auf individuelle
Trostung. Die politische Dimension der Religion und damit des Priesters
ist ganz und gar nicht zu bestreiten. Aber die politische Dimension liegt in
der Dimension des Religiosen selbst, sie entsteht nicht erst durch duferlich
hinzukommende Stellungnahmen und Aktionen. Niemand bestreitet die
Wichtigkeit solchen sozialen und politischen Einsatzes, aber dafiir allein
bedarf es nicht der Kirche und nicht des Priesters. Gesellschaftlich relevant
wird die Kirche und wird vor allem der Priester nicht dadurch, dal er mit



Sein und Sendung des Priesters 201

etwas anderen, und mit etwas erhabeneren Worten wiederholt, was viele
andere auch schon sagen und meist frither und vor allem besser sagen als
wir. Gesellschaftlich relevant wird der Priester vor allem dadurch, daf er
seinen eigenstidndigen Dienst tut, den sonst niemand tun kann. Das Spre-
chen von Gott ist die dem Priester eigene Weise politischer Diakonie. Ge-
rade als Mann des Glaubens und als Mann des Gebets kann er den Laien
Licht und Kraft sein fiir den ihnen aufgetragenen Dienst in der Welt. So
gilt vom Priester: Er ist fir die Menschen bestellt, aber in thren Angele-
genheiten vor Gott. Dieser Dienst ist gerade heute das eine Notwendige.

I1. Der Priester als Diener Jesu Christi

Das Geheimnis Gottes, dem der Priester zu dienen hat, ist uns Menschen
verborgen. Hochstens spurenhaft konnen wir es ertasten. Das ist nicht erst
heute so, sondern gilt grundsitzlich und immer. Der Priester scheint also
einen ,,unmoglichen® Auftrag zu haben. Die Mitte der christlichen Botschaft
besagt nun aber, dafl dieses unfaflbare Geheimnis Gottes in Jesus Christus
falbar, daf} der unermeflliche Gott in ihm nach Raum und Zeit mefibar,
der Unsichtbare sichtbar, der Ferne nahe geworden ist, dafl das ewige
Schweigen vernehmbar geworden ist in unserer Welt. Die Schrift spricht
an vielen Stellen von dem von Ewigkeit her verborgenen, aber in Jesus
Christus geschichtlich offenbar gewordenen Geheimnis Gottes. Sie fiigt
hinzu, dafl im Geheimnis Gottes auch das Geheimnis des Menschen end-
giiltig offenbar geworden ist. Deshalb bezeichnet sie Jesus sowohl als den
Sohn Gottes von Ewigkeit wie als den neuen Adam.

Christologische Begriindung des priesterlichen Dienstes

Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch, das ist die Grundwahr-
heit unseres Glaubens, die alles andere in sich schliefit, und die uns auch die
Sendung des Priesters erschliefit. Wir konnen hier nicht auf die grofle
christologische Diskussion eingehen, die in der gegenwértigen Theologie
um diese Grundwahrheit gefithrt wird. Eines mufl uns jedoch klar sein:
Wiire Jesus Christus nur Mensch und nichts als ein Mensch, dann konnte er
uns auch nur Menschliches geben, dann wéiren wir durch ihn in unserer
eigentlichen Not, in der Not unserer Siinde, in der Not des Sterbens und in
der Not unserer Endlichkeit nicht erlost. Nur Gott kann uns vom Tod er-
losen. Wire Jesus Christus aber nicht auch wahrer und ganzer Mensch, uns
in allem gleich, die Siinde allein ausgenommen, dann konnte Gott uns
durch ihn nicht in unserem Menschsein erreichen, dann blicbe die Erla-
sung abstrakt, leer und hohl. Nur der ganze Jesus Christus, der Jesus der



Walter Kasper 202

Geschichte und der Christus des Glaubens, kann der Grund unserer Hoff-
nung sein. Der ganze Jesus Christus ist das Geheimnis, das wir zu bezeu-
gen haben. Wer daran riittelt oder auch nur darum herum redet, der riittelt
an den Fundamenten des Christseins und der verdunkelt gerade das, was
dem Christentum seine eigentliche Leuchtkraft gibt.

Jesus Christus, der eine Mittler zwischen Gott und den Menschen, ist
zugleich der eine und einzige Priester des Neuen Bundes. Alles andere
Priestertum kann nur Teilhabe an seinem Priestertum sein. Es ist uns heute
wieder deutlicher bewuf}t als frither, dafl diese Teilhabe am Priestertum
Jesu Christi allen Getauften und Gefirmten zukommt. Alle zusammen bil-
den das eine priesterliche Volk Gottes, in dem es viele und unterschiedliche
Charismen geben mufi. Aber diese gemeinsame Teilhabe am einen Prie-
stertum Jesu Christi ist nicht etwas, was man einfach ,hat®, auf das man
pochen kann; sie wird uns geschenkt und mufl uns imimer wieder neu zuge-
sprochen werden. Hier liegt die Aufgabe des besonderen Priestertums. Es
dient nach einem Wort des Epheserbriefes der Zuriistung der Heiligen fiir
die Aufgabe ihres Dienstes (4, 12). Es ist Dienst an den anderen Diensten,
ein Dienst freilich, der in der Vollmacht Jesu Christi ausgeiibt wird. Der
Priester soll die Gemeinde ja dadurch zu ihrem Dienst zuriisten, daf} er
Jesus Christus als ihren Grund und ihr Mafl vergegenwartigt.

Das Wesentliche am Sakrament der Priesterweihe besteht also darin,
daf sie durch Handauflegung und Gebet eine besondere Gleichgestaltung
mit Jesus Christus schenkt und dadurch zum &ffentlichen und amtlichen
Zeugen Jesu Christi im Dienst an den anderen Diensten bestellt. Sie be-
fihigt den Priester ein fiir allemal im Namen Jesu Christi zu sprechen und
zu handeln. Das begriindet richtig verstanden keinen klerikalen Macht-
anspruch. Im Namen Jesu Christi zu sprechen und zu handeln bedeutet
namlich auch, in der Art Jesu Christi zu sprechen und zu handeln, Jesus
Christus nicht nur durch amtliche Vollziige, sondern durch das Zeugnis des
Lebens gegenwirtig zu machen.

An dieser Stelle rithren wir an das eigentliche Geheimnis des priester-
lichen Dienstes. Als bevollmachtigter Diener Jesu Christi soll der Priester
zugleich Freund Jesu Christi sein. ,Ich nenne euch nicht mehr Knechte;
denn der Knecht weifl nicht, was sein Herr tut; ich habe euch Freunde ge-
nannt, weil ich euch alles geoffenbart habe, was ich von meinem Vater ge-
hort habe“ (Joh 15, 15). Freundschaft mit Jesus Christus, das diirfte das
tiefste und letzte Motiv sein, das zum Priesterwerden ermutigt und das ein
Priesterleben trigt. Aus dieser Freundschaft mit Jesus Christus ergibt sich
auch der Schlissel fiir die Losung eines der schwierigsten Probleme, dem
sich heute viele Priester ausgesetzt sehen. Sie geraten in Not, weil sie den
Eindruck haben, daf} ihr Dienst sich zersplittert in einer fast unertréglichen



Sein und Sendung des Priesters 203

Fille von Verpflichtungen und Aufgaben, die ihnen immer mehr {iber den
Kopf zu wachsen drohen. Zur Identitit kann das Leben des Priesters nur
kommen, wenn es sich an seiner Wesensmitte orientiert, wenn es von Jesus
Christus her eine einheitliche Linie erhilt und wenn es einen Ruhepunkt
hat in der Gemeinschaft und Freundschaft mit ihm. Versuchen wir deshalb,
den Dienst des Priesters fiir Jesus Christus unter drei Gesichtspunkten
etwas genauer zu beschreiben. Dabei kann es sich jeweils nur um sehr frag-
mentarische Andeutungen handeln.

Dreifache Ausfaltung des priesterlichen Dienstes

1. Jesus Christus ist das endgiiltige Wort Gottes, das Sinn, Richtung, Per-
spektive in unser Leben bringen kann. Der Dienst des Priesters fiir Jesus
Christus ist deshalb zuerst Dienst am Wort. Damit ist etwas sehr umfas-
sendes gemeint: nicht nur die Predigt, sondern auch das Gesprach, nicht
nur die einstudierte Ansprache, sondern auch das beildufige Wort, die An-
rede, der Gruf}, nicht nur das gesprochene, sondern auch das gesungene
Wort, das Lied, der Hymnus, der geistliche Song. Immer aber steht eines
im Mittelpunkt: Wir verkiindigen Christus als den Gekreuzigten. Nicht
eigene Gedanken und Anmutungen, auch nicht der halbverstandene Inhalt
des zuletzt gelesenen Artikels, sondern das Evangelium Jesu Christi, wie
es uns durch die Schrift bezeugt und durch die kirchliche Tradition iber-
liefert wird, muf} der Inhalt unserer Verkiindigung sein.

Ohne Zweifel muf} dieses Evangelium auf den heutigen Menschen hin
gesprochen werden. Es bedeutet nicht Indoktrination durch die Wiederho-
lung von Formeln, aus denen man schépft wie aus Konserven. Es geht um
das lebendige Evangelium, das in die konkreten Lebensverhaltnisse Licht
bringt und das eingeht in das praktische Leben. Der heutige Mensch ist
also das Ziel der Evangeliumsverkiindigung, aber er ist nicht deren Mafi.
Das Evangelium hat ihm vielmehr ,etwas®, und zwar etwas Entscheiden-
des, Einmaliges, Unersetzbares und Uniiberbietbares zu sagen; es hat sei-
nen vorgegebenen Inhalt an Jesus Christus. Wir diirfen deshalb die Bot-
schaft von Jesus Christus nicht zurechtschneidern nach dem Maf} des heute
Plausiblen; wir miissen vielmehr die gangigen Plausibilititen um des Men-
schen willen aufsprengen auf die je gréfere Hoffnung, die je groflere Erfiil-
lung und die je grofere Freude des Menschen hin.

Der Dienst am Wort Gottes ist also ein Ubersetzungsvorgang, der nur gelingen
kann, wenn wir die christliche Botschaft zuallererst in uuser eigenes Leben hinein
Ubersetzt haben. Verkiindigung heifit ja: contemplata tradere, Friichte der eige-
nen Betrachtung weitergeben. Als Priester miissen wir darum vor allem selbst
aus dem Studium und aus der Betrachtung des Wortes Gottes leben. Wir werden



Walter Kasper 204

gerade heute in vielem, was wir tun, Dilettanten bleiben; wir kénnen unméglich
in allem, was von uns gefordert wird, Spezialisten sein. Spezialisten miissen wir
aber sein, wenn es darum geht, Auskunft {iber den Glauben und seine Bedeutung
for das Leben zu geben. Das geht nicht ohne stindige theologische Bemithung.
Hier muf} gerade in unserer heutigen Diasporasituation die Prioritit liegen.

2. Das Wort Gottes ist in Jesus Christus leibhaftig erschienen. Jesus Chri-
stus ist als das Wort Gottes deshalb auch das Sakrament, das heifit, das
leibhaftige Zeichen und Werkzeug Gottes in der Welt. Das Wort des
Evangeliums muf sich deshalb immer wieder in konkreten Zeichenhand-
lungen verleiblichen. Der Dienst fiir Jesus Christus ist deshalb immer auch
Dienst an den Sakramenten. Diese Sakramente sind keine magischen Zei-
chen, sondern verleiblichtes Wort der Gnade, Sozialisationsformen christ-
licher Vers6hnung. Sie begleiten das menschliche Leben in allen seinen
Phasen und entcheidenden Knotenpunkten. So verstandener Dienst an
den Sakramenten ist deshalb alles andere als eine blofle Kultfunktion; er
ist sogar in hochstem Mafle Dienst an den Menschen. Die Feier der Sakra-
mente, besonders die Feier der Eucharistie ist deshalb Mitte und Hohe-
punkt des priesterlichen Dienstes.

Man hat den sakramentalen Dienst des Priesters in der Vergangenheit
oft einseitig und isoliert herausgestellt. Das letzte Konzil hat diese Veren-
gung aufgebrochen und den sakramentalen Dienst von der Verkiindigung
des Wortes Gottes her und auf die Auferbauung der Gemeinde hin ver-
standen.

Das bedeutet erstens, dafl die Sakramente nur dort fruchtbar und sinnvoll sind.
wo sie konkret Glaube, Hoffnung und Liebe wecken. An dieser geistlichen Frucht
miissen wir auch liturgische Erneuerungen messen. Die Erneuerung der Liturgie
der Sakramente wire mifiverstanden, wiirde man sie als blofie Ritenreform statt
als Reform aus dem Glauben heraus und auf das Leben hin verstehen. Nicht um-
sonst sagt das Konzil: ,Noch so schone Zeremonien und noch so blithende Vereine
niitzen wenig, wenn sie nicht auf die Erziehung der Menschen zur christlichen
Reife hingeordnet sind“. Das bedeutet zum andern, dafl die Sakramente nicht
primér der privaten Erbauung, sondern der Auferbauung der Gemeinde dienen.
Sie sind als Sakramente der Kirche deshalb keine Spielwiese fiir die subjektive
Frommigkeit des jeweiligen Priesters. Zur Menschlichkeit der Liturgie gehort
niamlich nicht nur das Innovatorische und Experimentelle, sondern auch das
selbstverstindlich Eingeiibte. Einen stindigen innovatorischen Stref halt nie-
mand durch. Auch Tradition und Institution gehoren zum Menschen. Das viel
strapazierte Prinzip ,die Sakramente sind fiir die Menschen da“ rechtfertigt also
nicht nur das Aufbrechen von verkrusteten Traditionen, sondern ebenso deren
schopferische Bewahrung wie die Schaffung neuver Traditionen, in denen Men-
schen Halt und Heimat finden. Zur Menschlichkeit der Liturgie gehort auch, dafl
die Menschen sich in ihr zu Hause fihlen.

3. Jesus Christus ist nicht nur das endgiiltige Wort Gottes und das escha-
tologische Sakrament Gottes, er ist auch der Hirte, der dem Verlorenen



Sein und Sendung des Priesters 205

nachgeht und der das Zerstreute sammelt. Dienst fiir Jesus Christus ist
deshalb Hirtendienst, Dienst des pastors und deshalb pastoraler Dienst.
Jesus intendierte ja die eschatologische Sammlung des Gottesvolkes. Am
Kreuz hat er Frieden gestiftet zwischen Gott und den Menschen und unter
den Menschen. Deshalb ist die Kirche als Kirche aus Juden und Heiden, als
Kirche aus allen Volkern und Nationen, aus allen Klassen und Rassen die
Vorwegnahme des eschatologischen Schalom, Zeichen und Werkzeug der
Einheit der gesamten Menschheit. Die Kirche wird normalerweise konkret
in der Gemeinde. Sie ist nicht nur ein Ausschnitt und Verwaltungsbezirk
der universalen Kirche, sondern Realisation und Reprasentation von Kir-
che, Kirche am Ort, wo dem einzelnen Christen die christliche Heils-
wirklichkeit, das Versohnungswerk Jesu Christi konkret erfahrbar werden
soll. Dienst fiir Jesus Christus ist deshalb Dienst in der Auferbauung der
Kirche und ihrer Gemeinden.

Dieser Hirtendienst ist in besonderer Weise dem Priester aufgetragen.
Er soll Gemeinden sammeln und auferbauen und sic nach der Art des gu-
ten Hirten, der sein Leben hingibt, leiten und fihren. Er soll die unbe-
dingte Annahme, die Gott jedem Menschen in Jesus Christus zuteil werden
1a88t, dadurch vergegenwirtigen, dafl er in der Gemeinde einen Raum der
Briiderlichkeit und eine Zone der Menschlichkeit schafft, in der jeder ange-
nommen ist mit seinen Gaben und Aufgaben. Er soll deshalb Charis-
men entdecken und wecken, sie ermutigen, ihnen einen Raum schaffen und
sie zu einem Ganzen integrieren. Der Dienst des Priesters ist also Hirten-
dienst, pastoraler Dienst im urspriinglichen Sinn des Wortes.

Wenn man diesen Hirtendienst als Dienst der Gemcindeleitung umschreibt,
dann meint man damit mehr als Organisation und Administration. Gemeinde-
leitung ist ein geistlicher Dienst, der geschieht durch das Wort, durch die Feier der
Sakramente, besonders durch die Feier der Eucharistie als dem Sakrament der
Einheit. Solche Gemeindeleitung geschieht nicht zuletzt durch das personliche
Zeugnis; denn der auf Menschlichkeit bedachte Gott will durch menschliche Ver-
mittlung, durch das ganze Leben und Wirken von Menschen unter uns gegen-
wirtig sein. Pastoraler Dienst in der Nachfolge des guten Hirten fordert also den
ganzen Menschen und bedingt einen spezifischen Lebensstil. Zu ihm gehért auf
der einen Seite Schlichtheit, Bescheidenheit, Anspruchslusigkeit, Offenheit, Zu-
ginglichkeit, Briiderlichkeit, dialogische Existenz, Fihigkeit zum Vermitteln und
zum Versbhnen; auf der anderen Seite Entschiedenheit, Klarheit, Eindeutig-
keit, Einsatz- und Verantwortungsfreude, Kunst der Menschenfithrung.

Wir konnen alles zusammenfassen in dem einen Satz: Priester sein heifit
Pfarrer sein.

Ausweg aus der Not des Priestermangels?

Diese Definition des Priesters als Pfarrer macht das ganze Ausmaf der ge-
genwirtigen Krise deutlich. Wir alle wissen: Wir haben schon heute und



Walter Kasper 206

erst recht in absehbarer Zukunft wesentlich mehr Pfarreien als Pfarrer.
Eine Pfarrei ohne Pfarrer ist jedoch ein Widerspruch in sich selbst. Denn
eine christliche Gemeinde ist wesentlich auf das Gegeniiber des Amtes, das
sie zu ihrem eigenen Dienst zuriistet, angewiesen. Sie hat ihre Mitte in der
Feier der Eucharistie; sie ist also wesentlich Eucharistiegemeinde. Die Eu-
charistie als Sakrament der Einheit ist jedoch nicht méglich ohne den prie-
sterlichen Dienst der Einheit. Wir haben in dieser schwierigen Situation
viele Laien als Mitarbeiter gefunden, ohne die wir unseren Dienst nicht
mehr tun kénnten und nicht mehr tun mochten. Die verstéirkte verantwor-
tungsvolle Mitarbeit von Laien gehort zu den positivsten und erfreulich-
sten Erfahrungen der letzten Jahre. Diese Laienmitarbeiter sind jedoch
nicht nur ein voriibergehender , Priesterersatz®. Sie haben eine eigenstan-
dige Sendung, die auch dann notwendig sein wird, wenn wir wieder genii-
gend Priester haben. Daraus folgt: Priestermangel kann man nur durch
Priester beheben. Alle Konstruktionen, die diese im Wesen der Sache lie-
genden Zusammenhinge umgehen, helfen auf die Dauer nicht weiter. Sie
vergrofern die Krise statt sie zu beheben.

In diesem Zusammenhang frage ich mich, ob die Experimente und Pline man-
cher Dibzesen mit priesterlosen Wort- und Kommunionfeiern theologisch und pa-
storal schon geniigend durchdacht und abgesichert sind. Sie scheinen mir noch
keine umfassende und geniigend tiefe Antwort auf die bedringende pastorale Si-
tuation darzustellen. Ich bin mir natiirlich bewufit, dafl es auflerordentliche Situa-
tionen gibt, in denen eine Kommunionfeier auflerhalb der Eucharistiefeier sinn-
voll ist. Das klassische Beispiel dafiir ist die Krankenkommunion. Aber hat man
die Konsequenzen geniigend bedacht, wenn man auflerordentliche, individuelle
Situationen auf ganze Gemeinden iibertrigt und zum Bestandteil einer Gemeinde-
ordnung macht? Hat man geniigend bedacht, welche Folgen sich daraus fir das
Gemeinde-, das Amts- und vor allem das Eucharistieverstindnis ergeben kénnen?
Fillt man damit nicht faktisch hinter alle Einsichten in die Bedeutung der Wort-
verkiindigung und des Wortgottesdienstes, wie hinter die grundlegenden Einsich-
ten der liturgischen Bewegung in das Verstindnis der Fucharistie als einem Ge-
schehen, einem Vollzug und einer Feier zuriick in eine Zeit, da man die Kommu-
nion regelmifig vor dem sonntiglichen Amt ausgeteilt hat? Ich verstche deshalb
die Gemeinden, die sich in sehr beachtlichen Stellungnahmen dagegen gewehrt
haben, sonntags buchstablich abgespeist zu werden.

Ich frage mich deshalb, warum man andere Losungen nicht offener diskutiert.
Denn wenn es stimmt, dafl wir geniigend Laien haben, die menschlich und christ-
lich befzhigt sind, und d. h. die auch theologisch befdhigt sind, de facto den Dienst
eines Pfarrers zu versehen — und auf dieser Voraussetzung basieren ja die genann-
ten Experimente —, dann frage ich mich, weshalb man solche Laien, die sich be-
wahrt haben, die also viri probati sind, nicht auch de iure zu Pfarrern macht, d. h.
warum man ihnen nicht die Hinde auflegt und sie zu Priestern weiht. Das schiene
mir dann die einzig konsequente Losung zu sein.

Diese Frage wirft sofort eine Fiille weiterer Probleme auf. Denn niemand wird
50 naiv sein, zu meinen, mit der Weihe verheirateter Minner waren alle Pro-



Sein und Sendung des Priesters 207

bleme gelbst. Es ist unméglich, in diesem Zusammenhang das ganze vielschichtige
Problem zu diskutieren. Ich beschrinke mich auf die Grundfrage. Sie lautet nicht:
unverheirateter oder verheirateter Klerus? Die Grundfrage ist vielmehr die nach
der dem priesterlichen Dienst angemessenen geistlichen Lebensform. Denn wenn
das bisher Gesagte stimmt, wenn der Priester durch den Dienst am Wort, an den
Sakramenten und durch seinen Hirtendienst Jesus Christus vergegenwirtigen
soll, dann kann er dies nicht als reiner Funktionar leisten, sondern nur, wenn er
ganz cingeht in die Lebensform Jesu Christi, wenn er ganz aus dem Geist Jesu
Christi lebt und wirkt. Er muf sozusagen ganz Leer- und Hohlform werden fiir
den Geist Jesu Christi, der durch ihn Person und Werk Jesu Christi in hier und
heute menschlicher Geschichte vergegenwirtigt. Von diesem dritten Aspekt des
priesterlichen Dienstes in der Verwaltung der Geheimnisse Gottes haben wir
jetzt noch ausfithrlich zu sprechen. Thm kommt m. E. die Schliisselstellung in der
gegenwirtigen Diskussion zu.

11I. Der Priester als Mittler des Geistes

Vermutlich werden viele erwartet haben, daf8 an dieser dritten Stelle nach
Gott und nach Jesus Christus von der Kirche die Rede ist. Doch es wire
eine komische und neuartige Trinititslehre, wollte man sagen: Gott —
Christus — Kirche. Das wire eher neuplatonische Aonenspekulation als
genuin christlich-trinitarisches Bekenntnis. Im Apostolischen Glaubensbe-
kenntnis steht die Kirche zwar an dritter Stelle, sie ist dabei aber dem
Bekenntnis zum Heiligen Geist untergeordnet. Die Kirche ist nur der Ort,
der Raum, das sakramentale Zeichen, durch das Jesus Christus im Heiligen
Geist bleibend in der Geschichte und in der Welt gegenwirtig ist. Die
Kirche ist also nicht nur eine Organisation, nicht ein System, kein religio-
ser Service und kein Dienstleistungsbetrieb fiir soziale Angelegenheiten,
kein blofer Verwaltungsapparat und keine reine Behorde. Sie ist biblisch
gesprochen: der Bau Gottes im Heiligen Geist, dogmatisch gesprochen: das
Sakrament des Geistes. Diese Bestimmung der Kirche als Sakrament des
Geistes ist fir das Verstindnis des priesterlichen Dienstes von grundlegen-
der Bedeutung. Sie besagt, dafl der Dienst des Priesters als Dienst in der
Kirche und fiir die Kirche ein geistlicher Dienst ist. Wir wollen diese geist-
liche Dimension des priesterlichen Amtes wiederum unter drei Gesichts-
punkten betrachten.

Der Priester — ein geistlicher Mensch

Aus der geistlichen Dimension des priesterlichen Amtes folgt erstens: Der
Priester muf} ein geistlicher Mensch sein. Bei der Priesterweibhe wird ihm
unter Gebet und Handauflegung der Heilige Geist in besonderer Weise
fir seinen Dienst gegeben. ,Geistliche* nannte man die Priester lange
Zeit. Doch was ist das, ein geistlicher Mensch? Nicht einfach ein innerlicher



Walter Kasper 208

Mensch! Denn in der Bibel geht es nicht um die platonische Unterscheidung
von innen und auflen, von Leib und Seele. Die Grenzlinie verliduft nach
der Bibel nicht zwischen innen und auflen, sondern zwischen Gott und
Mensch, Schépfer und Geschopf. Ein geistlicher Mensch ist also, der nicht
auf das Sichtbare, Machbare, Planbare als der einzigen Realitit schaut,
sondern dem unverfiigharen Wirken des Geistes Gottes Raum schafft,
der aus dem Unverfiigharen des Geistes Gottes lebt. Solches Leben aus
dem Geist bedeutet konkret Leben aus Glaube, Hoffnung und Liebe, Leben
aus dem Vertrauen in die Macht des Gebetes, in die Kraft des Wortes
Gottes, in die Kraft, die aus der Feier der Sakramente kommt, und nicht
zuletzt Leben aus dem Glauben an die Bedeutung des Opfers, des Ver-
zichts, des Leidens.

Geistliches Leben aus der Hoffnung des Glaubens, der in der Liebe
wirksam wird, duflert sich in erster Linie im Leben nach den Riten des
Evangeliums. Der Verzicht auf die Geborgenheit in Ehe und Familie, auf
Absicherung des Lebens durch duflere Giiter und auf dufleres Ansehen und
auflere Macht sind zeichenhafter Ausdruck dafiir, daff ein Mensch sich ganz
auf die Wirklichkeit des Geistes Gottes verldfit und aus Glaube, Hoffnung
und Liebe lebt. Das Leben aus den Raten des Evangeliums ist deshalb ein
Zeichen christlicher Freiheit fiir Gott und fiir den Dienst an den Menschen.
Ein solches geistliches Leben ist dem priesterlichen Dienst in hohem Mafe
angemessen, und die Zukunft des katholischen Priestertum wird entschei-
dend davon abhingen, ob es gelingt, wieder mehr Verstandnis fiir diese
geistliche Lebensform zu wecken. Nicht falsch verstandene Liberalisierung,

sondern radikales Ernstnehmen des Evangeliums ist der Weg, der in dic
Zukuntt fiihrt.

Allein in diesem grofleren Zusammenhang der geistlichen Lebensform kann
man das Zolibatsproblem sachgemifl diskutieren. Stellt man es in diesen Zu-
sammenhang hinein, dann ist dreierlei zu sagen. Erstens: Die freiwillige Ehe-
losigkeit um einer grofien Sache willen, der man sein ganzes Dasein weiht, ist eine
echte menschliche Moglichkeit und bedeutet nicht von vornherein eine manichi-
ische Abwertung von Sexualitit und Ehe. Die Ehelosigkeit um des Reiches Gottes
willen ruht auf diesem natiirlichen Fundament, auch wenn sie ganz neue Motive
hinzufigt. Zweitens: Die freiwillige Ehelosigkeit um des Reiches Gottes willen
ist eine dem priesterlichen Dienst in hohem Mafie angemessene Lebensform. Sic
bringt die Ungeborgenheit dessen, der sich dem Dienst am Evangelium ver-
schreibt, sowie seine Verfugbarkeit, d. k. Freiheit fiir Jesus Christus und fir die
Gemeinde zum Ausdruck. Sie entspricht der Existenzform Jesu selbst, besonders
seiner Kreuzeshingabe, die durch den Dienst des Priesters in der Eucharistie ver-
gegenwirtigt wird. Drittens: Die Ehelosigkeit ist nicht der einzig mogliche Aus-
druck der zum priesterlichen Dienst gehorigen geistlichen Lebensform. Sie stellt
ein vom priesterlichen Dienst unterschiedenes, eigenstindiges Charisma dar,
dessen notwendige und unabdingbare Zusammengehorigkeit mit dem priester-



Sein und Sendung des Priesters 209

lichen Dienst theologisch nicht zu beweisen ist. Die Pastoralbriefe des Neuen
Testaments gehen zweifellos von verheirateten Gemeindeleitern aus.

Es ist deshalb nicht erlaubt, um eines zweifellos hohen, aber keineswegs héch-
sten Gutes willen, hochste Giiter, das Heil der Gemeinden und das Heil der
Priester, aufs Spiel zu setzen. Damit ist keinem Abbau das Wort geredet. Aber
zum Vertrauen auf den Geist gehort auch das Offensein gegeniber den Fihrun-
gen des Geistes, die sich in den konkreten Realitdten der Kirche andeuten. Wir
sollten deshalb auf die Vielfalt der Rite des Evangeliums, auf die vielféltigen
Moglichkeiten eines geistlichen Lebens, wie auf die innere Zusammengehorigkeit
der verschiedenen Rite des Evangeliums achten. Die Ehelosigkeit kann namlich
nur dann menschlich erfillt und christlich glaubwiirdig gelebt werden, wenn sie
im Zusammenhang einer geistlichen Lebensform iiberhaupt steht.

Das bedeutet konkret: Die chelose Lebensform um des Evangeliums
willen verlangt nach geistlichen Gemeinschaften. Der Gemeinschaft unter
den Priestern und den verschiedenen Formen der Priestergemeinschaften
kommt deshalb gerade heute grofie Bedeutung zu. Die Suche danach ist
heute gerade unter jungen Menschen groff. Sie hungern vielfach nach
glaubwiirdigen Formen evangeliumsgeméafien geistlichen Lebens, die eine
Alternative darstellen zu der von vielen immer mehr als leer und hohl
empfundenen spétbiirgerlichen Zivilisation. Auf diesem aktuellen Hinter-
grund miifite die Diskussion um die geistliche Lebensform des Priesters
nochmals neu gefithrt werden.

Ich méchte die Uberlegungen zu diesem Punkt schliefen mit einem Wort
von H. U. v. Balthasar: ,Es kann sein, daf} in einer kiinftigen Kirche die
chelosen Priester in der Minderzahl sein werden. Es kann sein. Es kann
aber auch sein, dafl am Beispiel der Wenigen sich eine neue Evidenz von
der Richtigkeit und Unentbehrlichkeit dieses Lebens in der Kirche ent-
ziindet. Es kann sein, dafl wir durch eine Zeit von Hunger und Durst
hindurch miissen, dafl aber gerade dieses Entbehren neue Berufungen,
oder besser gesagt, neue Grofimut weckt, um den Berufungen, die nie feh-
len, zu antworten.,,

Der Priester — ein weltlicher Mensch

Es muf8 noch von einem zweiten Aspekt der geistlichen Dimension des
priesterlichen Dienstes die Rede sein. Als geistlicher Mensch muf} der
Priester namlich zugleich ein weltlicher Mensch sein. Diese Aussage mag
tberraschen. Aber der Geist Gottes ist nach der Bibel weiter und grofier
als die Kirche; er 143t sich nicht innerhalb der Kirchenmauern einsperren,
er weht, wo und wie er will; er ist tiberall, in der ganzen Schopfung und
in der gesamten Geschichte am Werk. Er 1afit sich nach dem 8. Kapitel im
Rémerbrief im Seufzen und Harren der gesamten Kreatur vernehmen,



Walter Kasper 210

und er fithrt die ganze Geschichte der Menschheit dem kommenden Reich
der Freiheit entgegen. Der Begriff ,anonyme Christen® ist zwar untaug-
lich, aber die damit gemeinte Sache ist unbestreitbar. Deshalb ist ein
geistlicher Mensch gehalten, sich nicht einfach ins stille Kimmerchen zu-
riickzuzieben, sondern auf die Zeichen der Zeit zu achten, auf die Fremd-
prophetie der Welt zu héren, um so von den Fragen der Zeit her auch das
Evangelinm neu und tiefer zu verstehen und in die konkreten Situationen
hineinsprechen zu kénnen.

Die Sendung des Priesters ist also nicht nur eine Sendung in der Kirche, son-
dern eine Sendung in, mit und aus der Kirche heraus in die Welt hinein. Wir
wiirden die Sendung des Priesters mifiverstehen, wiirden wir meinen, es geniige,
mit Miih und Not den Besitzstand zu halten. Wir miissen uns herausfordern las-
sen von den Fragen der Jugendlichen und der sogenannten Abstindigen. Aus
demselben Grund ist der Einsatz fiir eine menschenwiirdige Ordnung und fir
soziale Gerechtigkeit ein Teil der Sendung des Priesters. Roger Schutz hat die
heute geforderte Form des Christseins unter das Stichwort gestellt: ,Kampf und
Kontemplation“. Dies ist eine zeitgemidfie Form der alten Mdnchsregel ,ora et
labora“.

Es wurde einmal gesagt, ein Theologe miisse in der einen Hand die Bibel und
in der anderen Hand die Zeitung halten, und sicher wire der ein schlechter Pfar-
rer, der keine Ahnung hitte von den Noten der Menschen, von ihren Problemen,
Sorgen und Angsten, und der nicht im umfassenden Sinn des Wortes deren Leben
teilen wiirde. Zu diesem (recht verstandenen) weltlich offenen Christsein gehort
auch, dal man sich um menschlicke Bildung und menschliche Kultur bis hinein
in den eigenen Lebensstil bemiiht. Ein geistliches Leben ist ohne geistiges Leben
und geistige Bildung auf die Dauer kaum mdglich.

Die Kirchlichkeit des Priesters

SchlieRlich noch ein dritter Aspekt der geistlichen Dimension des priester-
lichen Dienstes. Wenn die Kirche der Ort und das Sakrament des Geistes
ist, dann folgt ans dem geistlichen Charakter des Priesteramtes dessen
Kirchlichkeit. Die Aussage, Kirche sei das Sakrament des Geistes, bedentet
ja, dafl nicht das einzelne Ich, scine subjektiven Meinungen, Intentionen,
Interessen und Bediirfnisse, sondern das grofiere Wir der gesamten kirch-
lichen Glaubensgemeinschaft der Ort und das Werkzeug des Geistes ist.
Der eine Geist Jesu Christi begriindet die Gemeinschaft in dem einen
Leib Jesu Christi, wo jedes Glied des anderen bedarf. Deshalb ist es fur
Paulus ein grundlegendes Zeichen fiir die Echtheit des Geistes und fir die
Unterscheidung der Geister, ob einer der Auferbaunng der Einheit der
Kirche dient, oder ob er im Streit oder gar im Dauerkonflikt mit der Kirche
lebt. Vor allem vom priesterlichen Dienst gilt: ,Zerreifit nicht das Band
der Einheit“. Der priesterliche Dienst ist nur in der Gemeinschaft mit dem
gesamten Presbyterium unter der Leitung des Bischofs moglich.



Sein und Sendung des Priesters 211

Solche Solidaritit in dem einen Geist hat nichts zu tun mit kritiklosem oder
mit duckmiuserischem Konformismus. Kirchlichkeit duflert sich nicht nur im
Nicken und Schlucken! Gerade wenn man die Kirche als Sakrament des Geistes
bestimmt, gibt es auch einen legitimen Ort der Kritik in der Kirche. Denn wenn
man die Kirche als Sakrament des Geistes bestimmt, dann sagt man damit auch,
die Kirche sei nur Sakrament und nicht einfach mit ihrer Sache, mit dem Geist
identisch. Es besteht also in der Kirche eine konstitutive Spannung zwischen ihrer
sichtbaren institutionellen Gestalt und ihrer geistlichen Dimension. Die Kirche
ist immer zugleich die Kirche der Heiligen und die Kirche der Siinder. Wire es
anders, gehorten wir, ihre Kritiker, gar nicht zu ihr. Weil es in der Kirche eine
konstitutive Spannung zwischen ihrer sichtbaren Seite und ihrer geistlichen Di-
mension gibt, ist die Kirche letztlich kein starres System, sondern ein Prozef; sie
ist pilgernde Kirche, Kirche, die unterwegs ist zu ihrer erst eschatologisch mégli-
chen Vollendung. Weil die Kirche eine Kirche ist, die unterwegs ist, ist es nicht
nur psychologisch, sondern auch theologisch unméglich, sich total, das heifit un-
eingeschrankt mit allem und jedem in der konkreten Kirche zu identifizieren.
Gerade in der konkreten Bindung an die Kirche ist auch Kritik an der Kirche
moglich, ja notig. Diese Kritik nimmt die Kirche bei ihrem eigenen Anspruch
beim Wort und stellt sie unter ihr eigenes Mafl: den Geist Jesu Christi. Dies war
die Weise, in der die groflen Heiligen Kritik an der konkreten Kirche dbten.

Zu einem gesunden Mifitraven gegeniiber Institutionen, auch kirchlichen In-
stitutionen, mufl jedoch das Mifitrauen gegeniiber der eigenen Subjektivitat
kommen. Objektivitat 128t sich nicht anders erreichen als dadurch, dafl man sich
in einen grofleren Gesprachszusammenhang einordnet. Diese Gliedschaft in der
Kirche ist kein fixer Standpunkt, sondern ein Weg und ein Prozeff, in dem es
Wachstums- und Reifephasen, aber auch Wachstums- und Reifeprobleme gibt.
Kirchlich ist einer solange, als er sich ehrlich in das gréfere Ganze der Kirche hin-
einstellt und dem grofleren Ganzen der Kirche gegeniiber seinen eigenen Mei-
nungen eine reale Chance einrdumt, solange er also seine eigenen Uberzengungen
nicht verabsolutiert, sondern ehrlich hort und den Gesprichsfaden mit der Kirche
nicht selbstherrlich abreiflen 148t. Kirchlichkeit ist also von ihrem inneren Wesen
her ein spannungsvolles Phinomen. Nicht weil es Spannungen in der Kirche gibt,
ist die Kirche heute in Gefahr; wenn es keine Spannungen gibe, ware die Kirche
tot, denn alles Leben bewegt sich in Spannungen (J. A. Méhler).

Versteht man die Kirche als ganze wie das eigene Sein des einzelnen
in der Kirche als einen Weg und als einen Prozef}, dann ist sowohl eine
Flucht nach vorne in eine utopische Idealkirche ausgeschlosssen, wie eine
Flucht zuriick ins vermeintliche Eldorado der heilen Tradition. Der Geist
wirkt zu jeder Zeit in der Kirche, auch in der Kirche der Gegenwart mit
allen ihren Problemen und Konflikten. Die kirchliche Tradition, an die es
sich zu halten gilt, ist deshalb ein lebendiger Prozefi, der nicht an einem
Punkt endet — weder bei Pius X. oder bei Pius XII., wie die einen meinen,
noch beim Neuen Testament oder beim Eintritt in die sogenannte kon-
stantinische Ara, wie die anderen sagen. Beiden, den extremen Konser-
vativen wie den extremen Progressiven mangelt es an einem authentischen
Verstindnis von Kirche und kirchlicher Tradition, die gerade von den



Walter Kasper 212

Tiibinger Theologen, von Drey, Méhler, Hirscher, Kuhn als lebendige
Tradition verstanden wurde. Es gilt sich also an die konkrete gegenwar-
tige Kirche mit all ihren ungelosten Problemen und unausgestandenen
Konflikten zu halten. Dieser konkreten Kirche gilt unser priesterlicher
Dienst. Dieser konkreten Kirche ist die Zukunft verheifien.

Schluf}: Ausblick der Hoffnung

Das fithrt mich zum Schluf} zu einem Ausblick der Hoffnung. Dabei sollen
die Probleme und die krisenhaften Erscheinungen, von denen eingangs
die Rede war, jetzt zum Schluf nicht einfach wegdisputiert werden. Doch
Hoffnung ist etwas anderes als billiger Optimismus. Die Hoffnung halt
den Problemen und Belastungen stand. Es ist im Verlauf der Ausfiih-
rungen hoffentlich deutlich geworden, daR es dazu auch heute Grund
gibt, weil neben den unbestreitbaren Zeichen der Krise viele und viel-
filtige Zeichen der Hoffnung stehen: Die neu erwachte Sinn- und Gottes-
frage, die intensive Riickbesinnung auf Jesus Christus, die verschiedenen
geistlichen Neuaufbriiche. Die oft einseitig horizontale soziologische und
politische Perspcktive der letzten zehn Jahre scheint gegenwirtig schon
wieder abgelést zu werden. Es mehren sich die Anzeichen, dafl wir uns
schon bald nicht mehr iiber zu wenig religioses Interesse werden beklagen
konnen; das Problem wird dann sein, ob die Kirchen in der Lage sind,
die erwachten religidsen Fragen glaubwiirdig und iiberzeugend zu beant-
worten und den religidsen Aufbruch kirchlich fruchtbar zu machen. An
dieser Aufgabe wird sich das kirchliche Amt in néchster Zukunft vor allem
zu bewidhren haben.

Es wire jedoch grundverkehrt zu meinen, dies konne allein durch ein
starres Festhalten an alten Positionen geschehen oder wir kénnten hinter
die Umbriiche der letzten zehn Jahre einfach zuriick. Aktion und Kon-
templation werden zusammengehoren. Die neue pastorale Aufgabe for-
dert deshalb intellektuelle und spirituelle Wachheit, Mut, sich auf neue
und ungewohnte Fragen einzulassen, pastoralen Spiirsinn und pastorale
Phantasie, vor allem aber, dafl die Fragen des Inhalts und der Sache des
Evangeliums wieder den Vorrang erhalten vor den Methoden-, Satzungs-
und Organisationsfragen. Wenn dies alles mit Gottes Hilfe gelingt, dann
konnte es sein, dafl das Zeugnis der wenigen Priester wieder viele davon
iiberzeugen konnte, dafl der Beruf des Priesters Zukunft hat, dafl es sich
lohnt, eben weil er den Einsatz des ganzen Mannes fordert.

Das eine Geheimnis Gottes in Jesus Christus ist auch heute durch den
Geist in der Kirche machtvolle Gegenwart fiir die Menschen in der Welt.
Wir diirfen dankbar dafiir sein, dafl wir als seine Diener und Verwalter
berufen sind.





