
Sein und Sendung des Priesters* 

Walter Kasper, Tübingen 

Zur gegenwärtigen Situation 

In dem Thema •Sein und Sendung des Priesters" begegnen uns wie in 
einem Prisma gebrochen so gut wie alle Probleme, mit denen wir uns in 
den letzten zwei Jahrzehnten herumzuschlagen hatten. Ich nenne nur den 
enormen kulturell-gesellschaftlichen Umbruch, der die Stellung des Prie- 
sters grundlegend verändert hat. Ich nenne die bibeltheologische und dog- 
mengeschichtliche Neubesinnung, die das überkommene dogmatische Prie- 
sterbild zunächst für viele erschüttert, dann aber auch wesentlich bereichert 
hat. Ich nenne die konziliare Neubesinnung auf das Wesen und die Sen- 
dung der Kirche in der Welt von heute und die Erneuerung des gemein- 
samen Priestertums aller Getauften, eine Erneuerung, die vorübergehend 
als Demokratisierung der Kirche mißverstanden wurde, langfristig aber 
zu neuen Formen der Mitverantwortung der Laien im pastoralen Dienst 
und zu einer umfassenden Veränderung der Formen und des Stils der Pa- 
storal geführt hat. Ich nenne die jüngsten Diskussionen in der Christologie. 
weil die Auseinandersetzungen um eine Christologie •von oben" oder •von 
unten" selbstverständlich nicht ohne tiefgreifende Auswirkungen sein 
können für das Verständnis der Kirche und des priesterlichen Dienstes. Ich 
nenne schließlich die Diskussion um die Gottesfrage, die schon seit minde- 
stens fünfzehn Jahren den Grundtenor theologischer Auseinandersetzun- 
gen darstellt. 

Alle diese Diskussionen waren in den beiden letzten Jahrzehnten teil- 
weise von krisenhaften Entwicklungen begleitet. Ich erinnere nur an die 
Mitbrüder, die ihr Amt niedergelegt haben. Nichts aber signalisiert die 
Bedrängnis, in die wir geraten sind, deutlicher, als die bis vor kurzem in 
katastrophalem Ausmaß sinkenden Zahlen der Priesteramtskandidaten. 
Jeder von uns weiß, welche schier unlösbaren Probleme sich aus dieser 
Entwicklung schon heute und noch viel mehr in wenigen Jahren für den 
pastoralen Dienst in unseren Gemeinden ergeben. 

Zum Thema 

Es ist selbstverständlich unmöglich, alle diese vielschichtigen Probleme in der zur 
Verfügung stehenden Zeit angemessen zu behandeln. Es kann sich im folgenden 

::" Vortrag beim Tag der Priester und Diakone der Diözese Rottenburg-Stuttgart am 
10. 4.'78 



Sein und Sendung des Priesters 197 

also nur um einen sehr bescheidenen Beitrag handeln, um den Beitrag eines Theo- 
logen. Seine Aufgabe ist es, die grundlegenden Fragen zu stellen. Was ist das 
eigentlich, priesterlicher Dienst? Wozu brauchen wir Priester? Was trägt und 
hält uns im priesterlichen Dienst? Mit solchen Fragen wird der Theologe energisch 
allen vordergründigen Lösungsversuchen widersprechen, die die anstehenden 
Probleme allein mit organisatorischen Planspielen lösen zu können meinen. Da- 
mit unsere Gemeinden leben, ist mehr notwendig als alle möglichen und zwei- 
fellos auch nötigen Aktivitäten. Unsere Gemeinden werden nur leben, wenn wir 
uns neu auf die Ursprünge und die Quellen des menschlichen und christlichen 
Lebens besinnen. In einer Situation, wo fast nur noch nach dem Wann, Wer und 
Wie kirchlichen Dienstes, aber kaum noch nach dem Was dieses Dienstes gefragt 
wird, wo wir vor lauter Methodenfragen die Sachfragen zu vergessen in Gefahr 
sind, wird der Theologe diese Frage nach der •Sache" priesterlichen Dienstes neu 
aufwerfen. Nur die Besinnung auf die Quellen, auf das Evangelium Jesu Christi 
kann zu einer wirklichen Erneuerung führen. 

Bei diesem Versuch möchte ich ausgehen von einem Satz im 4. Kapitel 
des 1. Korintherbriefes: •Als Diener Christi soll man uns ansehen und als 
Verwalter der Geheimnisse Gottes" (4, 1). Präziser kann man Sein und 
Sendung des Priesters kaum umschreiben. Deshalb möchte ich diese Aus- 
sage des Apostels Paulus in drei Gedankenschritten etwas auszuleuchten 
versuchen. 

I. Der Priester als Mann Gottes 

Die Situation nüchtern sehen 

Will man vom Priester als Verwalter der Geheimnisse Gottes angemes- 
sen sprechen, dann gilt es zunächst die Situation, in der dies zu geschehen 
hat, ungeschminkt und ungetüncht zu sehen. Zu den ernstesten Gegeben- 
heiten dieser Zeit gehört die Botschaft, daß Gott tot ist. Das schließt nicht 
aus, daß die meisten Menschen in unserer Gesellschaft in einem verborge- 
nen Winkel ihres Herzens noch an irgendeiner Art der Gottesvorstellung 
festhalten und diese auch gelegentlich aktivieren, daß vor allem junge 
Menschen das Sinndefizit einer auf Effizienz und Konsum ausgerichteten 
Gesellschaft spüren und nach neuen Formen der Meditation, der Sinn- 
und der Transzendenzerfahrung suchen. Das schließt vor allem nicht aus, 
daß es nach wie vor eine große Zahl von ernsthaften religiösen Menschen 
gibt, die sich bemühen, ihr Leben aus dem Glauben zu gestalten. Aber das 
öffentliche Bewußtsein und die in der Öffentlichkeit geltenden und aner- 
kannten Maßstäbe werden immer weniger von diesen durchaus noch vor- 
handenen Formen der Religiosität geprägt. Daß Gott tot ist, heißt ja nicht, 
daß er in keiner Weise ist, sondern daß von ihm kein Leben ausgeht und 
daß viele Menschen diesen Tod Gottes geradezu als eine Befreiung von 
bisherigen Bindungen im Denken und Handeln empfinden. Insofern ge- 
hört der Massenatheismus zu den •Zeichen der Zeit". 



Walter Kasper 198 

Diese Situation ist es in erster Linie, die den Dienst des Priesters heute 
so schwer macht. Sobald er das kleiner gewordene Häuflein seiner Kern- 
gemeinde verläßt, weht ihm eine sehr dünne Luft entgegen, in der es ihm 
leicht den Atem verschlägt. Viele Priester fühlen sich deshalb als das 
Schlußlicht eines Zuges, der längst in ganz andere Richtung davongefah- 
ren zu sein scheint. Sie haben den Eindruck, als gehörten sie sozusagen nicht 
mehr dazu, als sei eine neue Welt im Werden, die ihrer nicht mehr bedarf. 
Resignation, Defätismus und Aggressivität sind oft die Folge. Was in der 
Aufklärung begann, kommt heute zu seiner breiten, die Massen bestim- 
menden Auswirkung. Eine grundsätzliche, in die Tiefe gehende Tendenz- 
wende scheint vorerst nicht in Sicht zu sein. Diese Situation muß man 
mutig sehen. Klagen und Anklagen helfen nicht weiter, noch weniger ist 
es sinnvoll, sich gegenseitig Vorwürfe zu machen. 

Urteilen aus dem christlichen Glauben 

Das Sehen der Situation muß in einem zweiten Schritt zum Urteilen füh- 
ren. Der Maßstab dieses Urteils kann nur der christliche Glaube sein. Im 
Glauben sind wir überzeugt: Gott ist Ursprung und Ziel des Menschen. 
Aufgrund seiner Kreatürlichkeit kann der Mensch Gott gar nicht abschüt- 
teln, auch wenn er es wollte. Solange der Mensch lebt, kann Gott für ihn 
gar nicht tot sein, weil Gott ihn unablässig, in jedem Augenblick am Leben 
halten muß, soll er nicht ins Nichts zurücksinken. Wo immer sich deshalb 
Menschen einlassen auf den Grund ihrer Existenz, wo sie alle zur Schau 
getragenen Masken fallen lassen und das dunkle Geheimnis ihres Lebens 
in einer vielleicht trotzigen, vielleicht aber auch geduldigen Hoffnung an- 
nehmen, wo sie aus dem Gewohnten ausbrechen, einander verzeihen, in 
selbstloser Liebe und Treue füreinander da sind, da rühren sie notwendig, 
wenn auch in einer vielleicht verborgenen Weise an das Geheimnis Gottes. 
Womöglich liegt es nur an uns, daß wir die neuen Weisen der Gotteserfah- 
rung des heutigen Menschen noch nicht entdeckt haben oder noch nicht ad- 
äquat formulieren können. Wären solche Erfahrungen heute in keiner 
Weise mehr gegeben, dann hätte sich der Mensch zurückgekreuzt zu einem 
findigen Tier, denn das Geheimnis Gottes begründet letztlich auch das Ge- 
heimnis des Menschen. Nur wenn der Mensch in ein letztes, ihm selbst und 
den anderen entzogenes Geheimnis hineinragt, kommt ihm eine Würde 
zu, die ihm und den anderen unverfügbar ist. 

Für diese These kann man heute schon fast einen negativen Beweis antreten. 
Mit dem Verlust der Dimension des religiösen Geheimnisses schwindet auch der 
Sinn für die unantastbare Würde des Menschen. Man beginnt dann den Men- 
schen zu manipulieren, seine Geburt wie seinen Tod. Es ist ja nicht zufällig, daß 
heute gefordert wird, es gelte den abendländischen Mythos vom Menschen ein- 



Sein und Sendung des Priesters 199 

zuäschern und die •alteuropäische Menschenwürde" zu begraben. Deshalb können 
und dürfen wir auch in Zukunft um des Menschen willen nicht aufhören, von Gott 
zu reden und seine Wirklichkeit zu bezeugen. Wir werden sogar noch viel deutli- 
cher als bisher sagen müssen, daß die Umkehr zu Gott und eine neue Ehrfurcht 
vor Gott der einzig mögliche Weg sind zu einem menschlicheren Menschsein 
und zu einer menschenwürdigen Gesellschaft. 

Als Priester handeln 

Aus dem Sehen und Urteilen folgt das Handeln. Es ist eine allgemein 
akzeptierte Erkenntnis der Religions- und Sozialgeschichte, daß jede Ge- 
sellschaft Institutionen der Transzendenz braucht. Sie sollen zeichenhaft 
die alles umgreifende, Einheit und Sinn stiftende Dimension des Göttli- 
chen öffentlich repräsentieren, gleichsam den Grundkonsens, ohne den eine 
Gesellschaft nicht leben kann, im Wort und noch mehr im Symbol artiku- 
lieren. Der Versuch, eine Gesellschaft auf atheistischer oder religiös indiffe- 
renter Grundlage zu erbauen, ist in geschichtlicher Perspektive noch sehr 
jung, er ist kaum ein Jahrhundert alt und hat seine geschichtliche Bewäh- 
rungsprobe noch in keiner Weise bestanden. Ganz im Gegenteil, entgegen 
allen Voraussagen von einem bevorstehenden Ende der Religion aufgrund 
der fortschreitenden Säkularisierung, müssen wir heute feststellen, daß das 
Bedürfnis nach Religion nicht zum Verschwinden gebracht werden konnte, 
ja daß es gerade dort, wo man es seit Jahrzehnten gewaltsam zu unter- 
drücken versucht, ganz neu auflebt. 

Allein die Religion vermag angesichts der nicht durch Wissenschaft und 
Politik zu beseitigenden Übel wie Schuld und Tod dem Leben einen Sinn zu 
geben. Zwar muß man eine falsche Vertröstung auf das Jenseits, dort wo 
man menschlich helfen kann, kritisieren; wo aber das Jenseits schlechthin 
zur Vertröstung erklärt wird, da wird auch das Diesseits trostlos. Denn wer 
tröstet dann diejenigen, die wir mit dem besten Willen nicht trösten kön- 
nen, wer tröstet die längst Verstorbenen, die nicht mehr an dem erstrebten 
Reich der Freiheit teilhaben können, wer tröstet die Unterlegenen und Zu- 
kurzgekommenen in der Geschichte, wer tröstet schließlich die Privilegier- 
ten angesichts des unabwendbaren Leides der Menschheit? Angesichts sol- 
cher Fragen war man sich in der bisherigen Geschichte darüber einig, daß 
es des Amtes des Pontifex bedarf, und es ist auch nicht im entferntesten er- 
sichtlich, wer sonst in unserer Gesellschaft diese Funktion übernehmen 
könnte, woher anders ein universales Sinnangebot kommen könnte als von 
der Religion und von denen, die sie vertreten. 

Solche Institutionen der Transzendenz sind äußerst gefährdet, nicht so 
sehr von außen als von innen. Sie stehen dauernd in der Gefahr, sich selbst 
mit ihrer Sache zu verwechseln. Vor dieser Gefahr ist auch das Christen- 



Walter Kasper 200 

turn nicht gefeit. Es hat im Blick auf seine Geschichte sogar allen Grund, 
gegen sich selbst kritisch zu sein. Solche Selbstkritik steht dem Christentum 
sogar in besonderer Weise an. Es greift nämlich das allgemein-religions- 
geschichtliche Phänomen des Priestertums nur in einer sehr kritischen 
Weise auf. Das zeigt bereits die biblische Terminologie. Die Bibel reser- 
viert den Titel Priester dem einen Hohen Priester Jesus Christus. Er aber 
erfüllt sein Priestertum am Kreuz; er verweist auf Gott, indem er sich 
selbst radikal entäußert, um so ganz Zeichen, Leerform und Hohlform zu 
sein für Gott. Das Kreuzesgeschehen ist darum das Urbild und die blei- 
bende Norm christlichen Priestertums. 

Das kann nicht ohne Folgen sein für die Art, wie wir dieses Priestertum 
Jesu Christi zu vergegenwärtigen haben. Zeichen und Institution der 
Transzendenz darf das neutestamentliche Priestertum von seinem Wesen 
her nicht durch äußeres Ansehen oder durch weltliche Herrschaft sein. Der 
Priester ist Zeichen und Zeuge Gottes in der Welt zuallererst dadurch, daß 
er ganz eingeht in die Seinsweise Jesu am Kreuz. Der Priester, der das Ge- 
heimnis Gottes zu verwalten hat, muß also zuerst ein Mann des Glaubens 
sein. Dabei verstehen wir Glauben nicht nur im Sinn des korrekten Für- 
wahrhaltens von Lehrformulierungen, sondern in dem viel umfassenderen 
biblischen Sinn des Bauens und Trauens auf Gott, des Standgewinnens in 
dem, was man nicht sieht, des Lebens, das seine Gewißheit und seine Maß- 
stäbe nicht in den vorfindlichen Sicherheiten findet, sondern seine Kraft 
schöpft, aus der Hoffnung auf das, was man nicht machen und nicht planen 
kann. Solcher Glaube artikuliert sich vor allem im Gebet. Die erste Auf- 
gabe des Priesters ist deshalb die Verherrlichung Gottes, der Gottesdienst. 
Gerade in der Feier der Eucharistie kommt zum Ausdruck, daß wir letztlich 
nicht aus unseren eigenen Leistungen leben, sondern unser Leben und die 
Erfüllung unseres Lebens Gott verdanken. Hier kommt zum Ausdruck, daß 
Menschsein nicht in der Arbeit und in der Leistung, aber auch nicht in Kon- 
sum oder im Protest aufgeht, sondern sich im Fest und in der Feier erfüllt. 
Wenn das keine eminent gesellschaftskritische, gerade heute notwendige 
Aussage ist! Es kann gar nichts Menschlicheres geben als Gottesdienst zu 
feiern. 

Das hat nichts zu tun mit einer Reduktion der Religion auf individuelle 
Tröstung. Die politische Dimension der Religion und damit des Priesters 
ist ganz und gar nicht zu bestreiten. Aber die politische Dimension liegt in 
der Dimension des Religiösen selbst, sie entsteht nicht erst durch äußerlich 
hinzukommende Stellungnahmen und Aktionen. Niemand bestreitet die 
Wichtigkeit solchen sozialen und politischen Einsatzes, aber dafür allein 
bedarf es nicht der Kirche und nicht des Priesters. Gesellschaftlich relevant 
wird die Kirche und wird vor allem der Priester nicht dadurch, daß er mit 



Sein und Sendung des Priesters 201 

etwas anderen, und mit etwas erhabeneren Worten wiederholt, was viele 
andere auch schon sagen und meist früher und vor allem besser sagen als 
wir. Gesellschaftlich relevant wird der Priester vor allem dadurch, daß er 
seinen eigenständigen Dienst tut, den sonst niemand tun kann. Das Spre- 
chen von Gott ist die dem Priester eigene Weise politischer Diakonie. Ge- 
rade als Mann des Glaubens und als Mann des Gebets kann er den Laien 
Licht und Kraft sein für den ihnen aufgetragenen Dienst in der Welt. So 
gilt vom Priester: Er ist für die Menschen bestellt, aber in ihren Angele- 
genheiten vor Gott. Dieser Dienst ist gerade heute das eine Notwendige. 

II. Der Priester als Diener Jesu Christi 

Das Geheimnis Gottes, dem der Priester zu dienen hat. ist uns Menschen 
verborgen. Höchstens spurenhaft können wir es ertasten. Das ist nicht erst 
heute so, sondern gilt grundsätzlich und immer. Der Priester scheint also 
einen •unmöglichen" Auftrag zu haben. Die Mitte der christlichen Botschaft 
besagt nun aber, daß dieses unfaßbare Geheimnis Gottes in Jesus Christus 
faßbar, daß der unermeßliche Gott in ihm nach Raum und Zeit meßbar, 
der Unsichtbare sichtbar, der Ferne nahe geworden ist, daß das ewige 
Schweigen vernehmbar geworden ist in unserer Welt. Die Schrift spricht 
an vielen Stellen von dem von Ewigkeit her verborgenen, aber in Jesus 
Christus geschichtlich offenbar gewordenen Geheimnis Gottes. Sie fügt 
hinzu, daß im Geheimnis Gottes auch das Geheimnis des Menschen end- 
gültig offenbar geworden ist. Deshalb bezeichnet sie Jesus sowohl als den 
Sohn Gottes von Ewigkeit wie als den neuen Adam. 

Christologische Begründung des priesterlichen Dienstes 

Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch, das ist die Grundwahr- 
heit unseres Glaubens, die alles andere in sich schließt, und die uns auch die 
Sendung des Priesters erschließt. Wir können hier nicht auf die große 
christologische Diskussion eingehen, die in der gegenwärtigen Theologie 
um diese Grundwahrheit geführt wird. Eines muß uns jedoch klar sein: 
Wäre Jesus Christus nur Mensch und nichts als ein Mensch, dann könnte er 
uns auch nur Menschliches geben, dann wären wir durch ihn in unserer 
eigentlichen Not, in der Not unserer Sünde, in der Not des Sterbens und in 
der Not unserer Endlichkeit nicht erlöst. Nur Gott kann uns vom Tod er- 
lösen. Wäre Jesus Christus aber nicht auch wahrer und ganzer Mensch, uns 
in allem gleich, die Sünde allein ausgenommen, dann könnte Gott uns 
durch ihn nicht in unserem Menschsein erreichen, dann bliebe die Erlö- 
sung abstrakt, leer und hohl. Nur der ganze Jesus Christus, der Jesus der 



Walter Kasper 202 

Geschichte und der Christus des Glaubens, kann der Grund unserer Hoff- 
nung sein. Der ganze Jesus Christus ist das Geheimnis, das wir zu bezeu- 
gen haben. Wer daran rüttelt oder auch nur darum herum redet, der rüttelt 
an den Fundamenten des Christseins und der verdunkelt gerade das, was 
dem Christentum seine eigentliche Leuchtkraft gibt. 

Jesus Christus, der eine Mittler zwischen Gott und den Menschen, ist 
zugleich der eine und einzige Priester des Neuen Bundes. Alles andere 
Priestertum kann nur Teilhabe an seinem Priestertum sein. Es ist uns heute 
wieder deutlicher bewußt als früher, daß diese Teilhabe am Priestertum 
Jesu Christi allen Getauften und Gefirmten zukommt. Alle zusammen bil- 
den das eine priesterliche Volk Gottes, in dem es viele und unterschiedliche 
Charismen geben muß. Aber diese gemeinsame Teilhabe am einen Prie- 
stertum Jesu Christi ist nicht etwas, was man einfach •hat", auf das man 
pochen kann; sie wird uns geschenkt und muß uns immer wieder neu zuge- 
sprochen werden. Hier liegt die Aufgabe des besonderen Priestertums. Es 
dient nach einem Wort des Epheserbriefes der Zurüstung der Heiligen für 
die Aufgabe ihres Dienstes (4, 12). Es ist Dienst an den anderen Diensten, 
ein Dienst freilich, der in der Vollmacht Jesu Christi ausgeübt wird. Der 
Priester soll die Gemeinde ja dadurch zu ihrem Dienst zurüsten, daß er 
Jesus Christus als ihren Grund und ihr Maß vergegenwärtigt. 

Das Wesentliche am Sakrament der Priesterweihe besteht also darin, 
daß sie durch Handauflegung und Gebet eine besondere Gleichgestaltung 
mit Jesus Christus schenkt und dadurch zum öffentlichen und amtlichen 
Zeugen Jesu Christi im Dienst an den anderen Diensten bestellt. Sie be- 
fähigt den Priester ein für allemal im Namen Jesu Christi zu sprechen und 
zu handeln. Das begründet richtig verstanden keinen klerikalen Macht- 
anspruch. Im Namen Jesu Christi zu sprechen und zu handeln bedeutet 
nämlich auch, in der Art Jesu Christi zu sprechen und zu handeln, Jesus 
Christus nicht nur durch amtliche Vollzüge, sondern durch das Zeugnis des 
Lebens gegenwärtig zu machen. 

An dieser Stelle rühren wir an das eigentliche Geheimnis des priester- 
lichen Dienstes. Als bevollmächtigter Diener Jesu Christi soll der Priester 
zugleich Freund Jesu Christi sein. •Ich nenne euch nicht mehr Knechte; 
denn der Knecht weiß nicht, was sein Herr tut; ich habe euch Freunde ge- 
nannt, weil ich euch alles geoffenbart habe, was ich von meinem Vater ge- 
hört habe" (Joh 15, 15). Freundschaft mit Jesus Christus, das dürfte das 
tiefste und letzte Motiv sein, das zum Priesterwerden ermutigt und das ein 
Priesterleben trägt. Aus dieser Freundschaft mit Jesus Christus ergibt sich 
auch der Schlüssel für die Lösung eines der schwierigsten Probleme, dem 
sich heute viele Priester ausgesetzt sehen. Sie geraten in Not, weil sie den 
Eindruck haben, daß ihr Dienst sich zersplittert in einer fast unerträglichen 



Sein und Sendung des Priesters 203 

Fülle von Verpflichtungen und Aufgaben, die ihnen immer mehr über den 
Kopf zu wachsen drohen. Zur Identität kann das Leben des Priesters nur 
kommen, wenn es sich an seiner Wesensmitte orientiert, wenn es von Jesus 
Christus her eine einheitliche Linie erhält und wenn es einen Ruhepunkt 
hat in der Gemeinschaft und Freundschaft mit ihm. Versuchen wir deshalb, 
den Dienst des Priesters für Jesus Christus unter drei Gesichtspunkten 
etwas genauer zu beschreiben. Dabei kann es sich jeweils nur um sehr frag- 
mentarische Andeutungen handeln. 

Dreifache Ausfaltung des priesterlichen Dienstes 

1. Jesus Christus ist das endgültige Wort Gottes, das Sinn, Richtung, Per- 
spektive in unser Leben bringen kann. Der Dienst des Priesters für Jesus 
Christus ist deshalb zuerst Dienst am Wort. Damit ist etwas sehr umfas- 
sendes gemeint: nicht nur die Predigt, sondern auch das Gespräch, nicht 
nur die einstudierte Ansprache, sondern auch das beiläufige Wort, die An- 
rede, der Gruß, nicht nur das gesprochene, sondern auch das gesungene 
Wort, das Lied, der Hymnus, der geistliche Song. Immer aber steht eines 
im Mittelpunkt: Wir verkündigen Christus als den Gekreuzigten. Nicht 
eigene Gedanken und Anmutungen, auch nicht der halb verstandene Inhalt 
des zuletzt gelesenen Artikels, sondern das Evangelium Jesu Christi, wie 
es uns durch die Schrift bezeugt und durch die kirchliche Tradition über- 
liefert wird, muß der Inhalt unserer Verkündigung sein. 

Ohne Zweifel muß dieses Evangelium auf den heutigen Menschen hin 
gesprochen werden. Es bedeutet nicht Indoktrination durch die Wiederho- 
lung von Formeln, aus denen man schöpft wie aus Konserven. Es geht um 
das lebendige Evangelium, das in die konkreten Lebensverhältnisse Licht 
bringt und das eingeht in das praktische Leben. Der heutige Mensch ist 
also das Ziel der Evangeliumsverkündigung, aber er ist nicht deren Maß. 
Das Evangelium hat ihm vielmehr •etwas", und zwar etwas Entscheiden- 
des, Einmaliges, Unersetzbares und Unüberbietbares zu sagen; es hat sei- 
nen vorgegebenen Inhalt an Jesus Christus. Wir dürfen deshalb die Bot- 
schaft von Jesus Christus nicht zurechtschneidern nach dem Maß des heute 
Plausiblen; wir müssen vielmehr die gängigen Plausibilitäten um des Men- 
schen willen aufsprengen auf die je größere Hoffnung, die je größere Erfül- 
lung und die je größere Freude des Menschen hin. 

Der Dienst am Wort Gottes ist also ein Übersetzungsvorgang, der nur gelingen 
kann, wenn wir die christliche Botschaft zuallererst in unser eigenes Leben hinein 
übersetzt haben. Verkündigung heißt ja: contemplata tradere, Früchte der eige- 
nen Betrachtung weitergeben. Als Priester müssen wir darum vor allem selbst 
aus dem Studium und aus der Betrachtung des Wortes Gottes leben. Wir werden 



Walter Kasper 204 

gerade heute in vielem, was wir tun, Dilettanten bleiben; wir können unmöglich 
in allem, was von uns gefordert wird, Spezialisten sein. Spezialisten müssen wir 
aber sein, wenn es darum geht, Auskunft über den Glauben und seine Bedeutung 
für das Leben zu geben. Das geht nicht ohne ständige theologische Bemühung. 
Hier muß gerade in unserer heutigen Diasporasituation die Priorität liegen. 

2. Das Wort Gottes ist in Jesus Christus leibhaftig erschienen. Jesus Chri- 
stus ist als das Wort Gottes deshalb auch das Sakrament, das heißt, das 
leibhaftige Zeichen und Werkzeug Gottes in der Welt. Das Wort des 
Evangeliums muß sich deshalb immer wieder in konkreten Zeichenhand- 
lungen verleiblichen. Der Dienst für Jesus Christus ist deshalb immer auch 
Dienst an den Sakramenten. Diese Sakramente sind keine magischen Zei- 
chen, sondern verleiblichtes Wort der Gnade, Sozialisationsformen christ- 
licher Versöhnung. Sie begleiten das menschliche Leben in allen seinen 
Phasen und entcheidenden Knotenpunkten. So verstandener Dienst an 
den Sakramenten ist deshalb alles andere als eine bloße Kultfunktion; er 
ist sogar in höchstem Maße Dienst an den Menschen. Die Feier der Sakra- 
mente, besonders die Feier der Eucharistie ist deshalb Mitte und Höhe- 
punkt des priesterlichen Dienstes. 

Man hat den sakramentalen Dienst des Priesters in der Vergangenheit 
oft einseitig und isoliert herausgestellt. Das letzte Konzil hat diese Veren- 
gung aufgebrochen und den sakramentalen Dienst von der Verkündigung 
des Wortes Gottes her und auf die Auferbauung der Gemeinde hin ver- 
standen. 

Das bedeutet erstens, daß die Sakramente nur dort fruchtbar und sinnvoll sind, 
wo sie konkret Glaube, Hoffnung und Liebe wecken. An dieser geistlichen Frucht 
müssen wir auch liturgische Erneuerungen messen. Die Erneuerung der Liturgie 
der Sakramente wäre mißverstanden, würde man sie als bloße Ritenreform statt 
als Reform aus dem Glauben heraus und auf das Leben hin verstehen. Nicht um- 
sonst sagt das Konzil: •Noch so schöne Zeremonien und noch so blühende Vereine 
nützen wenig, wenn sie nicht auf die Erziehung der Menschen zur christlichen 
Reife hingeordnet sind". Das bedeutet zum andern, daß die Sakramente nicht 
primär der privaten Erbauung, sondern der Auf erbauung der Gemeinde dienen. 
Sie sind als Sakramente der Kirche deshalb keine Spielwiese für die subjektive 
Frömmigkeit des jeweiligen Priesters. Zur Menschlichkeit der Liturgie gehört 
nämlich nicht nur das Innovatorische und Experimentelle, sondern auch das 
selbstverständlich Eingeübte. Einen ständigen innovatorischen Streß hält nie- 
mand durch. Auch Tradition und Institution gehören zum Menschen. Das viel 
strapazierte Prinzip •die Sakramente sind für die Menschen da" rechtfertigt also 
nicht nur das Aufbrechen von verkrusteten Traditionen, sondern ebenso deren 
schöpferische Bewahrung wie die Schaffung neuer Traditionen, in denen Men- 
schen Halt und Heimat finden. Zur Menschlichkeit der Liturgie gehört auch, daß 
die Menschen sich in ihr zu Hause fühlen. 

3. Jesus Christus ist nicht nur das endgültige Wort Gottes und das escha- 
tologische Sakrament Gottes, er ist auch der Hirte, der dem Verlorenen 



Sein und Sendung des Priesters 205 

nachgeht und der das Zerstreute sammelt. Dienst für Jesus Christus ist 
deshalb Hirtendienst, Dienst des pastors und deshalb pastoraler Dienst. 
Jesus intendierte ja die eschatologische Sammlung des Gottesvolkes. Am 
Kreuz hat er Frieden gestiftet zwischen Gott und den Menschen und unter 
den Menschen. Deshalb ist die Kirche als Kirche aus Juden und Heiden, als 
Kirche aus allen Völkern und Nationen, aus allen Klassen und Rassen die 
Vorwegnahme des eschatologischen Schalom, Zeichen und Werkzeug der 
Einheit der gesamten Menschheit. Die Kirche wird normalerweise konkret 
in der Gemeinde. Sie ist nicht nur ein Ausschnitt und Verwaltungsbezirk 
der universalen Kirche, sondern Realisation und Repräsentation von Kir- 
che, Kirche am Ort, wo dem einzelnen Christen die christliche Heils- 
wirklichkeit, das Versöhnungswerk Jesu Christi konkret erfahrbar werden 
soll. Dienst für Jesus Christus ist deshalb Dienst in der Auferbauung der 
Kirche und ihrer Gemeinden. 

Dieser Hirtendienst ist in besonderer Weise dem Priester aufgetragen. 
Er soll Gemeinden sammeln und auf erbauen und sie nach der Art des gu- 
ten Hirten, der sein Leben hingibt, leiten und führen. Er soll die unbe- 
dingte Annahme, die Gott jedem Menschen in Jesus Christus zuteil werden 
läßt, dadurch vergegenwärtigen, daß er in der Gemeinde einen Raum der 
Brüderlichkeit und eine Zone der Menschlichkeit schafft, in der jeder ange- 
nommen ist mit seinen Gaben und Aufgaben. Er soll deshalb Charis- 
men entdecken und wecken, sie ermutigen, ihnen einen Raum schaffen und 
sie zu einem Ganzen integrieren. Der Dienst des Priesters ist also Hirten- 
dienst, pastoraler Dienst im ursprünglichen Sinn des Wortes. 

Wenn man diesen Hirtendienst als Dienst der Gemcindeleitung umschreibt, 
dann meint man damit mehr als Organisation und Administration. Gemeinde- 
leitung ist ein geistlicher Dienst, der geschieht durch das Wort, durch die Feier der 
Sakramente, besonders durch die Feier der Eucharistie als dem Sakrament der 
Einheit. Solche Gemeindeleitung geschieht nicht zuletzt durch das persönliche 
Zeugnis; denn der auf Menschlichkeit bedachte Gott will durch menschliche Ver- 
mittlung, durch das ganze Leben und Wirken von Menschen unter uns gegen- 
wärtig sein. Pastoraler Dienst in der Nachfolge des guten Hirten fordert also den 
ganzen Menschen und bedingt einen spezifischen Lebensstil. Zu ihm gehört auf 
der einen Seite Schlichtheit, Bescheidenheit, Anspruchslosigkeit, Offenheit, Zu- 
gänglichkeit, Brüderlichkeit, dialogische Existenz, Fähigkeit zum Vermitteln und 
zum Versöhnen; auf der anderen Seite Entschiedenheit, Klarheit, Eindeutig- 
keit, Einsatz- und Verantwortungsfreude, Kunst der Menschenführung. 

Wir können alles zusammenfassen in dem einen Satz: Priester sein heißt 
Pfarrer sein. 

Ausweg aus der Not des Priestermangels? 

Diese Definition des Priesters als Pfarrer macht das ganze Ausmaß der ge- 
genwärtigen Krise deutlich. Wir alle wissen: Wir haben schon heute und 



Walter Kasper 206 

erst recht in absehbarer Zukunft wesentlich mehr Pfarreien als Pfarrer. 
Eine Pfarrei ohne Pfarrer ist jedoch ein Widerspruch in sich selbst. Denn 
eine christliche Gemeinde ist wesentlich auf das Gegenüber des Amtes, das 
sie zu ihrem eigenen Dienst zurüstet, angewiesen. Sie hat ihre Mitte in der 
Feier der Eucharistie; sie ist also wesentlich Eucharistiegemeinde. Die Eu- 
charistie als Sakrament der Einheit ist jedoch nicht möglich ohne den prie- 
sterlichen Dienst der Einheit. Wir haben in dieser schwierigen Situation 
viele Laien als Mitarbeiter gefunden, ohne die wir unseren Dienst nicht 
mehr tun könnten und nicht mehr tun möchten. Die verstärkte verantwor- 
tungsvolle Mitarbeit von Laien gehört zu den positivsten und erfreulich- 
sten Erfahrungen der letzten Jahre. Diese Laienmitarbeiter sind jedoch 
nicht nur ein vorübergehender •Priesterersatz". Sie haben eine eigenstän- 
dige Sendung, die auch dann notwendig sein wird, wenn wir wieder genü- 
gend Priester haben. Daraus folgt: Priestermangel kann man nur durch 
Priester beheben. Alle Konstruktionen, die diese im Wesen der Sache lie- 
genden Zusammenhänge umgehen, helfen auf die Dauer nicht weiter. Sie 
vergrößern die Krise statt sie zu beheben. 

In diesem Zusammenhang frage ich mich, ob die Experimente und Pläne man- 
cher Diözesen mit priesterlosen Wort- und Kommunionfeiern theologisch und pa- 
storal schon genügend durchdacht und abgesichert sind. Sie scheinen mir noch 
keine umfassende und genügend tiefe Antwort auf die bedrängende pastorale Si- 
tuation darzustellen. Ich bin mir natürlich bewußt, daß es außerordentliche Situa- 
tionen gibt, in denen eine Kommunionfeier außerhalb der Eucharistiefeier sinn- 
voll ist. Das klassische Beispiel dafür ist die Krankenkommunion. Aber hat man 
die Konsequenzen genügend bedacht, wenn man außerordentliche, individuelle 
Situationen auf ganze Gemeinden überträgt und zum Bestandteil einer Gemeinde- 
ordnung macht? Hat man genügend bedacht, welche Folgen sich daraus für das 
Gemeinde-, das Amts- und vor allem das Eucharistieverständnis ergeben können? 
Fällt man damit nicht faktisch hinter alle Einsichten in die Bedeutung der Wort- 
verkündigung und des Wortgottesdienstes, wie hinter die grundlegenden Einsich- 
ten der liturgischen Bewegung in das Verständnis der Eucharistie als einem Ge- 
schehen, einem Vollzug und einer Feier zurück in eine Zeit, da man die Kommu- 
nion regelmäßig vor dem sonntäglichen Amt ausgeteilt hat? Ich verstehe deshalb 
die Gemeinden, die sich in sehr beachtlichen Stellungnahmen dagegen gewehrt 
haben, sonntags buchstäblich abgespeist zu werden. 

Ich frage mich deshalb, warum man andere Lösungen nicht offener diskutiert. 
Denn wenn es stimmt, daß wir genügend Laien haben, die menschlich und christ- 
lich befähigt sind, und d. h. die auch theologisch befähigt sind, de facto den Dienst 
eines Pfarrers zu versehen - und auf dieser Voraussetzung basieren ja die genann- 
ten Experimente -, dann frage ich mich, weshalb man solche Laien, die sich be- 
währt haben, die also viri probati sind, nicht auch de iure zu Pfarrern macht, d. h. 
warum man ihnen nicht die Hände auflegt und sie zu Priestern weiht. Das schiene 
mir dann die einzig konsequente Lösung zu sein. 

Diese Frage wirft sofort eine Fülle weiterer Probleme auf. Denn niemand wird 
so naiv sein, zu meinen, mit der Weihe verheirateter Männer wären alle Pro- 



Sein und Sendung des Priesters 207 

bleme gelöst. Es ist unmöglich, in diesem Zusammenhang das ganze vielschichtige 
Problem zu diskutieren. Ich beschränke mich auf die Grundfrage. Sie lautet nicht: 
unverheirateter oder verheirateter Klerus? Die Grundfrage ist vielmehr die nach 
der dem priesterlichen Dienst angemessenen geistlichen Lebensform. Denn wenn 
das bisher Gesagte stimmt, wenn der Priester durch den Dienst am Wort, an den 
Sakramenten und durch seinen Hirtendienst Jesus Christus vergegenwärtigen 
soll, dann kann er dies nicht als reiner Funktionär leisten, sondern nur, wenn er 
ganz eingeht in die Lebensform Jesu Christi, wenn er ganz aus dem Geist Jesu 
Christi lebt und wirkt. Er muß sozusagen ganz Leer- und Hohlform werden für 
den Geist Jesu Christi, der durch ihn Person und Werk Jesu Christi in hier und 
heute menschlicher Geschichte vergegenwärtigt. Von diesem dritten Aspekt des 
priesterlichen Dienstes in der Verwaltung der Geheimnisse Gottes haben wir 
jetzt noch ausführlich zu sprechen. Ihm kommt m. E. die Schlüsselstellung in der 
gegenwärtigen Diskussion zu. 

III. Der Priester als Mittler des Geistes 

Vermutlich werden viele erwartet haben, daß an dieser dritten Stelle nach 
Gott und nach Jesus Christus von der Kirche die Rede ist. Doch es wäre 
eine komische und neuartige Trinitätslehre, wollte man sagen: Gott - 
Christus - Kirche. Das wäre eher neuplatonische Äonenspekulation als 
genuin christlich-trinitarisches Bekenntnis. Im Apostolischen Glaubensbe- 
kenntnis steht die Kirche zwar an dritter Stelle, sie ist dabei aber dem 
Bekenntnis zum Heiligen Geist untergeordnet. Die Kirche ist nur der Ort, 
der Raum, das sakramentale Zeichen, durch das Jesus Christus im Heiligen 
Geist bleibend in der Geschichte und in der Welt gegenwärtig ist. Die 
Kirche ist also nicht nur eine Organisation, nicht ein System, kein religiö- 
ser Service und kein Dienstleistungsbetrieb für soziale Angelegenheiten, 
kein bloßer Verwaltungsapparat und keine reine Behörde. Sie ist biblisch 
gesprochen: der Bau Gottes im Heiligen Geist, dogmatisch gesprochen: das 
Sakrament des Geistes. Diese Bestimmung der Kirche als Sakrament des 
Geistes ist für das Verständnis des priesterlichen Dienstes von grundlegen- 
der Bedeutung. Sie besagt, daß der Dienst des Priesters als Dienst in der 
Kirche und für die Kirche ein geistlicher Dienst ist. Wir wollen diese geist- 
liche Dimension des priesterlichen Amtes wiederum unter drei Gesichts- 
punkten betrachten. 

Der Priester - ein geistlicher Mensch 

Aus der geistlichen Dimension des priesterlichen Amtes folgt erstens: Der 
Priester muß ein geistlicher Mensch sein. Bei der Priesterweihe wird ihm 
unter Gebet und Handauflegung der Heilige Geist in besonderer Weise 
für seinen Dienst gegeben. •Geistliche" nannte man die Priester lange 
Zeit. Doch was ist das, ein geistlicher Mensch? Nicht einfach ein innerlicher 



Walter Kasper 208 

Mensch! Denn in der Bibel geht es nicht um die platonische Unterscheidung 
von innen und außen, von Leib und Seele. Die Grenzlinie verläuft nach 
der Bibel nicht zwischen innen und außen, sondern zwischen Gott und 
Mensch, Schöpfer und Geschöpf. Ein geistlicher Mensch ist also, der nicht 
auf das Sichtbare, Machbare, Planbare als der einzigen Realität schaut, 
sondern dem unverfügbaren Wirken des Geistes Gottes Raum schafft, 
der aus dem Unverfügbaren des Geistes Gottes lebt. Solches Leben aus 
dem Geist bedeutet konkret Leben aus Glaube, Hoffnung und Liebe, Leben 
aus dem Vertrauen in die Macht des Gebetes, in die Kraft des Wortes 
Gottes, in die Kraft, die aus der Feier der Sakramente kommt, und nicht 
zuletzt Leben aus dem Glauben an die Bedeutung des Opfers, des Ver- 
zichts, des Leidens. 

Geistliches Leben aus der Hoffnung des Glaubens, der in der Liebe 
wirksam wird, äußert sich in erster Linie im Leben nach den Räten des 
Evangeliums. Der Verzicht auf die Geborgenheit in Ehe und Familie, auf 
Absicherung des Lebens durch äußere Güter und auf äußeres Ansehen und 
äußere Macht sind zeichenhafter Ausdruck dafür, daß ein Mensch sich ganz 
auf die Wirklichkeit des Geistes Gottes verläßt und aus Glaube, Hoffnung 
und Liebe lebt. Das Leben aus den Räten des Evangeliums ist deshalb ein 
Zeichen christlicher Freiheit für Gott und für den Dienst an den Menschen. 
Ein solches geistliches Leben ist dem priesterlichen Dienst in hohem Maße 
angemessen, und die Zukunft des katholischen Priestertum wird entschei- 
dend davon abhängen, ob es gelingt, wieder mehr Verständnis für diese 
geistliche Lebensform zu wecken. Nicht falsch verstandene Liberalisierung, 
sondern radikales Ernstnehmen des Evangeliums ist der Weg, der in die 
Zukunft führt. 

Allein in diesem größeren Zusammenhang der geistlichen Lebensform kann 
man das Zölibatsproblem, sachgemäß diskutieren. Stellt man es in diesen Zu- 
sammenhang hinein, dann ist dreierlei zu sagen. Erstens: Die freiwillige Ehe- 
losigkeit um einer großen Sache willen, der man sein ganzes Dasein weiht, ist eine 
echte menschliche Möglichkeit und bedeutet nicht von vornherein eine manichä- 
ische Abwertung von Sexualität und Ehe. Die Ehelosigkeit um des Reiches Gottes 
willen ruht auf diesem natürlichen Fundament, auch wenn sie ganz neue Motive 
hinzufügt. Zweitens: Die freiwillige Ehelosigkeit um des Reiches Gottes willen 
ist eine dem priesterlichen Dienst in hohem Maße angemessene Lebensform. Sie 
bringt die Ungeborgenheit dessen, der sich dem Dienst am Evangelium ver- 
schreibt, sowie seine Verfügbarkeit, d. h. Freiheit für Jesus Christus und für die 
Gemeinde zum Ausdruck. Sie entspricht der Existenzform Jesu selbst, besonders 
seiner Kreuzeshingabe, die durch den Dienst des Priesters in der Eucharistie ver- 
gegenwärtigt wird. Drittens: Die Ehelosigkeit ist nicht der einzig mögliche Aus- 
druck der zum priesterlichen Dienst gehörigen geistlichen Lebensform. Sie stellt 
ein vom priesterlichen Dienst unterschiedenes, eigenständiges Charisma dar, 
dessen notwendige und unabdingbare Zusammengehörigkeit mit dem priester- 



Sein und Sendung des Priesters 209 

liehen Dienst theologisch nicht zu beweisen ist. Die Pastoralbriefe des Neuen 
Testaments gehen zweifellos von verheirateten Gemeindeieitern aus. 

Es ist deshalb nicht erlaubt, um eines zweifellos hohen, aber keineswegs höch- 
sten Gutes willen, höchste Güter, das Heil der Gemeinden und das Heil der 
Priester, aufs Spiel zu setzen. Damit ist keinem Abbau das Wort geredet. Aber 
zum Vertrauen auf den Geist gehört auch das Offensein gegenüber den Führun- 
gen des Geistes, die sich in den konkreten Realitäten der Kirche andeuten. Wir 
sollten deshalb auf die Vielfalt der Räte des Evangeliums, auf die vielfältigen 
Möglichkeiten eines geistlichen Lebens, wie auf die innere Zusammengehörigkeit 
der verschiedenen Räte des Evangeliums achten. Die Ehelosigkeit kann nämlich 
nur dann menschlich erfüllt und christlich glaubwürdig gelebt werden, wenn sie 
im Zusammenhang einer geistlichen Lebensform überhaupt steht. 

Das bedeutet konkret: Die ehelose Lebensform um des Evangeliums 
willen verlangt nach geistlichen Gemeinschaften. Der Gemeinschaft unter 
den Priestern und den verschiedenen Formen der Priestergemeinschaften 
kommt deshalb gerade heute große Bedeutung zu. Die Suche danach ist 
heute gerade unter jungen Menschen groß. Sie hungern vielfach nach 
glaubwürdigen Formen evangeliumsgemäßen geistlichen Lebens, die eine 
Alternative darstellen zu der von vielen immer mehr als leer und hohl 
empfundenen spätbürgerlichen Zivilisation. Auf diesem aktuellen Hinter- 
grund müßte die Diskussion um die geistliche Lebensform des Priesters 
nochmals neu geführt werden. 

Ich möchte die Überlegungen zu diesem Punkt schließen mit einem Wort 
von H. U. v. Balthasar: •Es kann sein, daß in einer künftigen Kirche die 
ehelosen Priester in der Minderzahl sein werden. Es kann sein. Es kann 
aber auch sein, daß am Beispiel der Wenigen sich eine neue Evidenz von 
der Richtigkeit und Unentbehrlichkeit dieses Lebens in der Kirche ent- 
zündet. Es kann sein, daß wir durch eine Zeit von Hunger und Durst 
hindurch müssen, daß aber gerade dieses Entbehren neue Berufungen, 
oder besser gesagt, neue Großmut weckt, um den Berufungen, die nie feh- 
len, zu antworten.,, 

Der Priester - ein weltlicher Mensch 

Es muß noch von einem zweiten Aspekt der geistlichen Dimension des 
priesterlichen Dienstes die Rede sein. Als geistlicher Mensch muß der 
Priester nämlich zugleich ein weltlicher Mensch sein. Diese Aussage mag 
überraschen. Aber der Geist Gottes ist nach der Bibel weiter und größer 
als die Kirche; er läßt sich nicht innerhalb der Kirchenmauern einsperren, 
er weht, wo und wie er will; er ist überall, in der ganzen Schöpfung und 
in der gesamten Geschichte am Werk. Er läßt sich nach dem 8. Kapitel im 
Römerbrief im Seufzen und Harren der gesamten Kreatur vernehmen, 



Walter Kasper 210 

und er führt die ganze Geschichte der Menschheit dem kommenden Reich 
der Freiheit entgegen. Der Begriff •anonyme Christen" ist zwar untaug- 
lich, aber die damit gemeinte Sache ist unbestreitbar. Deshalb ist ein 
geistlicher Mensch gehalten, sich nicht einfach ins stille Kämmerchen zu- 
rückzuziehen, sondern auf die Zeichen der Zeit zu achten, auf die Fremd- 
prophetie der Welt zu hören, um so von den Fragen der Zeit her auch das 
Evangelium neu und tiefer zu verstehen und in die konkreten Situationen 
hineinsprechen zu können. 

Die Sendung des Priesters ist also nicht nur eine Sendung in der Kirche, son- 
dern eine Sendung in, mit und aus der Kirche heraus in die Welt hinein. Wir 
würden die Sendung des Priesters mißverstehen, würden wir meinen, es genüge, 
mit Müh und Not den Besitzstand zu halten. Wir müssen uns herausfordern las- 
sen von den Fragen der Jugendlichen und der sogenannten Abständigen. Aus 
demselben Grund ist der Einsatz für eine menschenwürdige Ordnung und für 
soziale Gerechtigkeit ein Teil der Sendung des Priesters. Roger Schutz hat die 
heute geforderte Form des Christseins unter das Stichwort gestellt: •Kampf und 
Kontemplation". Dies ist eine zeitgemäße Form der alten Mönchsregel •ora et 
labora". 

Es wurde einmal gesagt, ein Theologe müsse in der einen Hand die Bibel und 
in der anderen Hand die Zeitung halten, und sicher wäre der ein schlechter Pfar- 
rer, der keine Ahnung hätte von den Nöten der Menschen, von ihren Problemen, 
Sorgen und Ängsten, und der nicht im umfassenden Sinn des Wortes deren Leben 
teilen würde. Zu diesem (recht verstandenen) weltlich offenen Christsein gehört 
auch, daß man sich um menschliche Bildung und menschliche Kultur bis hinein 
in den eigenen Lebensstil bemüht. Ein geistliches Leben ist ohne geistiges Leben 
und geistige Bildung auf die Dauer kaum möglich. 

Die Kirchlichkeit des Priesters 

Schließlich noch ein dritter Aspekt der geistlichen Dimension des priester- 
lichen Dienstes. Wenn die Kirche der Ort und das Sakrament des Geistes 
ist, dann folgt aus dem geistlichen Charakter des Priesteramtes dessen 
Kirchlichkeit. Die Aussage, Kirche sei das Sakrament des Geistes, bedeutet 
ja, daß nicht das einzelne Ich, seine subjektiven Meinungen, Intentionen, 
Interessen und Bedürfnisse, sondern das größere Wir der gesamten kirch- 
lichen Glaubensgemeinschaft der Ort und das Werkzeug des Geistes ist. 
Der eine Geist Jesu Christi begründet die Gemeinschaft in dem einen 
Leib Jesu Christi, wo jedes Glied des anderen bedarf. Deshalb ist es für 
Paulus ein grundlegendes Zeichen für die Echtheit des Geistes und für die 
Unterscheidung der Geister, ob einer der Auferbauung der Einheit der 
Kirche dient, oder ob er im Streit oder gar im Dauerkonflikt mit der Kirche 
lebt. Vor allem vom priesterlichen Dienst gilt: •Zerreißt nicht das Band 
der Einheit". Der priesterliche Dienst ist nur in der Gemeinschaft mit dem 
gesamten Presbyterium unter der Leitung des Bischofs möglich. 



Sein und Sendung des Priesters 211 

Solche Solidarität in dem einen Geist hat nichts zu tun mit kritiklosem oder 
mit duckmäuserischem Konformismus. Kirchlichkeit äußert sich nicht nur im 
Nicken und Schlucken! Gerade wenn man die Kirche als Sakrament des Geistes 
bestimmt, gibt es auch einen legitimen Ort der Kritik in der Kirche. Denn wenn 
man die Kirche als Sakrament des Geistes bestimmt, dann sagt man damit auch, 
die Kirche sei nur Sakrament und nicht einfach mit ihrer Sache, mit dem Geist 
identisch. Es besteht also in der Kirche eine konstitutive Spannung zwischen ihrer 
sichtbaren institutionellen Gestalt und ihrer geistlichen Dimension. Die Kirche 
ist immer zugleich die Kirche der Heiligen und die Kirche der Sünder. Wäre es 
anders, gehörten wir, ihre Kritiker, gar nicht zu ihr. Weil es in der Kirche eine 
konstitutive Spannung zwischen ihrer sichtbaren Seite und ihrer geistlichen Di- 
mension gibt, ist die Kirche letztlich kein starres System, sondern ein Prozeß; sie 
ist pilgernde Kirche, Kirche, die unterwegs ist zu ihrer erst eschatologisch mögli- 
chen Vollendung. Weil die Kirche eine Kirche ist, die unterwegs ist, ist es nicht 
nur psychologisch, sondern auch theologisch unmöglich, sich total, das heißt un- 
eingeschränkt mit allem und jedem in der konkreten Kirche zu identifizieren. 
Gerade in der konkreten Bindung an die Kirche ist auch Kritik an der Kirche 
möglich, ja nötig. Diese Kritik nimmt die Kirche bei ihrem eigenen Anspruch 
beim Wort und stellt sie unter ihr eigenes Maß: den Geist Jesu Christi. Dies war 
die Weise, in der die großen Heiligen Kritik an der konkreten Kirche übten. 

Zu einem gesunden Mißtrauen gegenüber Institutionen, auch kirchlichen In- 
stitutionen, muß jedoch das Mißtrauen gegenüber der eigenen Subjektivität 
kommen. Objektivität läßt sich nicht anders erreichen als dadurch, daß man sich 
in einen größeren Gesprächszusammenhang einordnet. Diese Gliedschaft in der 
Kirche ist kein fixer Standpunkt, sondern ein Weg und ein Prozeß, in dem es 
Wachstums- und Reifephasen, aber auch Wachstums- und Reifeprobleme gibt. 
Kirchlich ist einer solange, als er sich ehrlich in das größere Ganze der Kirche hin- 
einstellt und dem größeren Ganzen der Kirche gegenüber seinen eigenen Mei- 
nungen eine reale Chance einräumt, solange er also seine eigenen Überzeugungen 
nicht verabsolutiert, sondern ehrlich hört und den Gesprächsfaden mit der Kirche 
nicht selbstherrlich abreißen läßt. Kirchlichkeit ist also von ihrem inneren Wesen 
her ein spannungsvolles Phänomen. Nicht weil es Spannungen in der Kirche gibt, 
ist die Kirche heute in Gefahr; wenn es keine Spannungen gäbe, wäre die Kirche 
tot, denn alles Leben bewegt sich in Spannungen (J. A. Möhler). 

Versteht man die Kirche als ganze wie das eigene Sein des einzelnen 

in der Kirche als einen Weg und als einen Prozeß, dann ist sowohl eine 

Flucht nach vorne in eine utopische Idealkirche ausgeschlosssen, wie eine 

Flucht zurück ins vermeintliche Eldorado der heilen Tradition. Der Geist 

wirkt zu jeder Zeit in der Kirche, auch in der Kirche der Gegenwart mit 

allen ihren Problemen und Konflikten. Die kirchliche Tradition, an die es 

sich zu halten gilt, ist deshalb ein lebendiger Prozeß, der nicht an einem 

Punkt endet - weder bei Pius X. oder bei Pius XII., wie die einen meinen, 

noch beim Neuen Testament oder beim Eintritt in die sogenannte kon- 

stantinische Ära, wie die anderen sagen. Beiden, den extremen Konser- 

vativen wie den extremen Progressiven mangelt es an einem authentischen 

Verständnis von Kirche und kirchlicher Tradition, die gerade von den 



Walter Kasper 212 

Tübinger Theologen, von Drey, Möhler, Hirscher, Kuhn als lebendige 
Tradition verstanden wurde. Es gilt sich also an die konkrete gegenwär- 
tige Kirche mit all ihren ungelösten Problemen und unausgestandenen 
Konflikten zu halten. Dieser konkreten Kirche gilt unser priesterlicher 
Dienst. Dieser konkreten Kirche ist die Zukunft verheißen. 

Schluß: Ausblick der Hoffnung 

Das führt mich zum Schluß zu einem Ausblick der Hoffnung. Dabei sollen 
die Probleme und die krisenhaften Erscheinungen, von denen eingangs 
die Rede war, jetzt zum Schluß nicht einfach wegdisputiert werden. Doch 
Hoffnung ist etwas anderes als billiger Optimismus. Die Hoffnung hält 
den Problemen und Belastungen stand. Es ist im Verlauf der Ausfüh- 
rungen hoffentlich deutlich geworden, daß es dazu auch heute Grund 
gibt, weil neben den unbestreitbaren Zeichen der Krise viele und viel- 
fältige Zeichen der Hoffnung stehen: Die neu erwachte Sinn- und Gottes- 
frage, die intensive Rückbesinnung auf Jesus Christus, die verschiedenen 
geistlichen Neuaufbrüche. Die oft einseitig horizontale soziologische und 
politische Perspektive der letzten zehn Jahre scheint gegenwärtig schon 
wieder abgelöst zu werden. Es mehren sich die Anzeichen, daß wir uns 
schon bald nicht mehr über zu wenig religiöses Interesse werden beklagen 
können; das Problem wird dann sein, ob die Kirchen in der Lage sind, 
die erwachten religiösen Fragen glaubwürdig und überzeugend zu beant- 
worten und den religiösen Aufbruch kirchlich fruchtbar zu machen. An 
dieser Aufgabe wird sich das kirchliche Amt in nächster Zukunft vor allem 
zu bewähren haben. 

Es wäre jedoch grundverkehrt zu meinen, dies könne allein durch ein 
starres Festhalten an alten Positionen geschehen oder wir könnten hinter 
die Umbrüche der letzten zehn Jahre einfach zurück. Aktion und Kon- 
templation werden zusammengehören. Die neue pastorale Aufgabe for- 
dert deshalb intellektuelle und spirituelle Wachheit, Mut, sich auf neue 
und ungewohnte Fragen einzulassen, pastoralen Spürsinn und pastorale 
Phantasie, vor allem aber, daß die Fragen des Inhalts und der Sache des 
Evangeliums wieder den Vorrang erhalten vor den Methoden-, Satzungs- 
und Organisationsfragen. Wenn dies alles mit Gottes Hilfe gelingt, dann 
könnte es sein, daß das Zeugnis der wenigen Priester wieder viele davon 
überzeugen könnte, daß der Beruf des Priesters Zukunft hat, daß es sich 
lohnt, eben weil er den Einsatz des ganzen Mannes fordert. 

Das eine Geheimnis Gottes in Jesus Christus ist auch heute durch den 
Geist in der Kirche machtvolle Gegenwart für die Menschen in der Welt. 
Wir dürfen dankbar dafür sein, daß wir als seine Diener und Verwalter 
berufen sind. 




