
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Zur Christlichkeit des •Initiatischen Weges" 

Antwort an Graf Dürckheim 

Auf meine beiden Beiträge zum Meditationsbuch Graf Dürckheims: •meditieren - 
wozu und wie. Die Wende zum Initiatischen" (21977) in dieser Zeitschrift1 hat 
Graf Dürckheim eine Erwiderung geschrieben2. Darin sucht er die an ihn und 
seine Darlegungen gerichteten Fragen zu beantworten, Unterscheidungen anzu- 
bringen und dort, wo er sich nicht verstanden glaubt (das ist oft der Fall), seinen 
•initiatischen Weg" genauer zu erläutern. Weil es in diesem Gespräch letzten 
Endes um den •initiatischen Weg" als eine christliche Möglichkeit geht3, die also 
die christliche Botschaft zu integrieren und sie sogar in ihrer Wesenstiefe zu er- 
schließen vorgibt, darum dürfen wir uns in unserer Antwort auf Dürckheims Er- 
widerung auf diesen Punkt beschränken; er selbst hat in seinem Gesprächsbeitrag 
vom Dezember letzten Jahres in •Geist und Leben" schon darauf abgestellt. 

Schwierigkeiten einer Verständigung 

Einem fruchtbaren, weiterführenden Gespräch in dieser Frage stellt sich eine 
ganze Reihe von objektiv vorgegebenen Schwierigkeiten entgegen. Eine der 
größten ist das jeweilige Sprachspiel, das heißt konkret der sehr verschiedene Be- 
deutungsgehalt der Begriffswelt hüben und drüben; verwirrend kann sich das 
vor allem in grundlegenden Begriffen auswirken. Graf Dürckheim kommt durch 
seine jahrelangen, lebensmäßigen Kontakte mit den fernöstlichen Religionen, 
insbesondere mit dem japanischen Buddhismus, und durch die hier gemachten 
Erfahrungen aus der Welt und dem Gesichtskreis des Initiatischen. Auch wenn 
er diese Erfahrungen nicht nur westlichem Denken und Empfinden anzupassen, 
sondern für das Christentum durchlässig zu machen sucht, bleiben doch die ini- 
tiatischen Grundaxiome der Welt des Ostens hinsichtlich der Geheimnisse, die 
hinter dem menschlichen Dasein und hinter der wahrgenommenen Welt im gan- 
zen vorgestellt werden, weithin erhalten. Welches sind diese Axiome? 1. Die 
weltbedingte und weltverhaftete Existenz des Menschen ist für sich gesehen nur 
eine Oberflächenexistenz; sie muß darum auf ihr größeres Geheimnis hin geöff- 

1 •Die Wende zum Initiatisdien. Meditation als Heilslehre" (I. Darstellung; II. Kritische 
Bemerkungen), 49 (1976) 461-468; 50 (1977) 59-68. 
2 Karlfried Graf Dürckheim: •Vom initiatischen Weg. Im Gespräch mit P. Friedrich 
Wulf", 50 (1977) 458-467. - Die in Klammern gesetzten Zahlen beziehen sich immer auf 
diesen Artikel. 
3 Prinzipiell steht dieser Weg nach D. allen Menschen offen; er ist nicht an eine bestimmte 
Religion und im tiefsten überhaupt nicht an Religion gebunden, wenn darunter dogmati- 
sche Inhalte, besondere Riten und Kulthandlungen verstanden werden. 



Im Spiegel der Zeit 227 

net werden. 2. Diese Öffnung gelingt nur im Sich-Einlassen des Menschen auf seine 
Tiefe, in einer radikalen Entleerung von allem sinnenhaft oder geistig Gegen- 
ständlichen, im Warten auf und in der Bereitschaft für das sich zeigende über- 
weltliche Sein und Leben. 3. Durch die Erfahrung dieses Oberweltlichen und die 
damit verbundene Wandlung des Menschen werden die Bewußtseinsschranken 
zwischen dem All-Einen, dem Göttlichen aufgehoben, ohne daß der einzelne 
aufhörte, er selber zu sein; kommt er doch gerade in der Erfahrung der Identi- 
tät mit dem Göttlichen zur höchsten Selbstverwirklichung. - Sowohl die initiati- 
schen Lehren wie auch die Initiationsriten waren und sind in den verschiedenen 
Kulturkreisen verschieden. Aber es gibt doch Axiome, die überall wiederkehren. 
Das zeigt eine neuere Arbeit von Julius Evola, auf die Dürckheim selbst in sei- 
nem anfangs genannten Meditationsbuch (Anm. 1) aufmerksam macht4. Dort be- 
gegnet man auch an vielen Stellen dem begrifflichen Instrumentarium, dessen 
sich D. bedient. Da dieses Instrumentarium im Umkreis eines initiatisch-gnosti- 
schen Denkens immer wieder auch Lehren impliziert, die kaum mit dem Christen- 
tum vereinbar sind oder ihm sogar entgegenstehen, ist unsere Frage, ob es D. ge- 
lungen ist, seine östlichen Erfahrungen und Techniken in die christliche Botschaft 
so zu integrieren, daß diese unverkürzt erhalten bleibt, legitim und notwendig. 

Das Verhältnis von •Glaube" und •Erfahrung" 

Das Entscheidende in der Frage nach der möglichen Christlichkeit des •initiati- 
schen Weges" Graf Dürckheims scheint mir in der Bestimmung des Verhältnisses 
von •Glaube" und •Erfahrung" zu liegen. Nach D. •stehen Glaube und Erfah- 
rung seit jeher in einem gewissen Widerspruch zueinander" (459). Zwar scheint 
D. von der strengen initiatischen Überlieferung, nach der, laut Evola, •naiver 
Glaube und Gnosis . . . Dogmenniveau einerseits und metaphysischer Bereich 
andererseits ... gegensätzliche Begriffe" sind5, etwas abzurücken. Denn er unter- 
scheidet zwischen dem Durchschnittsglauben der meisten Christen, der auch nach 
ihm •blinder" Glaube ist (Dogmenglaube ohne Erfahrung) und einem •lebendi- 
gen", •echten" Glauben, der •von Erfahrungen genährt" wird (459). Aber das 
Primäre und Entscheidende ist doch auch für ihn die •Erfahrung", die •Seinser- 
fahrung", die initiatischen Rang hat und eine höhere Seinsqualität verleiht. Von 
daher kann er sagen, daß •lebendiger Glaube in einer besonderen Erfahrung 
des Uberweltlichen gründet" (459). Aber damit werden •Glaube" als Glaube an 
die Inhalte der christlichen Religion (der christlichen Botschaft), die Dürckheim 
sehr schnell mit der •Theologie" oder noch lieber mit dem •in sich geschlossenen 
System der christlichen Theologie" zusammenbringt, und •Erfahrung" (nach ihm 

4 In: Antaios (Klett Verlag Stuttgart), Bd. VI (1965), 184-208. 
5 A. a. 0. 190. Für Evola trifft der hier angezeigte Gegensatz für die aus dem Semitischen 
kommenden Religionen, auch und insbesondere für das Christentum, in exemplarischer 
Weise zu (ebd.). - Zum Verständnis dieser Gegensatzpaare aus der Sicht des Initiatischen: 
Die Seinserfahrung im Sinn höherer, gnostisdier Erkenntnis bedeutet immer zugleich eine 
Zustandsändening, den Übergang von einer Seinsweise zur anderen, ist ein ontologischer, 
metaphysischer Vorgang (vgl. Evola, 187). 



Im Spiegel der Zeit 228 

die unmittelbare, unvermittelte •Gotteserfahrung" = Seinserfahrung im Grunde) 
immer noch als zwei Vollzüge betrachtet, die erst aufgrund der Ausstrah- 
lungskraft der Erfahrung in einen inneren Bezug zueinander gebracht werden. 
Den Gewinn von dieser Zuordnung hat nach D. zweifelsohne der •Glaube", des- 
sen Inhalte nun verinnerlicht werden können, nicht aber die Erfahrung, die 
dessen nicht bedarf, weil sie sich in sich selbst bezeugt und nicht mehr weiter hin- 
terfragt werden kann. Dem können wir aber nicht mehr folgen, insofern hier - 
wie sehr oft bei v. D. - eine Alternative konstruiert wird, die jedenfalls dem 
katholischen Glaubensverständnis nicht entspricht. 

Glaube und Offenbarung 

Glaube im christlichen Sinn heißt an Gott glauben, dem Gott glauben, auf Gott 
bauen und sich ihm in hoffendem Vertrauen und einem sich verfügen-lassenden 
Gehorsam anheimgeben. Glaube ist also um einiges mehr als ein •Fürwahrhalten 
dessen, was die Kirche (als Hüterin und Auslegerin der Glaubensinhalte) lehrt" 
(466), wiewohl durchaus zugestanden werden muß, daß seit dem Konzil von 
Trient im Katholischen (als Gegenwehr gegen den einseitigen Vertrauensglauben 
der Reformationskirchen) der Glaube zu sehr als ein Verstandesakt gesehen 
wurde. Offenbarung hinwiederum ist die freie, gnadenhaft geschenkte Kundgabe 
Gottes seiner selbst an den Menschen und seiner Nähe zu ihnen, so daß Er unver- 
wechselbar als der Absolute und Unbedingte erkannt (erfahren) werden kann, 
und zugleich die Selbstauslegung Gottes, seines Wesens, Denkens und Handelns, 
seines Gerichts und seiner Verheißungen, in der Geschichte, wobei als Offenba- 
rungsgeschichte im heilstheologischen Sinn die Geschichte des besonderen Gottes- 
bundes von Abraham bis Christus gilt; Christus ist das Ende und die Vollendung 
dieser in der Geschichte, d. h. also ereignishaft geschehenen Selbstauslegung 
Gottes. 

Glaube und Offenbarung gehören untrennbar zusammen; sie sind wesentlich 
einander zugeordnet. Das bedeutet im Hinblick auf v. Dürckheims initiatischen 
Weg, daß einerseits der •Glaube" (und zwar schon der Glaube in sich, wenn er 
christlicher Glaube sein will) nicht ohne •Erfahrung" sein darf - die Glaubens- 
erfahrung gehört heute mehr denn je zu den Kernstücken christlicher Verkündi- 
gung und Spiritualität - und daß anderseits die •Erfahrung", die Gotteser- 
fahrung des Glaubenden, nicht von ihrem •geschichtlichen Ursprung", den Gott 
selbst gesetzt hat und der im durchhaltenden Christusgeheimnis der Kirche (sicht- 
bar und greifbar im Kult, in den Sakramenten und in der Versammlung, der 
Gemeinschaft der Glaubenden) jeder Zeit und jeder geschichtlichen Epoche 
wirksam gegenwärtig bleibt, losgelöst werden darf. 

Mißt man an diesem entscheidenden Kriterium des Offenbarungsglaubens ein- 
mal die Art und Weise, wie v. Dürckheim im Licht der initiatischen Erfahrung, 
Erleuchtung und Verwandlung die christliche Botschaft und ihre Mysterien inter- 
pretiert - wir beziehen uns hier vor allem auf seine Erwiderung vom Dezember 
letzten Jahres in •Geist und Leben" -, dann kann man nur zu dem Urteil kom- 
men, daß diese in gefährlicher Weise umgedeutet, ja - aufs Ganze gesehen - in 



Im Spiegel der Zeit 229 

ihrer Substanz ausgehöhlt zu werden drohen6. Einige Beispiele dafür: Graf 
Dürckheim spricht in seinem Beitrag öfter von Christus. Wer ist er? Derjenige, 
der •als Erster Gott als seiner geschichtlichen Person innewohnend erfuhr und 
sichtbar werden ließ. (Darum kann sich Christus auch Gottes Sohn nennen.) In 
Christus schlägt das göttliche Sein erstmalig und in einzigartiger Weise die Augen 
des personalen Bewußtseins auf. In diesem Ereignis mündet eine lange Geschichte 
des Menschwerdens, und von ihm geht die neue Geschichte des Menschen aus" 
(467). Deutlicher ist offenbar nicht auszudrücken, was für den durch Seinsfühlung 
und -erfahrung verwandelten Eingeweihten sich über Gott aussagen läßt (kommt 
das göttliche Sein im initiatisch geweckten Menschen zu sich selbst?) und wer für 
ihn Christus ist (derjenige, in dem die lange Geschichte des Menschwerdens ihren 
einzigartigen Höhepunkt erreicht; ist das nur ein geschichtlicher Prozeß?), ein 
•primus inter pares" (der Erste unter Gleichen), wie v. Balthasar mit Recht die 
Aussage v. Dürckheims interpretiert7. Von daher ist auch die •Nachfolge Christi" 
zu verstehen, von der immer wieder gesprochen wird (462, 466, 467): •Was in 
Christus zum ersten Mal, in einer •weltgeschichtlichen Wende" (warum eigent- 
lich?), geschehen ist-daß einer nämlich aus der initiatischen Erfahrung heraus zur 
vollen Persönlichkeit erwachte und Gott bezeugte -, sollen und können auch wir 
ihm nachtun. Die Mühen (das Kreuz) dieser Nachfolge sind darin zu sehen, daß 
der Christ •die drei Grundnöte des Menschen: des Todes, des Absurden und der 
totalen Einsamkeit" wie Christus annimmt. Wer dies nicht tut, weil er •den 
Sprung in sein Wesen (nicht) wagt", wer sich nicht von seinem Welt-Ich Schritt 
für Schritt löst, wer sich nicht initiatisch übt, der wird schuldig (die einzige Weise 
der •Schuld", die v. Dürckheim kennt). •Erlösung" heißt in diesem Zusammen- 
hang Erweckung zum Bewußtwerden des Wesens-Ich oder Befreiung vom Welt- 
Ich zum personalen Selbst8. 

Graf D. würde gegen solche und ähnliche Infragestellungen der •Christlich- 
keit" seines initiatischen Weges sagen, sie alle seien theoretischer oder genauer: 
theologischer Natur. Religion als Dogma aber berühre seine Aussagen nicht, weil 
er aus einer Erfahrung spreche, die unabhängig von aller Theorie in sich stehe 
und als solche ihren eigenen Offenbarungscharakter habe. Nun haben wir zwar 
schon gesagt, daß der christliche Glaube die Loslösung einer existentiellen Be- 
troffenheit durch eine numinose Erfahrung von einer göttlichen Offenbarung 
geschichtlich-ereignishaften Charakters nicht gestattet. Um aber noch einsichtiger 
zu machen, daß und warum ein initiatisches und ein christliches Denken nicht so 
ohne weiteres miteinander vereinbar sind, soll auf einen Kronzeugen Dürckheims 
6 Vgl. dazu den Aufsatz von Hans Urs von Balthasar •Katholische Meditation", in: Geist 
und Leben 51 (1978) 29-34, wo aus souveräner Kenntnis der christlichen spirituellen 
Überlieferung und in gedrängter Kürze Wesentliches zu den hier anstehenden Fragen 
gesagt wird. 
7 Ebd. 23. 
8 Vgl. dazu Evola (a. a. 0. 190 f), der auf diesen Unterschied aufmerksam macht und der 
begründet, warum in der initiatischen Welt an die Stelle des •Erlösungsgedankens" der 
•Erweckungsgedanke" getreten sei; bisweilen, so sagt er, werde sowohl im •Initiatischen" 
wie im •Religiösen" der gleiche Ausdruck •Erlösung" gebraucht, aber in grundverschiede- 
ner Bedeutung, was sich im Gebrauch sehr störend bemerkbar machen könne. 



Im Spiegel der Zeit 230 

für die Christlichkeit seines initiatischen Weges und der auf ihm gemachten Er- 
fahrung bzw. der auf ihm erlebten Verwandlung eingegangen werden. Es ist 
Meister Eckhart. Vielleicht führt er uns im Gespräch ein Stück weiter. 

Meister Eckhart ein Zeuge für die Christlichkeit des •initiatischen Weges"? 

Eckhartsche Mystik ist für Graf Dürckheim Seinserfahrung im initiatischen Sinn, 
einzigartig in der mystischen Tradition des (katholischen) Christentums9. Er 
nennt Eckhart darum den •Großmeister und Lehrer des Durchbruches (zum We- 
sen)"10. Vom unmittelbaren Wortlaut der Aussagen Eckharts her scheint das 
durchaus verständlich. Spricht nicht auch der deutsche Mystiker von der Anwesen- 
heit des göttlichen Seins im Menschen und in allen Dingen, von der Gleichheit, 
ja Einheit zwischen Gott und Mensch? Kann nach ihm nicht jeder andere auch 
sagen, was Christus von sich gesagt hat, daß er (in seinem Seelengrund) Gottes 
Sohn sei und ihm alles gehöre, was Gott sein eigen nenne? Ist nicht auch das 
Grundgeheimnis seiner Lehre vom Menschen die immanente Transzendenz?11 

Kennt er überhaupt ein anderes Thema als das der Gottesgeburt in der Seele, in 
ewiger und immer neuer, je heutiger Zeugung, in alle Kreaturen umfassender 
und doch je einmaliger, individueller Weise, so daß der Reichtum des unendlichen 
göttlichen Seins vom Menschen jeden Tag neu empfangen und nie ausgeschöpft 
werden kann? Ist die Forderung nach radikaler •Entbildung" des Menschen in 
Gott hinein, wie Eckhart sie ständig erhebt, das Entsagen der Vielfalt des •Dies" 
und •Das" zugunsten des Einen nicht das gleiche, wozu die •bild"- und •weise- 
lose" initiatische Meditation anleiten will? 

Eine Antwort darauf ist nicht so einfach. Selbst die Fachgelehrten klagen über 
die Schwerverständlichkeit von Eckharts dialektisch extrem formulierter und oft 
widersprüchlicher Redeweise12. Dies einmal vorausgesetzt, muß es dann aller- 
dings verwundern, wenn D., der sich sicher nicht zu den Fachgelehrten der 
Eckhart-Forschung zählt, kühn behauptet: •Von der Seinserfahrung her ist keine 
seiner verurteilten Thesen unverständlich, sondern einfach Spiegelung erfahrener 

9 Auch Evola scheint ihm darin beizupflichten, a. a. O. 191; schon in einer früheren Ver- 
öffentlichung [Erhebung wider die moderne Welt, Stuttgart-Berlin 1935, 112) hatte er so 
gesprochen. 
10 Im Vorwort zu E. Albrecht, Im ewigen Jetzt, Freiburg 21977, 5. 
11 •Transzendenz im Eckhartschen Sinn meint die sich selber transzendierende, im Reich- 
tum des Geschaffenen sich selber je neu bezeugende und als Quellgrund erwirkende Fülle 
des göttlichen Seins . . . Gegenüber dieser göttlichen Transzendenz auf das Geschöpf hin 
gibt es von Seiten des Geschöpfs nur die Wehrlosigkeit der Identifikation, der Gleichheit, 
der Einheit" (A. Haas, Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts, in Frei- 
burger Ztschr. f. Philosophie u. Theologie, 25 [1978], Heft 1-2, S. 58). 
12 Vgl. Jos. Koch (t), der Herausgeber der lat. Werke Eckharts der Deutschen Forschungs- 
gemeinschaft, in: Die Kirche in der Zeitenwende, 3 (1938) 277. Ähnlich Jos. Quint, der 
Herausgeber der deutschen Werke der Forschungsgemeinschaft, in: Meister Eckhart. Deut- 
sche Predigten und Traktate. München 1955, 22. - Zur Eckhart-Forschung dieses Jahr- 
hunderts siehe Toni Schaller, Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende 
bis zur Gegenwart, in: Freiburger Ztschr. für Philosophie und Theologie 15 [1968] 262- 
316; 403-426; 16 [1969] 22-37). 



Im Spiegel der Zeit 231 

Wahrheit" (464, Unterstreichung von mir). Dem würde so wohl keiner der Fach- 
leute zustimmen. Gewiß, von einem Pantheismus Eckharts spricht heute keiner 
von ihnen mehr. Wohl aber hat der Fortgang der Forschung immer deutlicher 
gemacht, wie sehr Eckhart im Bann der (christlichen wie nicht-christlichen) neu- 
platonischen Überlieferung stand, deren Kerngedanke die Emanation der krea- 
türlichen Vielfalt aus dem Ureinen ist und die Rückkehr der Vielfalt in das 
Übereine. Das hat zur Folge, daß in manchen Sätzen Eckharts nicht klar genug 
die Gottesgeburt im Herzen des Menschen als freie Tat des schenkenden und 
begnadenden Gottes erscheint, die darum nicht einfach mit der ewigen Geburt des 
Sohnes aus dem Schoß des Vaters identifiziert werden darf, oder daß man den 
Eindruck gewinnen kann, als sei mit der Schöpfung der Welt notwendig schon 
die Neuschöpfung durch und in Christus gegeben13. Aber unabhängig davon 
wird man wohl sagen müssen, daß es im Werk Eckharts zunächst um eine speku- 
lative Darlegung des gnadenhaften Geheimnisses von Gott und Mensch (anhand 
von Schrifttexten und im Licht einer platonisierenden Seinslehre) geht, aus der 
dann die spirituell-asketischen Folgerungen gezogen werden, und nicht in glei- 
chem Maße um mystische Erfahrung, die ihren Ausdruck suchte in einem neupla- 
tonischen Sprachspiel. Auf keinen Fall sieht darum die Forschung die erste und 
eigentliche Quelle der Eckhartschen Lehre und Spiritualität in einer mystischen 
Erfahrung, die unterhalb der christlichen Glaubensüberlieferung einen quasi 
eigenständigen, allen Religionen offenstehenden •Offenbarungs" -Charakter 
hätte. 

Ganz ohne Zweifel wollte Eckhart in der theologischen Überlieferung seines 
Ordens und der Kirche bleiben und ist auch nur so zu verstehen; das zeigen mehr 
als seine deutschen die lateinischen Schriften. Wie wenig sein Werk in die Nähe 
einer initiatisch-gnostischen Welt gebracht werden kann, nach der die Schranken 
zwischen dem menschlichen Ich und dem göttlichen Du aufgehoben werden müs- 
sen, in dem Sinn, daß die •Höchste Identität" eine •überpersönliche" Wirklich- 
keit ist, d. h., daß •das Unbedingte als Urgrund jenseits des persönlich gefaßten 
Gottes" liegt, •übergeordnet sowohl dem Sein wie dem Nicht-Sein und jeder spe- 
zifisch-religiösen Kategorie"14, soll an einem Beispiel aufgewiesen werden. 

Einer der Grundbegriffe mittelalterlichen scholastischen Denkens ist der der 
Seinsanalogie. Er wird auch bei Eckhart in aller Deutlichkeit angetroffen. Da- 
nach wird die Ungeschaffenheit des göttlichen Lebens vom Menschen nicht in 
gleicher Weise ausgesagt wie von Gott. Dieser hat das Sein von sich aus, un-be- 
dingt und un-begründet, dem Menschen wird es geschenkt, nicht ein für allemal, 
sondern in einem immerwährenden, dynamischen Geschehen; man kann das Ver- 
hältnis von Gott und Mensch, die gleich (vgl. Gen 1, 26) und eins (Joh 14, 23) 
sind im selben ungeschaffenen Leben, am prägnantesten beschreiben im Bild des 
ewigen Schenkens und Beschenktwerdens15. Daraus folgt aber zugleich ein we- 

13 DW 1,77; LW 4, 3. 
14 Evola, a. a. 0. 191. 
15 Vgl. Jos. Koch, Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Kleine Schriften, Erster Bd. 
Rom 1973, 368-397; 385: •Zusammenfassend können wir aber sagen, daß das Sein und 
alle mit ihm verbundenen Vollkommenheiten dem Geschöpf nicht nur imputiert werden 



Im Spiegel der Zeit 232 

sentlich anderes Verhältnis des Menschen zu Gott, als es v. Dürckheim in der 
initiatischen Seinserfahrung beschreibt, und zwar in zweifacher Hinsicht: Der 
sich solchermaßen Beschenkte schreibt sich selbst nichts und Gott alles zu; als 
geschaffenes Wesen ist er ein pures Nichts, als in Gott ungeschaffenes alles. Sein 
Blick ist darum einzig und allein auf Gott gerichtet; seiner selbst wird der Be- 
schenkte sich gar nicht eigens bewußt; eine reflexe Selbsterkenntnis kennt er nicht. 
Solche Haltung beschreibt Eckhart als •Demut". Gott ist von absolutem Vor- 
rang über alle individuelle Erfahrung hinweg"16. Wenn man damit das 1978 
(Aurum Verlag, Freiburg) neu aufgelegte Büchlein (erstes Erscheinen 1948) Graf 
Dürckheims: •Mächtigkeit, Rang und Stufe des Menschen" vergleicht, dann geht 
einem der Unterschied zwischen dem christlichen Menschenbild Eckharts und 
dem initiatischen Menschenbild v. Dürckheims erst ganz auf. Eckhart ist es um 
Gott zu tun, nicht um die Mächtigkeit des Menschen. Wohl stellt er dessen Würde 
und Hoheit emphatisch heraus, aber nicht um ihn ins Licht zu stellen, sondern 
einzig und allein Gott. Und noch ein Zweites: Bei aller Gleichheit und Einheit 
steht nach Eckhart der Mensch Gott auch gegenüber, und zwar von Person zu 
Person: Er verdankt sich Gott, wie der Sohn dem Vater, er sehnt sich nach seiner 
Liebe, er spricht mit ihm, betet zu ihm, wenn auch zutiefst im Schweigen. Gott ist 
es, •der allein von allen und in allen geliebt und gesucht wird ... er ist es, in dem 
alles Bittere, Gegensätzliche, Traurige und Nichtseiende süß ist"17, obwohl auch 
für den vollkommen Gott-Geeinten Schmerz und Leid und die Angst vor dem 
Tod bleiben18. 

Damit bin ich am Ende meiner Antwort auf Graf Dürckheims Erwiderung auf 
meine kritische Stellungnahme zu seinem •initiatischen Weg". Um es noch ein- 
mal zu wiederholen: Es ging mir hier weder um die therapeutische Arbeit Graf 
Dürckheims, der viele Menschen etwas zu verdanken haben, auch nicht um die 
Übung der Zen-Meditation (Za-Zen) als solche (d. h. soweit in sie nicht von vorn- 
herein eine initiatische Weltanschauung hineingelegt wird, was jeweils noch zu 
hinterfragen wäre), sondern allein um die Christlichkeit seines •initiatischen 
Weges", so wie er sie schildert (wobei nach meiner Erfahrung in der Praxis der 
initiatische Hintergrund meist gar nicht so konturiert zum Vorschein kommt). So 
hoffe ich denn, daß Graf Dürckheim sich in diesem Gespräch nicht gerade von 
•Inquisitoren" angegriffen fühlt19, auch wenn um der Klarheit und der Unter- 
scheidung willen die Hintergrundproblematik herausgestellt werden mußte20. 

Friedrich Wulf SJ 

(das würde nur ein Als-Ob sein), sondern gegeben werden, aber es ist ein fließendes, 
flüchtendes Sein, von dem man sagen kann, daß das Geschöpf es hat und immer neu 
empfängt, so daß das Geschöpf immer von Gott zehrt und doch immer nach ihm hungert". 
16 A. Haas, a. a. 0. 77, Text u. Anm. 73; vgl. Eckhart, Vom edlen Menschen, Ed. Quint, 
Deutsche Predigten und Traktate, a. a. 0. 147 f. 
17 Eckhart, LW 4, 54. 18 Vgl. A. Haas, a. a. O. 57, Anm. 3; 58. Anm.4. 
19 Im übrigen beurteilt man heute den Inquisitionsprozeß Eckharts wesentlich ruhiger und 
objektiver, als es früher meist geschah. 
20 Im nächsten Heft (4, 1978) von •Geist und Leben" wird ein Bericht von J. Sudbrack 
über neuere Meditationsliteratur zu Eckhart erscheinen. 




