IM SPIEGEL DER ZEIT

Zur Christlichkeit des ,Initiatischen Weges”
Antwort an Graf Diirckheim

Auf meine beiden Beitrage zum Meditationsbuch Graf Diirckheims: ,meditieren -
wozu und wie. Die Wende zum Initiatischen® (21977) in dieser Zeitschrift! hat
Graf Diirckheim eine Erwiderung geschrieben?. Darin sucht er die an ihn und
seine Darlegungen gerichteten Fragen zu beantworten, Unterscheidungen anzu-
bringen und dort, wo er sich nicht verstanden glaubt (das ist oft der Fall), seinen
initiatischen Weg* genauer zu erlautern. Weil es in diesem Gesprach letzten
Endes um den ,initiatischen Weg* als eine diristliche Moglichkeit geht3, die also
die christliche Botschaft zu integrieren und sie sogar in ihrer Wesenstiefe zu er-
schlieBen vorgibt, darum diirfen wir uns in unserer Antwort auf Diirckheims Er-
widerung auf diesen Punkt beschranken; er selbst hat in seinem Gesprachsbeitrag
vom Dezember letzten Jahres in ,Geist und Leben® schon darauf abgestellt.

Schwierigkeiten einer Verstindigung

Einem fruchtbaren, weiterfilhrenden Gesprach in dieser Frage stellt sich eine
ganze Reihe von objektiv vorgegebenen Schwierigkeiten entgegen. Eine der
groften ist das jeweilige Sprachspiel, das heifit konkret der sehr verschiedene Be-
deutungsgehalt der Begriffswelt hiiben und driiben; verwirrend kann sich das
vor allem in grundlegenden Begriffen auswirken. Graf Diirckheim kommt durch
seine jabrelangen, lebensmiafigen Kontakte mit den ferndstlichen Religionen,
insbesondere mit dem japanischen Buddhismus, und durch die hier gemachten
Erfahrungen aus der Welt und dem Gesichtskreis des Initiatischen. Auch wenn
er diese Erfahrungen nicht nur westlichem Denken und Empfinden anzupassen,
sondern fiir das Christentum durchlissig zu machen sucht, bleiben doch die ini-
tiatischen Grundaxiome der Welt des Ostens hinsichtlich der Geheimnisse, die
hinter dem menschlichen Dasein und binter der wahrgenommenen Welt im gan-
zen vorgestellt werden, weithin erhalten. Welches sind diese Axiome? 1. Die
weltbedingte und weltverhaftete Existenz des Menschen ist fiir sich gesehen nur
eine Oberllachenexistenz; sie mufl darum auf ihr gréferes Geheimnis hin geoff-

1 _Die Wende zum Initiatischen. Meditation als Heilslehre“ (1. Darstellung; 11. Kritische
Bemerkungen), 49 (1976) 461-468; 50 (1977) 59-68.

2 Karlfried Graf Diirckheim: ,Vom initiatischen Weg. Im Gesprich mit P. Friedrich
Waulf“, 50 (1977) 458-467. — Dic in Klammern gesetzten Zahlen bezichen sich immer auf
diesen Artikel.

3 Prinzipiell steht dieser Weg nach D. allen Menschen offen; er ist nicht an eine bestimmte
Religion und im tiefsten iiberhaupt nicht an Religion gebunden, wenn darunter dogmati-
sche Inhalte, besondere Riten und Kulthandlungen verstanden werden.



Im Spiegel der Zeit 227

net werden. 2. Diese Offnung gelingt nur im Sich-Einlassen des Menschen auf seine
Tiefe, in einer radikalen Entleerung von allem sinnenhaft oder geistig Gegen-
stindlichen, im Warten auf und in der Bereitschaft fir das sich zeigende iiber-
weltliche Sein und Leben. 8. Durch die Erfahrung dieses Uberweltlichen und die
damit verbundene Wandlung des Menschen werden die Bewufltseinsschranken
zwischen dem All-Einen, dem Géttlichen aufgeboben, obne dafl der einzelne
aufhorte, er selber zu sein; kommt er doch gerade in der Erfahrung der Identi-
tat mit dem Gottlichen zur hochsten Selbstverwirklichung. — Sowohl die initiati-
schen Lehren wie auch die Initiationsriten waren und sind in den verschiedenen
Kulturkreisen verschieden. Aber es gibt doch Axiome, die iiberall wiederkehren.
Das zeigt eine neuere Arbeit von Julins Evola, auf die Diirckheim selbst in sei-
nem anfangs genannten Meditationsbuch (Anm. 1) aufmerksam machtt. Dort be-
gegnet man auch an vielen Stellen dem begrifflichen Instrumentarium, dessen
sich D. bedient. Da dieses Instrumentarium im Umkreis eines initiatisch-gnosti-
schen Denkens immer wieder auch Lehren impliziert, die kaum mit dem Christen-
tum vereinbar sind oder ihm sogar entgegenstehen, ist unsere Frage, ob es D. ge-
lungen ist, seine éstlichen Erfahrungen und Techniken in die christliche Botschaft
so zu integrieren, dafl diese unverkiirzt erhalten bleibt, legitim und notwendig.

Das Verhaltnis von ,,Glaube® und ,Erfahrung®

Das Entscheidende in der Frage nach der méglichen Christlichkeit des ,initiati-
schen Weges® Graf Diirckheims scheint mir in der Bestimmung des Verhéltnisses
von ,Glanbe“ und ,Erfahrung® zu liegen. Nach D. ,stehen Glaube und Erfah-
rung seit jeher in einem gewissen Widerspruch zueinander® (459). Zwar scheint
D. von der strengen initiatischen Uberlieferung, nach der, laut Evola, ,naiver
Glanbe und Gnosis . . . Dogmenniveau einerseits und metaphysischer Bereich
andererseits . . . gegensitzliche Begriffe® sind5, etwas abzuriicken. Denn er unter-
scheidet zwischen dem Durchschnitisglanben der meisten Christen, der auch nach
ihm ,blinder* Glaube ist (Dogmenglaube ohne Erfahrung) und einem ,lebendi-
gen®, ,echten® Glanben, der ,von Erfahrungen gendhrt* wird (459). Aber das
Primire und Entscheidende ist doch auch fiir ihn die ,,Erfahrung®, die ,Seinser-
fahrung®, die initiatischen Rang hat und eine hohere Seinsqualitat verleiht. Von
daher kann er sagen, dafl ,lebendiger Glaube in einer besonderen Erfahrung
des Uberweltlichen griindet® (459). Aber damit werden ,Glaube® als Glanbe an
die Inhalte der christlichen Religion (der christlichen Botschaft), die Diirckheim
sehr schnell mit der ,Theologie“ oder noch lieber mit dem ,in sich geschlossenen
System der christlichen Theologie zusammenbringt, und ,Erfahrung* (nach ihm

4 In: Antaios (Klett Verlag Stuttgart), Bd. VI (1965), 184-208.

5 A. a. 0. 190. Fiir Evola trifft der hier angezeigte Gegensatz fiir die aus dem Semitischen
kommenden Religionen, auch und insbesondere fiir das Christentum, in exemplarischer
Weise zu (ebd.). — Zum Verstindnis dieser Gegensatzpaare aus der Sicht des Initiatischen:
Die Seinserfahrung im Sinn héherer, gnostischer Erkenntnis bedeutet immer zugleich eine
Zustandsinderung, den Ubergang von einer Seinsweise zur anderen, ist ein ontologischer,
metaphysischer Vorgang (vgl. Evola, 187).



Im Spiegel der Zeit ) 2238

die unmittelbare, unvermittelte ,Gotteserfahrung“ =Seinserfahrung im Grunde)
immer noch als zwei Vollziige betrachtet, die erst aufgrund der Ausstrah-
lungskraft der Erfahrung in einen inneren Bezug zueinander gebracht werden.
Den Gewinn von dieser Zuordnung hat nach D. zweifelsohne der ,Glaube, des-
sen Inhalte nun verinnerlicht werden kénnen, nicht aber die Erfahrung, die
dessen nicht bedarf, weil sie sich in sich selbst bezeugt und nicht mehr weiter hin-
terfragt werden kann. Dem kénnen wir aber nicht mehr folgen, insofern hier —
wie sehr oft bei v. D. — eine Alternative konstruiert wird, die jedenfalls dem
katholischen Glaubensverstindnis nicht entspricht.

Glaube und Offenbarung

Glaube im christlichen Sinn heifit an Gott glauben, dem Gott glanben, auf Gott
bauen und sich ihm in hoffendem Vertrauen und einem sich verfiigen-lassenden
Gehorsam anheimgeben. Glaube ist also um einiges mehr als ein , Fiirwahrhalten
dessen, was die Kirche (als Hiiterin und Auslegerin der Glaubensinhalte) lehrt®
(466), wiewohl durchaus zugestanden werden muf}, dafl seit dem Konzil von
Trient im Katholischen (als Gegenwehr gegen den einseitigen Vertrauensglauben
der Reformationskirchen) der Glaube zu sehr als ein Verstandesakt geschen
wurde. Offenbarung hinwiederum ist die freie, gnadenhaft geschenkte Kundgabe
Gottes seiner selbst an den Menschen und seiner Nahe zu ihnen, so dafl Er unver-
wechselbar als der Absolute und Unbedingte erkannt (erfahren) werden kann,
und zugleich die Selbstauslegung Gottes, seines Wesens, Denkens und Handelns,
seines Gerichts und seiner Verheiflungen, in der Gesdchichte, wobei als Offenba-
rungsgeschichte im heilstheologischen Sinn die Geschichte des besonderen Gottes-
bundes von Abraham bis Christus gilt; Christus ist das Ende und die Vollendung
dieser in der Geschichte, d. h. also ereignishaft geschehenen Selbstauslegung
Gottes.

Glaube und Offenbarung gehéren untrennbar zusammen; sie sind wesentlich
einander zugeordnet. Das bedeutet im Hinblick auf v. Diirckheims initiatischen
Weg, daf} cinerscits der ,Glaube® (und zwar schon der Glaube in sich, wenn er
christlicher Glaube sein will) nicht ohne ,Erfahrung® sein darf — die Glaubens-
erfahrung gehért heute mehr denn je zu den Kernstiicken christlicher Verkiindi-
gung und Spiritualitit — und daff anderseits die ,Erfahrung®, die Gotteser-
fahrung des Glaubenden, nicht von ihrem ,geschichtlichen Ursprung®, den Gott
selbst gesetzt hat und der im durchhaltenden Christusgeheimnis der Kirche (sicht-
bar und greifbar im Kult, in den Sakramenten und in der Versammlung, der
Gemeinschaft der Glaubenden) jeder Zeit und jeder geschichtlichen Epoche
wirksam gegenwirtig bleibt, losgelost werden darf.

Mif}t man an diesem entscheidenden Kriterium des Offenbarungsglaubens ein-
mal die Art und Weise, wie v. Diirckheim im Licht der initiatischen Erfahrung,
Erleuchtung und Verwandlung die christliche Botschaft und ihre Mysterien inter-
pretiert — wir beziehen uns hier vor allem auf seine Erwiderung vom Dezember
letzten Jahres in ,Geist und Leben“ —, dann kann man nur zu dem Urteil kom-
men, dafl diese in gefahrlicher Weise umgedeutet, ja — aufs Ganze gesehen — in



Im Spiegel der Zeit 229

ihrer Substanz ausgehdhlt zu werden drohen®. Einige Beispiele dafiir: Graf
Diirckheim spricht in seinem Beitrag 6fter von Christus. Wer ist er? Derjenige,
der ,als Erster Gott als seiner geschichtlichen Person innewohnend erfuhr und
sichtbar werden lief. (Darum kann sich Christus auch Gottes Sohn nennen.) In
Christus schldgt das gottliche Sein erstmalig und in einzigartiger Weise die Augen
des personalen Bewufitseins auf. In diesem Ereignis miindet eine lange Geschichte
des Menschwerdens, und von ihm geht die neue Geschichte des Menschen aus®
(467). Deutlicher ist offenbar nicht auszudriicken, was fiir den durch Seinsfithlung
und -erfahrung verwandelten Eingeweihten sich iiber Gott aussagen a8t (kommt
das géttliche Sein im initiatisch geweckten Menschen zu sich selbst?) und wer fiir
ihn Christus ist (derjenige, in dem die lange Geschichte des Menschwerdens ihren
einzigartigen Hohepunkt erreicht; ist das nur ein geschichtlicher Prozeff?), ein
»primus inter pares“ (der Erste unter Gleichen), wie v. Balthasar mit Redht die
Aussage v. Diirckheims interpretiert”. Von daher ist auch die , Nachfolge Christi®
zu verstehen, von der immer wieder gesprochen wird (462, 466, 467): ,Was in
Christus zum ersten Mal, in einer ,weltgeschichtlichen Wende“ (warum eigent-
lich?), geschehen ist—dafl einer ndmlich aus der initiatischen Erfahrung heraus zur
vollen Personlichkeit erwachte und Gott bezeugte —, sollen und kénnen auch wir
ihm nachtun. Die Mithen (das Kreuz) dieser Nachfolge sind darin zu sehen, daf}
der Christ ,die drei Grundnéte des Menschen: des Todes, des Absurden und der
totalen Einsamkeit® wie Christus annimmt. Wer dies nicht tut, weil er ,den
Sprung in sein Wesen (nicht) wagt®, wer sich nicht von seinem Welt-Ich Schritt
fir Schritt 16st, wer sich nicht initiatisch iibt, der wird schuldig (die einzige Weise
der ,Schuld“, die v. Diirckheim kennt). ,,Erldsung® heifit in diesem Zusammen-
hang Erweckung zum Bewufitwerden des Wesens-Ich oder Befreiung vom Welt-
Ich zum personalen Selbsts.

Graf D. wiirde gegen solche und dhnliche Infragestellungen der ,Christlich-
keit“ seines initiatischen Weges sagen, sie alle seien theoretischer oder genauer:
theologischer Natur. Religion als Dogma aber beriihre seine Aussagen nicht, weil
er aus einer Erfahrung spreche, die unabhingig von aller Theorie in sich stehe
und als solche ihren eigenen Offenbarungscharakter habe. Nun haben wir zwar
schon gesagt, dafl der christliche Glaube die Loslésung einer existentiellen Be-
troffenheit durch eine numinose Erfahrung von einer goéttlichen Offenbarung
geschichtlich-ereignishaften Charakters nicht gestattet. Um aber noch einsichtiger
zu machen, daf und warum ein initiatisches und ein christliches Denken nicht so
ohne weiteres miteinander vereinbar sind, soll auf einen Kronzeugen Diirdkheims

8 Vgl. dazu den Aufsatz von Hans Urs von Balthasar ., Katholische Meditation, in: Geist
und Leben 51 (1978) 29-84, wo aus souverdner Kenntnis der christlichen spirituellen
Uberlieferung und in gedriingter Kiirze Wesentliches zu den hier anstechenden Fragen
gesagt wird.

7 Ebd. 23.

8 Vgl. dazu Evola (a.a. 0. 1901}, der auf diesen Unterschied anfmerksam macht und der
begriindet, warum in der initiatischen Welt an die Stelle des ,Erlésungsgedankens® der
~Erweckungsgedanke® getreten sei; bisweilen, so sagt er, werde sowohl im ., Initiatischen®
wie im ,Religidsen der gleiche Ausdruck ,Erlésung“ gebraudht. aber in grundverschiede-
ner Bedeutung, was sich im Gebrauch sehr storend bemerkbar machen kénne.



Im Spiegel der Zeit 230

fiir die Christlichkeit seines initiatischen Weges und der auf ihm gemachten Er-
fahrung bzw. der auf ihm erlebten Verwandlung eingegangen werden. Es ist
Meister Eckhart. Vielleicht fiihrt er uns im Gesprach ein Stiick weiter.

Meister Eckhart ein Zeuge fiir die Christlichkeit des ,initiatischen Weges“?

Eckbartsche Mystik ist fir Graf Diirckheim Seinserfahrung im initiatischen Sinn,
einzigartig in der mystischen Tradition des (katholischen) Christentums®. Er
nennt Eckhart darum den ,Grofimeister und Lehrer des Durchbruches (zum We-
sen)“19, Vom unmittelbaren Wortlaut der Aussagen Eckbarts her scheint das
durchaus verstindlich. Spricht nicht auch der deutsche Mystiker von der Anwesen-
heit des géttlichen Seins im Menschen und in allen Dingen, von der Gleichheit,
ja Einheit zwischen Gott und Mensch? Kann nach ibm nicht jeder andere auch
sagen, was Christus von sich gesagt hat, dafl er (in seinem Seelengrund) Gottes
Sohn sei und ihm alles gehore, was Gott sein eigen nenne? Ist nicht auch das
Grundgeheimnis seiner Lehre vom Menschen die jmmanente Transzendenz?!!
Kennt er iiberhaupt ein anderes Thema als das der Gottesgeburt in der Seele, in
ewiger und immer neuer, je heutiger Zeugung, in alle Kreaturen umfassender
und doch je einmaliger, individueller Weise, so dafi der Reichtum des unendlichen
gottlichen Seins vom Menschen jeden Tag neu empfangen und nie avsgeschopft
werden kann? Ist die Forderung nach radikaler ,Entbildung® des Menschen in
Gott hinein, wie Eckhart sie stindig erhebt, das Entsagen der Vielfalt des ,Dies®
und ,Das“ zugunsten des Einen nicht das gleiche, wozu die ,bild“- und ,weise-
lose® initiatische Meditation anleiten will?

Eine Antwort darauf ist nicht so einfach. Selbst die Fachgelehrten klagen iiber
die Schwerverstindlidikeit von Eckharts dialektisch extrem formulierter und oft
widerspriichlicher Redeweise!2. Dies einmal vorausgesetzt, mufl es dann aller-
dings verwundern, wenn D., der sich sicher nicht zu den Fachgelehrten der
Eckhart-Forschung zihlt, kithn behauptet: ,Von der Seinserfahrung her ist keine
seiner verurteilten Thesen unverstindlich, sondern einfach Spiegelung erfahrener

9 Auch Evola scheint ihm darin beizupflichten, a. a. O. 191; schon in einer fritheren Ver-
sffentlichung (Erhebung wider die moderne Welt, Stuttgart-Berlin 1935, 112) hatte er so
gesprochen.

19 Im Vorwort zu E. Albrecht, Im ewigen Jetzt, Freiburg 21977, 5.

11 Transzendenz im Edkhartschen Sinn meint die sich selber transzendicrende, im Reich-
tum des Geschaffenen sich selber je neu bezeugende und als Quellgrund erwirkende Fiille
des gottlichen Seins . . . Gegeniiber dieser géttlichen Transzendenz auf das Geschépf hin
gibt es von sciten des Geschépfs nur die Wehrlosigkeit der Identifikation, der Gleichheit,
der Einheit* (A. Haas, Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts, in Frei-
burger Ztschr. . Philosophie u. Theologie, 25 [1978], Heft 1-2, S. 58).

12 Vgl. Jos. Koch (1), der Herausgeber der lat. Werke Eckharts der Deutschen Forschungs-
gemcinschaft, in: Die Kirche in der Zeitenwende, 3 (1938) 277. Ahnlich Jos. Quint, der
Herausgeber der deutschen Werke der Forschungsgemeinschaft, in: Meister Eckhart. Deut-
sche Predigten und Traktate. Miinchen 1955, 22. — Zur Eckhart-Forschung dieses Jahr-
hunderts siche Toni Schaller, Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende
bis zur Gegenwart, in: Freiburger Ztschr. fiir Philosophie und Theologie 15 [1968] 262
316; 403-426; 16 [1969] 22-37).



Im Spiegel der Zeit 231

Wahrheit“ (464, Unterstreichung von mir). Dem wiirde so wohl keiner der Fach-
leute zustimmen. Gewif}, von einem Pantheismus Eckharts spricht heute keiner
von ihnen mehr. Wohl aber hat der Fortgang der Forschung immer deutlicher
gemacht, wie sehr Eckhart im Bann der (christlichen wie nicht-christlichen) neu-
platonischen Uberlieferung stand, deren Kerngedanke die Emanation der krea-
tiirlichen Vielfalt aus dem Ureinen ist und die Riickkehr der Vielfalt in das
Ubereine. Das hat zur Folge, dafl in manchen Sitzen Eckharts nicht klar genug
die Gottesgeburt im Herzen des Menschen als freie Tat des schenkenden und
begnadenden Gottes erscheint, die darum nicht einfach mit der ewigen Geburt des
Sohnes aus dem Schofl des Vaters identifiziert werden darf, oder dafl man den
Eindruck gewinnen kann, als sei mit der Schopfung der Welt notwendig schon
die Neuschopfung durch und in Christus gegeben!s. Aber unabhingig davon
wird man wohl sagen miissen, dafl es im Werk Eckharts zunichst um eine speku-
lative Darlegung des gnadenhaften Geheimnisses von Gott und Mensch (anhand
von Schrifttexten und im Licht einer platonisierenden Seinslehre) geht, aus der
dann die spirituell-asketischen Folgerungen gezogen werden, und nicht in glei-
chem Mafle um mystische Erfahrung, die ihren Ausdruck suchte in einem neupla-
tonischen Sprachspiel. Auf keinen Fall sieht darum die Forschung die erste und
eigentliche Quelle der Eckhartschen Lehre und Spiritualitit in einer mystischen
Erfahrung, die unterhalb der christlidien Glaubensiberlieferung einen quasi
eigenstindigen, allen Religionen offenstehenden ,Offenbarungs®-Charakter
hitte.

Ganz ohne Zweifel wollte Eckhart in der theologischen Uberlieferung seines
Ordens und der Kirche bleiben und ist auch nur so zu verstehen; das zeigen mehr
als seine deutschen die lateinischen Schriften. Wie wenig sein Werk in die Nihe
einer initiatisch-gnostischen Welt gebracht werden kanun, nach der die Schranken
zwischen dem menschlichen Ich und dem géttlichen Du aufgehoben werden miis-
sen, in dem Sinn, daf} die ,Hochste Identitit” eine ,iiberpersonliche® Wirklich-
keit ist, d. h., dafl ,das Unbedingte als Urgrund jenseits des persénlich gefafiten
Gottes® liegt, ,iibergeordnet sowohl dem Sein wie dem Nicht-Sein und jeder spe-
zifisch-religiosen Kategorie“14, soll an einem Beispiel aufgewiesen werden.

Finer der Grundbegriffe mittelalterlichen scholastischen Denkens ist der der
Seinsanalogie. Er wird auch bei Eckhart in aller Deutlichkeit angetroffen. Da-
nach wird die Ungeschaffenheit des gottlichen Lebens vom Menschen nicht in
gleicher Weise ausgesagt wie von Gott. Dieser hat das Sein von sich aus, un-be-
dingt und un-begriindet, dem Menschen wird es geschenkt, nicht ein fiir allemal,
sondern in einem immerwéhrenden, dynamischen Geschehen; man kann das Ver-
hiltnis von Gott und Mensch, die gleich (vgl. Gen 1, 26) und eins (Joh 14, 23)
sind im selben ungeschaffenen Leben, am prignantesten beschreiben im Bild des
ewigen Schenkens und Beschenktwerdens?!s. Daraus folgt aber zugleich ein we-

13 DW 1,77; LW 4, 3.
14 Evola, a.a. 0. 191.
15 Vgl. Jos. Koch, Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Kleine Schriflen, Erster Bd.
Rom 1973, 368-397; 385: ,Zusammenfassend kénnen wir aber sagen, dafl das Scin und
alle mit thm verbundenen Vollkommenheiten dem Geschdpf nicht nur imputiert werden



Im Spiegel der Zeit 232

sentlich anderes Verhiltnis des Menschen zu Gott, als es v. Diirckheim in der
initiatischen Seinserfahrung beschreibt, und zwar in zweifacher Hinsicht: Der
sich solchermaffen Beschenkte schreibt sich selbst nichts und Gott alles zu; als
geschaffenes Wesen ist er ein pures Nichts, als in Gott ungeschaffenes alles. Sein
Blick ist darum einzig und allein auf Gott gerichtet; seiner selbst wird der Be-
schenkte sich gar nicht eigens bewufit; eine reflexe Selbsterkenntnis kennt er nicht.
Solche Haltung beschreibt Eckhart als ,Demut®. Gott ist von absolutem Vor-
rang iiber alle individuelle Erfabrung hinweg“1. Wenn man damit das 1978
(Aurum Verlag, Freiburg) neu aufgelegte Biichlein (erstes Erscheinen 1948) Graf
Dirckheims: ,Mdchtigkeit, Rang und Stufe des Menschen® vergleicht, dann geht
einem der Unterschied zwischen dem christlichen Menschenbild Edkharts und
dem initiatischen Menschenbild v. Diirckheims erst ganz anf. Eckhart ist es um
Gott zu tun, nicht um die Machtigkeit des Menschen. Wohl stellt er dessen Wiirde
und Hoheit emphatisch heraus, aber nicht um ihn ins Licht zu stellen, sondern
einzig und allein Gott. Und noch ein Zweites: Bei aller Gleichheit und Einheit
steht nach Eckhart der Mensch Gott auch gegeniiber, und zwar von Person zu
Person: Er verdankt sich Gott, wie der Sohn dem Vater, er sehnt sich nach seiner
Liebe, er spricht mit ihm, betet zu ihm, wenn auch zutiefst im Schweigen. Gott ist
es, ,der allein von allen und in allen geliebt und gesucht wird . . . er ist es, in dem
alles Bittere, Gegensitzliche, Traurige und Nichtseiende sifl ist“1?, obwohl auch
far den vollkommen Gott-Geeinten Schmerz und Leid und die Angst vor dem
Tod bleiben?s,

Damit bin ich am Ende meiner Antwort auf Graf Diirckheims Erwiderung auf
meine kritische Stellungnabme zu seinem ,initiatischen Weg“. Um es noch ein-
mal zu wiederholen: Es ging mir hier weder um die therapeutische Arbeit Graf
Diirckheims, der viele Menschen etwas zu verdanken haben, auch nicht um die
Ubung der Zen-Meditation (Za-Zen) als solche (d. h. soweit in sie nicht von vorn-
herein eine initiatische Weltanschauung hineingelegt wird, was jeweils noch zu
hinterfragen wire), sondern allein um die Christlichkeit seines . initiatischen
Weges“, so wie er sie schildert (wobei nach meiner Erfabrung in der Praxis der
initiatische Hintergrund meist gar nicht so konturiert zum Vorschein kommt). So
hoffe ich denn, dafl Graf Diirckheim sich in diesem Gesprich nicht gerade von
»Inquisitoren“ angegriffen fiihlt!?, auch wenn um der Klarheit und der Unter-
scheidung willen die Hintergrundproblematik herausgestellt werden mufite20,

Friedrich Wulf S]

(das wiirde nur ein Als-Ob sein), sondern gegeben werden, aber es ist ein fliefendes,
{liichtendes Sein, von dem man sagen kann, dafl das Gesch6pf es hat und immer neu
empfingt, so dafl das Geschépf immer von Gott zehrt und doch immer nach ihm hungert®.
18 A. Haas, a. a. 0. 77, Text u. Anm. 73; vgl. Eckhart, Vom edlen Menschen, Ed. Quint,
Deutsche Predigten und Traktate, a. a. O. 147 {.

17 Eckhart, LW 4, 54. 18 Vgl. A. Haas, a. a. 0. 57, Anm. 3; 58. Anm.4.

19 Im iibrigen beurteilt man heute den Inquisitionsprozefl Eckharts wesentlich ruhiger und
objektiver, als es frither meist geschah.

20 Im nichsten Heft (4, 1978) von ,Geist und Leben® wird ein Bericht von J. Sudbrack
iiber neuere Meditationsliteratur zu Eckhart erscheinen.





