EINUBUNG UND WEISUNG

Das Opfer des Armen und die Erlangung des Heils

Er setzte sich in die Nahe des Opferkastens und schaute zu, wie das
Volk Geld in den Kasten warf. Und viele Reiche warfen viel ein. Da
kam auch eine arme Witwe und warf zwei Kupfermiinzen ein im
Wert von einem Pfennig. Er rief seine Jinger herbei und sprach:
Amen, ich sage euch: Diese arme Witwe hat mehr als alle anderen
in den Opferkasten eingeworfen. Denn alle warfen von ihrem Uber-
flufl ein, sie aber warf aus ihrer Entbehrung alles ein, was sie hatte,
ihren ganzen Lebensunterhalt. Mk 12, 41-44

Die Episode spielt zwischen dem Einzug Jesn in Jerusalem und seiner Passion.
Alles, was bei Mk vom 11. Kapitel an berichtet wird, hat zum Ende, zur Vollen-
dung einen engsten Bezug. Schon in Kp. 8 (27), wo Petrus sein Messiasbekenntnis
ablegt, beginnt diese Sicht. Was sich von da ab ereignet, was Jesus — offenbarend
oder prophetisch — sagt, was er zeichenhaft wirkt, geschieht in einem tiefen, ge-
heimnisvollen Sinn ,auf dem Weg hinauf nach Jerusalem®. Das spitzt sich in
diesen Tagen immer mehr zu. Alles erhilt Entscheidungscharakter, ist im Licht
einer letzten Krisis zu sehen.

Der, an dem sich das Heil des Menschen entscheidet, ist Jesus. Er ist der Offen-
barer des Heils, der Heilbringer und das Heil selbst. Er steht im Mittelpunkt
auch unserer Erzdhlung. Sein Name wird ausdriicklich kein einziges Mal genannt.
Jeder wei}, wer gemeint ist. ,Er setzte sich“; ,Er beobachtete“; ,Er rief®.

Ort der Begebenheit ist der ,,Vorhof der Frauen“, wo viele Menschen aus- und
eingehen. Bei dem Opfer handelt es sich um freiwillige Spenden oder um gesetz-
liche Abgaben; in jedem Fall waren sie fiir gottesdienstliche Zwecke bestimmt.
Schon hier leuchtet fiir den glaubigen Bibelleser der leizte, der alle Gottesdienste
der Uberlieferung einholende und iiberholende, der sie alle vollendende und
nicht mehr zu dberbietende Gottesdienst auf, die Hingabe Jesu am Kreuz. Kénnen
Menschen dafiir iiberhaupt etwas tun, etwas vom Ihrigen spenden?

Der Herr ,setzte sich dem Opferkasten gegeniiber®; er schaute denen zu, die
ihr Geld einwarfen, er beobachtete sie. Es ist kein gewohnliches (schon gar kein
neugieriges) Schauen und Beobachten. Jesus schaut in ihre Herzen, er sicht die
Heilssituation, aus der heraus sie ihre Gabe spenden. Er schaut und beobachtet
in jener Gesinnung, mit der er ,in seine Stunde“ hineingeht, als der Erldser, der
um die ihm vom Vater Zugewiesenen bangt oder auch sich ihrer erfreut. Jeder,
den er anschaut, erfihrt seine Gnade, eine je eigene, die gerade ihm nottuende
Zuwendung.

» Viele Reiche warfen viel ein“. Das scheint zunachst rein feststellend gesagt.
Aus der Jingerunterweisung geht aber hervor, dafl diese Menschen nichts Be-
sonderes taten: ,sie alle warfen von ihrem Uberflufl ein“. Thre Gabe kam nicht



Einiibung und Weisung 234

aus dem bewufiten Verzicht auf die eigenmichtige Sicherung des Lebens; sie war
kein eindeutiges Zeichen des Vertrauens auf den, der weiff, wessen wir bediirfen
(Mt 6, 32), sondern eher eines religiésen Pflichtgefithls. Man spielt mit zwei
Karten, damit wenigstens eine davon sticht. Anders die Witwe: Sie ist arm; ihr
ganzes Vermogen besteht in zwei Hellern, der kleinsten griechischen Kupfer-
miinze, die der kleinsten romischen Minze, einem Quadrans, gleichkam. Mehr
hat sie nicht. Dazu steht sie allein; ihr Mann ist tot; es ist niemand unmittelbar
da, der ihr beistehen konnte. Und dennoch gibt sie ,aus ihrer (an sich schon vor-
handenen) Entbehrung“ alles her. Hier steht die Gabe fiir den Geber. Arm wie
sie ist und ihrer letzten Armut, ihrer Armut vor Gott sich bewufit, gibt sie sich
in einem nicht mehr mit bloflem Verstand nachzuvollzichenden Vertrauen eben
diesem Gott, dem Gott ihres Volkes, anheim: Er mége ihr Retter sein, weil er ihr
Vater ist. Das ist die einzig angemessene Gabe, die sie fiir das wahre Opfer zur
Erlangung des Heils, fir die Gemeinschaft mit Jahwe beisteuern kann: sich selbst,
ungeteilt, ungesichert, nachdem sie sich aller irdischen Sicherungen entduflert hat.

Was ist schon aller Reichtum gegeniiber dem Heil? Nicht mehr als zwei Heller,
das heiflt: nichts. Beides ist unvergleichbar. Und die Witwe weifl das. Thr Glaube
sagt es ihr. Darum ist sie auch nicht der Meinung, etwas weggegeben zu haben.
Nur losgelassen hat sie sich, auf Ihn hin. Dafir standen zum Zeichen die Heller.
Und in diesem Licht sind sie alles.

Diese Tat nimmt der Herr zum Anlaf einer Jungerbelehrung. Sie mag ihn
selbst erschitttert und zugleich mit Jubel erfiillt haben. Sie hat ihn ermutigt fiir
die kommenden Tage und ihm eine neue Zuversicht gegeben. Ist er nicht um eines
solchen Glaubens willen in die Welt gekommen? Davon sollen auch die Jinger
erfahren. Er ruft sie herbei. Was er ihnen zu sagen hat, scheint ihm gerade in
dieser Stunde fiir sic von entscheidender Bedeutung zu sein: ,Amen, ich sage
cuch!“ Die Redewendung deutet auf etwas hin, was eschatologischen Charakter
hat; es gilt fiir die Endzeit, und die ist jetzt da. ,Diese arme Witwe hat mehr als
alle anderen in den Opferkasten eingeworfen, (ndmlich) aus ihrer Entbehrung
alles, was sie hatte, ihren ganzen Lebensunterhalt. Das ,Mehr“ der armen
Witwe liegt nicht auf der gleichen Linie mit dem, was die anderen, die ,Reichen”
gaben; es bedeutet nicht nur ein hoheres Mafl des gleichen Grundverhaltens,
sondern ein ganz anderes, das sich seinem Wesen nach vom Verhalten der sich auf
ihr Opfer etwas zugute tuenden Menschen unterscheidet. Ahnlich ist der Sprach-
gebrauch von ,mehr” in einem anderen Jesuswort, wo den Schriftgelehrten und
Pharisdern ihr Unglaube vorgehalten wird: ,Die Manner von Ninive werden
beim Gericht gegen diese Generation auftreten und sie verurteilen; denn sie
haben sich nach der Predigt des Jona bekehrt. Hier aber, seht, ist mehr als Jona“
(Mt 12, 41). Die Witwe hat fiir das Tempelopfer und den Gottesdienst nicht nur
ihr ganzes Vermogen gegeben, ohne etwas zuriickzubehalten, sondern gab iiber
ihr Ver-mégen hinaus. Sie tat das — und konnte es nur tun — weil Gottes oder
konkreter: Jesu Gnadenzuwendung es ihr vorher ermoglicht hatte.

Wir stehen hier im Geheimnis des mit Jesu Stunde anbrechenden Gottesrei-
ches. Die Witwe des Evangeliums kam schon in den Tempel mit dem Entschiufi,
ihr letztes Scherflein Gott darzubringen, sich ihm fiir ihr weiteres Leben ganz



Literaturbericht 235

anzuvertrauen. Dieser Entschluf erhielt angesichts der Nihe Jesu, die eine heil-
schaffende war und in einem letzten Knechtsdienst endgiiltige Gemeinschaft der
Siinder mit dem Gott der vergebenden Liebe herauffiihrte, eine neue Dimension.
Im Annehmen der ihr angebotenen Gnade Jesu ging er im Augenblick der Hin-
gabe ihrer Opfergabe aus einer Erfahrung der Liebe Gottes hervor, wie sie sie
bisher nicht gekannt hatte, und es ergriff sie ein Verlangen nach diesem Gott, das
sie alles Irdische und sich selbst vergessen lief. So erst versteht man das seherische
Wort Jesu, in dem sich ihm fiir die Jiinger die Zukunft enthiillte: ,Amen, ich
sage euch!“ Ob sie es verstanden haben? Wobl spiter erst. Sonst hitte sich ihnen
der Lobpreis Elisabeths bei ihrer Begegnung mit Maria auf die Lippen drangen
miissen: ,Selig, die geglaubt hat, dafi in Erfiillung gehen wird, was ihr gesagt
worden ist vom Herrn® (Lk 1, 45).

Die Perikope kennzeichnet genau unsere Heilssituation. Betroffen von ihr sind
zunichst die Gliubigen, alle, die sich zum Gott des Heiles bekennen, die im neu-
testamentlichen Tempelbezirk, in der Kirche, ibren Aufenthalt haben. Alle
miissen zum Opferdienst in dieser Kirche beitragen, der vom einzigen Opfer
Christi in der Kraft des Geistes getragen wird. Es werden von den Christen viele
Gaben in den ,Opferkasten“ eingeworfen. Heilschenkend ist nur eine einzige:
die vertrauende Ubergabe des Lebens an den Gott der vergebenden Liebe in der
Entiuflerung von allem, im tiefsten von sich selbst. Diese Ubergabe muf} alle
anderen Opfergaben umfangen, sonst bleiben sie wertlos und verfithren zu ver-
hingnisvollen Absicherungen. Wie oft wird das , Amen, ich sage euch® des Herrn
angesichts der vielen Spenden der Christen wohl gesprochen werden?

Friedrich Wulf S]

LITERATURBERICHT

Das Verstehen und Meditieren von geistlichen Bildern
und Texten der christlich-abendlindischen Tradition

Kritische Bemerkungen zu neuerer Meditationsliteratur

Zwei Kriterien sind an die so reichlich angebotene Meditationsliteratur von heute
anzulegen. Einmal das des Existenzbezugs. Wohin fiihrt die Meditation? in die
Mitte des Christentums? in eine psychologische Selbstwerdung? in Identitdt und
korperlich-seelisches Wohlgefithl? in buddhistische Welterfahrung? in kultur-
flichtiges Naturerleben? in einen revolutiondren Protest? oder wohin sonst?
Dariiber ist in dieser Zeitschrift schon manches geschrieben worden! Untrennbar
davon stellt sich die zweite Frage nach dem Niveau der Meditationen. Was kauft
man fiir teures Geld? Haben Autor und Verlag die Milhen investiert, die zur
ErschlieBung notwendig sind? Oder geht es nur um Sentiment, Nostalgie und
damit um Geldverdienen anhand schéner Texte und Bilder?





