
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Das Opfer des Armen und die Erlangung des Heils 

Er setzte sich in die Nähe des Opferkastens und schaute zu, wie das 
Volk Geld in den Kasten warf. Und viele Reiche warfen viel ein. Da 
kam auch eine arme Witwe und warf zwei Kupfermünzen ein im 
Wert von einem Pfennig. Er rief seine Jünger herbei und sprach: 
Amen, ich sage euch: Diese arme Witwe hat mehr als alle anderen 
in den Opferkasten eingeworfen. Denn alle warfen von ihrem Über- 
fluß ein, sie aber warf aus ihrer Entbehrung alles ein, was sie hatte, 
ihren ganzen Lebensunterhalt. Mk 12, 41-44 

Die Episode spielt zwischen dem Einzug Jesu in Jerusalem und seiner Passion. 
Alles, was bei Mk vom 11. Kapitel an berichtet wird, hat zum Ende, zur Vollen- 
dung einen engsten Bezug. Schon in Kp. 8 (27), wo Petrus sein Messiasbekenntnis 
ablegt, beginnt diese Sicht. Was sich von da ab ereignet, was Jesus - offenbarend 
oder prophetisch - sagt, was er zeichenhaft wirkt, geschieht in einem tiefen, ge- 
heimnisvollen Sinn •auf dem Weg hinauf nach Jerusalem". Das spitzt sich in 
diesen Tagen immer mehr zu. Alles erhält Entscheidungscharakter, ist im Licht 
einer letzten Krisis zu sehen. 

Der, an dem sich das Heil des Menschen entscheidet, ist Jesus. Er ist der Offen- 
barer des Heils, der Heilbringer und das Heil selbst. Er steht im Mittelpunkt 
auch unserer Erzählung. Sein Name wird ausdrücklich kein einziges Mal genannt. 
Jeder weiß, wer gemeint ist. •Er setzte sich"; •Er beobachtete"; •Er rief". 

Ort der Begebenheit ist der •Vorhof der Frauen", wo viele Menschen aus- und 
eingehen. Bei dem Opfer handelt es sich um freiwillige Spenden oder um gesetz- 
liche Abgaben; in jedem Fall waren sie für gottesdienstliche Zwecke bestimmt. 
Schon hier leuchtet für den gläubigen Bibelleser der letzte, der alle Gottesdienste 
der Überlieferung einholende und überholende, der sie alle vollendende und 
nicht mehr zu überbietende Gottesdienst auf, die Hingabe Jesu am Kreuz. Können 
Menschen dafür überhaupt etwas tun, etwas vom Ihrigen spenden? 

Der Herr •setzte sich dem Opferkasten gegenüber"; er schaute denen zu, die 
ihr Geld einwarfen, er beobachtete sie. Es ist kein gewöhnliches (schon gar kein 
neugieriges) Schauen und Beobachten. Jesus schaut in ihre Herzen, er sieht die 
Heilssituation, aus der heraus sie ihre Gabe spenden. Er schaut und beobachtet 
in jener Gesinnung, mit der er •in seine Stunde" hineingeht, als der Erlöser, der 
um die ihm vom Vater Zugewiesenen bangt oder auch sich ihrer erfreut. Jeder, 
den er anschaut, erfährt seine Gnade, eine je eigene, die gerade ihm nottuende 
Zuwendung. 

•Viele Reiche warfen viel ein". Das scheint zunächst rein feststellend gesagt. 
Aus der Jüngerunterweisung geht aber hervor, daß diese Menschen nichts Be- 
sonderes taten: •sie alle warfen von ihrem Überfluß ein". Ihre Gabe kam nicht 



Einübung und Weisung 234 

aus dem bewußten Verzicht auf die eigenmächtige Sicherung des Lebens; sie war 
kein eindeutiges Zeichen des Vertrauens auf den, der weiß, wessen wir bedürfen 
(Mt 6, 32), sondern eher eines religiösen Pflichtgefühls. Man spielt mit zwei 
Karten, damit wenigstens eine davon sticht. Anders die Witwe: Sie ist arm; ihr 
ganzes Vermögen besteht in zwei Hellern, der kleinsten griechischen Kupfer- 
münze, die der kleinsten römischen Münze, einem Quadrans, gleichkam. Mehr 
hat sie nicht. Dazu steht sie allein; ihr Mann ist tot; es ist niemand unmittelbar 
da, der ihr beistehen könnte. Und dennoch gibt sie •aus ihrer (an sich schon vor- 
handenen) Entbehrung" alles her. Hier steht die Gabe für den Geber. Arm wie 
sie ist und ihrer letzten Armut, ihrer Armut vor Gott sich bewußt, gibt sie sich 
in einem nicht mehr mit bloßem Verstand nachzuvollziehenden Vertrauen eben 
diesem Gott, dem Gott ihres Volkes, anheim: Er möge ihr Retter sein, weil er ihr 
Vater ist. Das ist die einzig angemessene Gabe, die sie für das wahre Opfer zur 
Erlangung des Heils, für die Gemeinschaft mit Jahwe beisteuern kann: sich selbst, 
ungeteilt, ungesichert, nachdem sie sich aller irdischen Sicherungen entäußert hat. 

Was ist schon aller Reichtum gegenüber dem Heil? Nicht mehr als zwei Heller, 
das heißt: nichts. Beides ist unvergleichbar. Und die Witwe weiß das. Ihr Glaube 
sagt es ihr. Darum ist sie auch nicht der Meinung, etwas weggegeben zu haben. 
Nur losgelassen hat sie sich, auf Ihn hin. Dafür standen zum Zeichen die Heller. 
Und in diesem Licht sind sie alles. 

Diese Tat nimmt der Herr zum Anlaß einer Jüngerbelehrung. Sie mag ihn 
selbst erschüttert und zugleich mit Jubel erfüllt haben. Sie hat ihn ermutigt für 
die kommenden Tage und ihm eine neue Zuversicht gegeben. Ist er nicht um eines 
solchen Glaubens willen in die Welt gekommen? Davon sollen auch die Jünger 
erfahren. Er ruft sie herbei. Was er ihnen zu sagen hat, scheint ihm gerade in 
dieser Stunde für sie von entscheidender Bedeutung zu sein: •Amen, ich sage 
euch!" Die Redewendung deutet auf etwas hin, was eschatologisdien Charakter 
hat; es gilt für die Endzeit, und die ist jetzt da. •Diese arme Witwe hat mehr als 
alle anderen in den Opferkasten eingeworfen, (nämlich) aus ihrer Entbehrung 
alles, was sie hatte, ihren ganzen Lebensunterhalt". Das •Mehr" der armen 
Witwe liegt nicht auf der gleichen Linie mit dem, was die anderen, die •Reichen" 
gaben; es bedeutet nicht nur ein höheres Maß des gleichen Grund Verhaltens, 
sondern ein ganz anderes, das sich seinem Wesen nach vom Verhalten der sich auf 
ihr Opfer etwas zugute tuenden Menschen unterscheidet. Ähnlich ist der Sprach- 
gebrauch von •mehr" in einem anderen Jesuswort, wo den Schriftgelehrten und 
Pharisäern ihr Unglaube vorgehalten wird: •Die Männer von Ninive werden 
beim Gericht gegen diese Generation auftreten und sie verurteilen; denn sie 
haben sich nach der Predigt des Jona bekehrt. Hier aber, seht, ist mehr als Jona" 
(Mt 12, 41). Die Witwe hat für das Tempelopfer und den Gottesdienst nicht nur 
ihr ganzes Vermögen gegeben, ohne etwas zurückzubehalten, sondern gab über 
ihr Ver-mögen hinaus. Sie tat das - und konnte es nur tun - weil Gottes oder 
konkreter: Jesu Gnadenzuwendung es ihr vorher ermöglicht hatte. 

Wir stehen hier im Geheimnis des mit Jesu Stunde anbrechenden Gottesrei- 
ches. Die Witwe des Evangeliums kam schon in den Tempel mit dem Entschluß, 
ihr letztes Scherflein Gott darzubringen, sich ihm für ihr weiteres Leben ganz 



Literaturbericht 235 

anzuvertrauen. Dieser Entschluß erhielt angesichts der Nähe Jesu, die eine heil- 
schaffende war und in einem letzten Knechtsdienst endgültige Gemeinschaft der 
Sünder mit dem Gott der vergebenden Liebe heraufführte, eine neue Dimension. 
Im Annehmen der ihr angebotenen Gnade Jesu ging er im Augenblick der Hin- 
gabe ihrer Opfergabe aus einer Erfahrung der Liebe Gottes hervor, wie sie sie 
bisher nicht gekannt hatte, und es ergriff sie ein Verlangen nach diesem Gott, das 
sie alles Irdische und sich selbst vergessen ließ. So erst versteht man das seherische 
Wort Jesu, in dem sich ihm für die Jünger die Zukunft enthüllte: •Amen, ich 
sage euch!" Ob sie es verstanden haben? Wohl später erst. Sonst hätte sich ihnen 
der Lobpreis Elisabeths bei ihrer Begegnung mit Maria auf die Lippen drängen 
müssen: •Selig, die geglaubt hat, daß in Erfüllung gehen wird, was ihr gesagt 
worden ist vom Herrn" (Lk 1, 45). 

Die Perikope kennzeichnet genau unsere Heilssituation. Betroffen von ihr sind 
zunächst die Gläubigen, alle, die sich zum Gott des Heiles bekennen, die im neu- 
testamentlichen Tempelbezirk, in der Kirche, ihren Aufenthalt haben. Alle 
müssen zum Opferdienst in dieser Kirche beitragen, der vom einzigen Opfer 
Christi in der Kraft des Geistes getragen wird. Es werden von den Christen viele 
Gaben in den •Opferkasten" eingeworfen. Heilschenkend ist nur eine einzige: 
die vertrauende Übergabe des Lebens an den Gott der vergebenden Liebe in der 
Entäußerung von allem, im tiefsten von sich selbst. Diese Übergabe muß alle 
anderen Opfergaben umfangen, sonst bleiben sie wertlos und verführen zu ver- 
hängnisvollen Absicherungen. Wie oft wird das •Amen, ich sage euch" des Herrn 
angesichts der vielen Spenden der Christen wohl gesprochen werden? 

Friedrich Wulf SJ 

LITERATURBERICHT 

Das Verstehen und Meditieren von geistlichen Bildern 
und Texten der christlich-abendländischen Tradition 

Kritische Bemerkungen zu neuerer Meditationsliteratur 

Zwei Kriterien sind an die so reichlich angebotene Meditationsliteratur von heute 
anzulegen. Einmal das des Existenzbezugs. Wohin führt die Meditation? in die 
Mitte des Christentums? in eine psychologische Selbstwerdung? in Identität und 
körperlich-seelisches Wohlgefühl? in buddhistische Welterfahrung? in kultur- 
flüchtiges Naturerleben? in einen revolutionären Protest? oder wohin sonst? 
Darüber ist in dieser Zeitschrift schon manches geschrieben worden! Untrennbar 
davon stellt sich die zweite Frage nach dem Niveau der Meditationen. Was kauft 
man für teures Geld? Haben Autor und Verlag die Mühen investiert, die zur 
Erschließung notwendig sind? Oder geht es nur um Sentiment, Nostalgie und 
damit um Geldverdienen anhand schöner Texte und Bilder? 




