
Literaturbericht 235 

anzuvertrauen. Dieser Entschluß erhielt angesichts der Nähe Jesu, die eine heil- 
schaffende war und in einem letzten Knechtsdienst endgültige Gemeinschaft der 
Sünder mit dem Gott der vergebenden Liebe heraufführte, eine neue Dimension. 
Im Annehmen der ihr angebotenen Gnade Jesu ging er im Augenblick der Hin- 
gabe ihrer Opfergabe aus einer Erfahrung der Liebe Gottes hervor, wie sie sie 
bisher nicht gekannt hatte, und es ergriff sie ein Verlangen nach diesem Gott, das 
sie alles Irdische und sich selbst vergessen ließ. So erst versteht man das seherische 
Wort Jesu, in dem sich ihm für die Jünger die Zukunft enthüllte: •Amen, ich 
sage euch!" Ob sie es verstanden haben? Wohl später erst. Sonst hätte sich ihnen 
der Lobpreis Elisabeths bei ihrer Begegnung mit Maria auf die Lippen drängen 
müssen: •Selig, die geglaubt hat, daß in Erfüllung gehen wird, was ihr gesagt 
worden ist vom Herrn" (Lk 1, 45). 

Die Perikope kennzeichnet genau unsere Heilssituation. Betroffen von ihr sind 
zunächst die Gläubigen, alle, die sich zum Gott des Heiles bekennen, die im neu- 
testamentlichen Tempelbezirk, in der Kirche, ihren Aufenthalt haben. Alle 
müssen zum Opferdienst in dieser Kirche beitragen, der vom einzigen Opfer 
Christi in der Kraft des Geistes getragen wird. Es werden von den Christen viele 
Gaben in den •Opferkasten" eingeworfen. Heilschenkend ist nur eine einzige: 
die vertrauende Übergabe des Lebens an den Gott der vergebenden Liebe in der 
Entäußerung von allem, im tiefsten von sich selbst. Diese Übergabe muß alle 
anderen Opfergaben umfangen, sonst bleiben sie wertlos und verführen zu ver- 
hängnisvollen Absicherungen. Wie oft wird das •Amen, ich sage euch" des Herrn 
angesichts der vielen Spenden der Christen wohl gesprochen werden? 

Friedrich Wulf SJ 

LITERATURBERICHT 

Das Verstehen und Meditieren von geistlichen Bildern 
und Texten der christlich-abendländischen Tradition 

Kritische Bemerkungen zu neuerer Meditationsliteratur 

Zwei Kriterien sind an die so reichlich angebotene Meditationsliteratur von heute 
anzulegen. Einmal das des Existenzbezugs. Wohin führt die Meditation? in die 
Mitte des Christentums? in eine psychologische Selbstwerdung? in Identität und 
körperlich-seelisches Wohlgefühl? in buddhistische Welterfahrung? in kultur- 
flüchtiges Naturerleben? in einen revolutionären Protest? oder wohin sonst? 
Darüber ist in dieser Zeitschrift schon manches geschrieben worden! Untrennbar 
davon stellt sich die zweite Frage nach dem Niveau der Meditationen. Was kauft 
man für teures Geld? Haben Autor und Verlag die Mühen investiert, die zur 
Erschließung notwendig sind? Oder geht es nur um Sentiment, Nostalgie und 
damit um Geldverdienen anhand schöner Texte und Bilder? 



Literaturbericht 236 

/. Die Treue zum Zeugnis - ein Bild Hildegards von Bingen 

Im Scivias-Kodex der hl. Hildegard findet sich folgendes Bild: Eine goldene, 
kreisrunde Scheibe, auf einem größeren, blau-silbernen Kreis; aus der Goldscheibe 
tritt eine Menschengestalt entgegen, in leuchtendem Saphir-Blau, die offenen 
Hände dem Betrachter entgegenhaltend. Kreisende Wellenlinien durchfluten 
beide Scheiben. Das Ganze ruht auf einem satten, vom Girlandenband umkränz- 
ten blauen Hintergrund. Dazu Hildegard selbst: 
- Das ist der Sinn der Geheimnisse Gottes, daß klar erschaut und erkannt werde, 

welches die Fülle sei, die ohne Ursprung ist . . . Deshalb siehst du ein über- 
helles Licht. Makellos, ohne Abstrich und Minderung und Täuschung sinn- 
bildet es den Vater. Und darin eine saphirblaue Menschengestalt. Makellos, 
ohne Härte des Neides und der Bosheit zeichnet sie den Sohn, der seiner Gott- 
heit nach vor aller Zeit aus dem Vater gezeugt, seiner Menschheit nach in der 
Zeit zur Welt geboren wurde. Seine Gestalt brennt durch und durch im sanften 
Rot funkelnder Lohe. Makellos ohne Dürre finsterer Sterblichkeit weist sie auf 
den Heiligen Geist... So erkenne denn den Einen Gott in drei Personen, o 
Mensch1. 

Der Büchermarkt bietet zwei Vorlagen an, die das Bild Hildegards meditieren. 
Unter dem Namen Johannes Bours wird ein Text mit dem Titel: •Sammlung. 
Zu einem Mandala aus dem Scivias-Kodex" verkauft2. Mandala wird darin 
definiert als •Ein Meditationsbild des Weges zum ,Selbst', zur Mitte des eigenen 
Wesens, oder aber ein Meditationsbild des Kosmos mit seinem anziehenden und 
ausstrahlenden Zentrum ... Im Meditieren . . . können die diffusen, sich zer- 
streuenden Kräfte unserer Psyche gesammelt und zur Einheit und Mitte zu- 
sammengeführt   werden".   Der   kurze   Meditationstext   konzentriert   sich   auf 
•Christus, umstrahlt von göttlicher Herrlichkeit, Herz und Mitte aller Welt, 
das innerste Leben der Schöpfung, das innerste Leben in mir." Das Wort und 
auch die Sache: •Dreifaltigkeit" fehlen. 

Wohl davon abhängig ist ein zweiter Text aus den •Meditationsgottesdien- 
sten" von Alois Albrecht3. Diese Meditation geht aus von der Selbstbesinnung: 
•Uns niederzulassen, Herr / sind wir hier / in unsere Mitte, / in unsere Tiefe, / 
in unseren Grund, / dorthin, wo wir an dich grenzen, / unser Leben / an dein 
Leben rührt" (das wiederkehrende Anfangs-Gebet). Das Bild wird beschrieben 
als: •Das Rund des Alls, / die Schöpfung, / der Kosmos, / das Ganze aller 
Dinge / dargestellt, / von außen nach innen. / Vor allem die Mitte, / und was 
die Mitte birgt, / muß uns interessieren / . . . Christus, / der Lebendige, / der 
Auferstandene . . . / ". 

1 Hildegard von Bingen, Wisse die Wege. Scivias. Nach dem Originaltext des illumi- 
nierten Rupertsberger Kodex ins Deutsche übertr. und bearb. von Maura Böckeier, Salz- 
burg 1954, 154-157; die Wiedergabe des Bildes auf Seite 37. 
2 Materialien zur Bildmeditation. Dias - Anregungen - Entwürfe hrsg. von Friedemann 
Fichtl. Gekürzte Sonderausgabe, Freiburg, Gelnhausen 1976, 121-122; vgl. GuL 50 
(1977) 158 f. 
3 Neuwerden aus seinem Wort. Meditationsgottesdienste, Stuttgart 1976, 68-75, wobei 
das Bild ausdrücklich als Mandala gekennzeichnet ist. 



Literaturbericht 237 

Aus der Rück-frage bei Bours ergab sich folgendes. Die oben zitierte Vorlage 
ist die Wiedergabe einer Meditationskarte mit dem anders lautenden Titel: 
•Christus im Glanz der Dreifaltigkeit. Tafel aus dem . .." Der Autor schrieb mir 
dazu: •Daß in der Veröffentlichung im Ringbuch als Überschrift,Sammlung' steht, 
geht auf die Herausgeber zurück, nicht auf midi!" Auch der Text zeigt im Ring- 
buch wesentliche Änderungen gegenüber der als Vorlage benutzten Meditations- 
karte. Neu ist z. B. die Überschrift •Das Mandala als Sinnbild und Übungsfeld." 
Neu ist die Akzentuierung: •Es ist ein Meditationsbild des Weges zum 
,Selbst', zur Mitte des eigenen Wesens, oder aber ein Meditationsbild des Kosmos 
mit seinem anziehenden und ausstrahlenden Zentrum ... Im meditierenden 
Anschauen des Mandalas wird der Mensch eingeladen, ,zu sich selbst zu kommen' 
- oder den Kosmos als geordnete ... Schöpfung zu erfahren." Aussagen, die im 
Text der Bours'schen Meditationskarte an den Ursprung des Bildes erinnern: 
•Abglanz des dreifaltigen Gottes", sind gestrichen. 

Noch deutlicher wird die, wie uns scheint, wesentliche Verkürzung durch den 
Vergleich mit dem längeren Urentwurf der Meditationskarte von Bours, ein 
Privatdruck, der den ganzen Reichtum der Hildegardschen Vision breit entfaltet. 

Die von Hildegard her berechtigte Konzentration auf die Ghristusgestalt wird 
in der zum Verkauf angebotenen Meditations-Vorlage zu einem Mandala der 
Selbstfindung, der Sammlung mit christologischem Einschlag. Die Dreifaltig- 
keitsschau der Heiligen ist vergessen. Was Wunder, daß auch die Meditation 
von Alois Albrecht nichts mehr davon weiß. 

Woran liegt es, daß man Wesenselemente, ja sogar die Wesensmitte der Hil- 
degardschen Vision ignoriert? Wie ist eine solche Verkennung dessen möglich, 
was die Seherin von Bingen schaute, aufschrieb und dann malen ließ oder viel- 
leicht sogar selbst malte? Alles Denken und Sprechen von Gott braucht Bilder 
und Worte; und diese sind aus menschlichen Erfahrungen genommen. Der Kreis, 
das Mandala, ist zweifellos eines der großen archetypischen synthetischen Bilder 
der Menschenseele, in denen Urerfahrungen gemacht wurden. Hildegard sieht 
in diesem, ihrem archetypischen, "psychischen Material" den dreifaltigen Gott. 
Sie benutzt (natürlich nicht bewußt) das Alphabet ihrer eigenen Innerlichkeit, um 
Gott zu beschreiben, um Gott zu sehen. Darf man, ohne Hildegard zu mißdeuten, 
das Alphabet allein buchstabieren und dabei die Aussage beiseite lassen, die 
Hildegard damit machen will? Das wäre so, als ob man die Farben eines Bildes 
auf ihre physische Qualität untersucht und dann behauptet, damit sei das be- 
schrieben, was der Maler mit diesen Farben darstellen wollte. 

Auf keinen Fall wollte Hildegard mit dem Bild eine •Ikone des Selbst" 
malen, sondern eine des dreifaltigen Gottes. Wer Hildegards Bild meditieren 
will und nicht irgendein Mandala, wo Buddha, Shiva, Jesus oder Albert Schweizer 
auswechselbar sind, muß sich zuerst an ihren eigenen Text halten: 
- So erkenne, o Mensch, in diesen drei Personen deinen Gott, der dich erschuf in 

der Kraft seiner Gottheit und dich vom Verderben erkaufte . . . Wer wachen- 
den Auges sieht und gespannten Ohres hört, der reiche diesen geheimnisvollen 
Worten, die mir, dem Lebendigen, entströmen, den umarmenden Kuß! 

Die glossierten Meditationsvorlagen aber setzen den Akzent auf Selbstfindung. 



Literaturberickt 238 

Sie sind in Gefahr, beim Alphabet stehen zu bleiben, statt die Schau der Heiligen 
zu lesen. So ist es auch nicht verwunderlich, daß das gleiche Hildegardbild auf 
einem Bändchen zu stehen kommt, das den Titel trägt: •Der Meister in dir"4. 
Hildegards Intention aber geht nicht auf den •Meister in dir", sondern auf den 
•Meister vor dir", den •Meister über dir", den •Meister dir gegenüber", den 
dreifaltigen Gott. Es ist eine •Ikone der Anbetung" und keine •Ikone des Selbst". 

Die Betonung des Selbst in der religiösen Erfahrung führt in die Nähe der 
Mystik-Deutung, die der berühmte C. G. Jung-Schüler Ernst Neumann5 gibt, 
wenn er meint, das Mystische liege •in der Begegnung des Ich mit dem Arche- 
typischen, den Numina und dem pleromatisch umgestalteten Numinosen . . ."; 
die Hoch-Mystik, die End-Mystik aber sei dort, wo die •diskontinuierliche 
Begegnung mit dem Selbst" in eine •dauernde Transparenz" hin überschritten 
sei. •Die mystische Transparenz der Welt gleicht einer umfassenden Lichtaus- 
streuung des Selbst, und das Ich begegnet nun dem Numinosen überall und 
jederzeit." Was auf den ersten Blick wie eine schlichte Verkennung aussieht, daß 
das •Alphabet der Mystik" (die archetypische Innnenerfahrung des Mandala) 
der •Aussage der Mystik" (der dreifaltige Gott) vorgezogen wird, kann sich als 
eine Verkürzung der christlichen Heilsbotschaft entpuppen: Gott ist nicht mehr 
der, der •mich" frei anspricht, anruft und Gemeinschaft mit sich anbietet, sondern 
•das Unerklärbare, daß die Mitte des Menschen als ein unbekannt Schöpferisches 
in ihm lebt...", ein •Unbekanntes, das am Ursprung steht und das über das 
Erlöschen des Ich (im Tod) hinausreicht". 

Zurück zum Mandala aus dem Scivias-Kodex der hl. Hildegard6. Die in der 
heutigen Meditationsliteratur aufgezeigte Akzentverlagerung kann in gefähr- 
licher Weise in die Nähe einer Mystik-Deutung geraten, die das Christentum 
auflöst. Ob nicht mancher Impuls einer in sich guten Meditationsbemühung ähn- 
lichen Mißdeutungen des Christentums Vorschub leistet? Darüber soll in einigen 
Fortsetzungen gehandelt werden. Josef Sudbrack SJ 

4 Emmanuel Jungclausen, Der Meister in dir. Entdeckung der inneren Welt nadi Johan- 
nes Tauler, Freiburg 1975; vgl. Gul 49 (1976) 178-191. 
5 Was der Autor in seinen wichtigen umfangreichen Forschungen: •Ursprungsgeschichte 
des Bewußtseins", München 21974 und: •Die große Mutter", Zürich 1956, gesammelt hat, 
wird in dem Aufsatz •Der mystische Mensch, in Kulturentwicklung und Religion", Frank- 
furt 1978, auf die Frage des religiösen Menschen hin kondensiert. S. 122; 134 f; 143 f. 
6 Die Schriften der hl. Hildegard, die z. T. in mustergültigen Übersetzungen vorliegen, 
sind für den modernen Menschen nicht leicht zu lesen. Um so mehr muß man dankbar 
sein, daß eben, ein Jahr vor der 800-Jahr-Feier ihres Todestages, eine vorzügliche Aus- 
wahl aus ihren Schriften auf den Markt gekommen ist: Hildegard von Bingen, Mystische 
Texte der Gotteserfahrung; hgg. u. eing. von Heinrich Schipperges. Ölten - Freiburg, 
Walter-Verlag 1978. 216 S., Ln. DM etwa 28,-. Eine Einleitung führt ein in die Eigen- 
art ihrer Mystik, die ganz auf das Objektive gerichtet ist. Auch die Texte selbst - von 
Gott ausgehend, auf den Menschen zugehend, und ihn zurückführend zu Gott - sind 
feinsinnig ausgewählt und werden gut eingeführt; nur manchmal überwiegt das poetisch- 
kosmologische Element vor dem personal-dogmatischen. Nicht nur Verehrern Hildegards, 
auch denen, die echte christliche Mystik suchen und nicht bei Mißdeutungen stehen bleiben 
möchten, sei das Buch warm empfohlen. 




