Literaturbericht 235

anzuvertrauen. Dieser Entschluf erhielt angesichts der Nihe Jesu, die eine heil-
schaffende war und in einem letzten Knechtsdienst endgiiltige Gemeinschaft der
Siinder mit dem Gott der vergebenden Liebe herauffiihrte, eine neue Dimension.
Im Annehmen der ihr angebotenen Gnade Jesu ging er im Augenblick der Hin-
gabe ihrer Opfergabe aus einer Erfahrung der Liebe Gottes hervor, wie sie sie
bisher nicht gekannt hatte, und es ergriff sie ein Verlangen nach diesem Gott, das
sie alles Irdische und sich selbst vergessen lief. So erst versteht man das seherische
Wort Jesu, in dem sich ihm fiir die Jiinger die Zukunft enthiillte: ,Amen, ich
sage euch!“ Ob sie es verstanden haben? Wobl spiter erst. Sonst hitte sich ihnen
der Lobpreis Elisabeths bei ihrer Begegnung mit Maria auf die Lippen drangen
miissen: ,Selig, die geglaubt hat, dafi in Erfiillung gehen wird, was ihr gesagt
worden ist vom Herrn® (Lk 1, 45).

Die Perikope kennzeichnet genau unsere Heilssituation. Betroffen von ihr sind
zunichst die Gliubigen, alle, die sich zum Gott des Heiles bekennen, die im neu-
testamentlichen Tempelbezirk, in der Kirche, ibren Aufenthalt haben. Alle
miissen zum Opferdienst in dieser Kirche beitragen, der vom einzigen Opfer
Christi in der Kraft des Geistes getragen wird. Es werden von den Christen viele
Gaben in den ,Opferkasten“ eingeworfen. Heilschenkend ist nur eine einzige:
die vertrauende Ubergabe des Lebens an den Gott der vergebenden Liebe in der
Entiuflerung von allem, im tiefsten von sich selbst. Diese Ubergabe muf} alle
anderen Opfergaben umfangen, sonst bleiben sie wertlos und verfithren zu ver-
hingnisvollen Absicherungen. Wie oft wird das , Amen, ich sage euch® des Herrn
angesichts der vielen Spenden der Christen wohl gesprochen werden?

Friedrich Wulf S]

LITERATURBERICHT

Das Verstehen und Meditieren von geistlichen Bildern
und Texten der christlich-abendlindischen Tradition

Kritische Bemerkungen zu neuerer Meditationsliteratur

Zwei Kriterien sind an die so reichlich angebotene Meditationsliteratur von heute
anzulegen. Einmal das des Existenzbezugs. Wohin fiihrt die Meditation? in die
Mitte des Christentums? in eine psychologische Selbstwerdung? in Identitdt und
korperlich-seelisches Wohlgefithl? in buddhistische Welterfahrung? in kultur-
flichtiges Naturerleben? in einen revolutiondren Protest? oder wohin sonst?
Dariiber ist in dieser Zeitschrift schon manches geschrieben worden! Untrennbar
davon stellt sich die zweite Frage nach dem Niveau der Meditationen. Was kauft
man fiir teures Geld? Haben Autor und Verlag die Milhen investiert, die zur
ErschlieBung notwendig sind? Oder geht es nur um Sentiment, Nostalgie und
damit um Geldverdienen anhand schéner Texte und Bilder?



Literaturbericht 236
L. Die Treue zum Zeugnis — cin Bild Hildegards von Bingen

Im Scivias-Kodex der hl. Hildegard findet sich folgendes Bild: Eine goldene,
kreisrunde Scheibe, auf einem groferen, blau-silbernen Kreis; aus der Goldscheibe
tritt eine Menschengestalt entgegen, in leuchtendem Saphir-Blau, die offenen

Hinde dem Betrachter entgegenhaltend. Kreisende Wellenlinien durchfluten

beide Scheiben. Das Ganze ruht auf einem satten, vom Girlandenband umkrinz-

ten blauen Hintergrund. Dazu Hildegard selbst:

— Das ist der Sinn der Geheimnisse Gottes, dafl klar erschaut und erkannt werde,
welches die Fiille sei, die ohne Ursprung ist . . . Deshalb siehst du ein iiber-
helles Licht. Makellos, ohne Abstrich und Minderung und Tauschung sinn-
bildet es den Vater. Und darin eine saphirblaue Menschengestalt. Makellos,
ohne Harte des Neides und der Bosheit zeichnet sie den Sohn, der seiner Gott-
heit nach vor aller Zeit aus dem Vater gezeugt, seiner Menschheit nach in der
Zeit zur Welt geboren wurde. Seine Gestalt brennt durch und durch im sanften
Rot funkelnder Lohe. Makellos ohne Diirre finsterer Sterblichkeit weist sie auf
den Heiligen Geist ... So erkenne denn den Einen Gott in drei Personen, o
Menschl.

Der Biichermarkt bietet zwei Vorlagen an, die das Bild Hildegards meditieren.

Unter dem Namen Johannes Bours wird ein Text mit dem Titel: ,Sammlung.

Zu einem Mandala avs dem Scivias-Kodex“ verkauftz. Mandala wird darin

definiert als ,Ein Meditationsbild des Weges zum ,Selbst’, zur Mitte des eigenen

Wesens, oder aber ein Meditationsbild des Kosmos mit seinem anziehenden und

ausstrahlenden Zentrum . . . Im Meditieren . . . konnen die diffusen, sich zer-

strevenden Krifte unserer Psyche gesammelt und zur Einheit und Mitte zu-
sammengefiihrt werden“. Der kurze Meditationstext konzentriert sich auf

»Christus, umstrahlt von gottlicher Herrlichkeit, Herz und Mitte aller Welt,

das innerste Leben der Schopfung, das innerste Leben in mir.“ Das Wort und

auch die Sache: ,Dreifaltigkeit” fehlen.

‘Wohl davon abhingig ist ein zweiter Text aus den ,Meditationsgottesdien-
sten® von Alois Albrecht3. Diese Meditation geht aus von der Selbstbesinnung:
»Uns niederzulassen, Herr / sind wir hier / in unsere Mitte, / in unsere Tiefe, /
in unseren Grund, / dorthin, wo wir an dich grenzen, / unser Leben / an dein
Leben rihrt* (das wiederkehrende Anfangs-Gebet). Das Bild wird beschrieben
als: ,Das Rund des Alls, / die Schopfung, / der Kosmos, / das Ganze aller
Dinge / dargestellt, / von auflen nach innen. / Vor allem die Mitte, / und was
die Mitte birgt, / mufl uns interessieren / . . . Christus, / der Lebendige, / der
Auferstandene . . ./ “.

! Hildegard von Bingen, Wisse die Wege. Scivias. Nach dem Originaltext des illumi-
nierten Rupertsberger Kodex ins Deutsche iibertr. und bearb. von Maura Backeler, Salz-
burg 1954, 154-157; die Wiedergabe des Bildes auf Seite 37.

2 Materialien zur Bildmeditation. Dias — Anregungen — Entwiirfe hrsg. von Friedemann
Fichtl. Gekiirzte Sonderausgabe, Freiburg, Gelnhausen 1976, 121-122; vgl. Gul 50
(1977) 158 f.

8 Neuwerden aus seinem Wort. Meditationsgottesdienste, Stuttgart 1976, 68-75, wobei
das Bild ausdricklich als Mandala gekennzeichnet ist.



Literaturbericht 237

Aus der Riick-frage bei Bours ergab sich folgendes. Die oben zitierte Vorlage
ist die Wiedergabe einer Meditationskarte mit dem anders lautenden Titel:
»Christus im Glanz der Dreifaltigkeit. Tafel aus dem . . .“ Der Autor schrieb mir
dazu: ,Dafl in der Veroffentlichung im Ringbuch als Uberschrift ,Sammlung* steht,
geht auf die Herausgeber zuriick, nicht auf mich!“ Auch der Text zeigt im Ring-
buch wesentliche Anderungen gegeniiber der als Vorlage benutzten Meditations-
karte. Neu ist z. B. die Uberschrift ,Das Mandala als Sinnbild und Ubungsfeld.”
Neu ist die Akzentuierung: ,Es ist ein Meditationshild des Weges zum
,Selbst’, zur Mitte des eigenen Wesens, oder aber ein Meditationsbild des Kosmos
mit seinem anziehenden und ausstrahlenden Zentrum . . . Im meditierenden
Anschauen des Mandalas wird der Mensch eingeladen, ,zu sich selbst zu kommen®
— oder den Kosmos als geordnete . . . Schopfung zu erfahren.” Aussagen, die im
Text der Bours’schen Meditationskarte an den Ursprung des Bildes erinnern:
~Abglanz des dreifaltigen Gottes®, sind gestrichen.

Noch deutlicher wird die, wie uns scheint, wesentliche Verkiirzung durch den
Vergleich mit dem lingeren Urentwurf der Meditationskarte von Bours, ein
Privatdruck, der den ganzen Reichtum der Hildegardschen Vision breit entfaltet.

Die von Hildegard her berechtigte Konzentration auf die Christusgestalt wird
in der zum Verkauf angebotenen Meditations-Vorlage zu einem Mandala der
Selbstfindung, der Sammlung mit christologischem FEinschlag. Die Dreifaltig-
keitsschau der Heiligen ist vergessen. Was Wunder, dafl auch die Meditation
von Alois Albrecht nichts mehr davon weif}.

Woran liegt es, dafl man Wesenselemente, ja sogar die Wesensmitte der Hil-
degardschen Vision ignoriert? Wie ist eine solche Verkennung dessen méglich,
was die Seherin von Bingen schaute, aufschrieb und dann malen lief oder viel-
leicht sogar selbst malte? Alles Denken und Sprechen von Gott braucht Bilder
und Worte; und diese sind aus menschlichen Erfahrungen genommen. Der Kreis,
das Mandala, ist zweifellos eines der groflien archetypischen synthetischen Bilder
der Menschenseele, in denen Urerfahrungen gemacht wurden. Hildegard sieht
in diesem, ihrem archetypischen, “psychischen Material“ den dreifaltigen Gott.
Sie benutzt (natiirlich nicht bewufit) das Alphabet ihrer eigenen Innerlichkeit, um
Gott zu beschreiben, um Gott zu sehen. Darf man, ohne Hildegard zu mifideuten,
das Alphabet allein buchstabieren und dabei die Aussage beiseite lassen, die
Hildegard damit machen will? Das wire so, als ob man die Farben eines Bildes
auf ihre physische Qualitdt untersucht und dann behauptet, damit sei das be-
schrieben, was der Maler mit diesen Farben darstellen wollte.

Auf keinen Fall wollte Hildegard mit dem Bild eine ,Ikone des Selbst®
malen, sondern eine des dreifaltigen Gottes. Wer Hildegards Bild meditieren
will und nicht irgendein Mandala, wo Buddha, Shiva, Jesus oder Albert Schweizer
auswechselbar sind, muf} sich zuerst an ihren eigenen Text halten:

— So erkenne, 0 Mensch, in diesen drei Personen deinen Gott, der dich erschuf in
der Kraft seiner Gottheit und dich vom Verderben erkaufte . . . Wer wachen-
den Auges sieht und gespannten Ohres hort, der reiche diesen geheimnisvollen
Worten, die mir, dem Lebendigen, entstrémen, den umarmenden Kuf!

Die glossierten Meditationsvorlagen aber setzen den Akzent auf Selbstfindung.



Literaturbericht 238

Sie sind in Gefahr, beim Alphabet stehen za bleiben, statt die Schau der Heiligen
zu lesen. So ist es auch nicht verwunderlich, dafl das gleiche Hildegardbild auf
einem Béindchen zu stehen kommt, das den Titel tragt: ,Der Meister in dir“4.
Hildegards Intention aber geht nicht auf den ,Meister in dir“, sondern auf den
»Meister vor dir“, den ,Meister iiber dir“, den ,Meister dir gegeniiber®, den
dreifaltigen Gott. Es ist eine ,,Ikone der Anbetung® und keine ,Ikone des Selbst“.

Die Betonung des Selbst in der religiosen Erfahrung filhrt in die Nahe der
Mystik-Deutung, die der berithmte C. G. Jung-Schiller Ernst Neumann® gibt,
wenn er meint, das Mystische liege ,in der Begegnung des Ich mit dem Arche-
typischen, den Numina und dem pleromatisch umgestalteten Numinosen . . .“;
die Hoch-Mystik, die End-Mystik aber sei dort, wo die ,diskontinuierliche
Begegnung mit dem Selbst“ in eine ,dauernde Transparenz® hin iiberschritten
sel. ,Die mystische Transparenz der Welt gleicht einer umfassenden Lichtaus-
streuung des Selbst, und das Ich begegnet nun dem Numinosen tiberall und
jederzeit.” Was auf den ersten Blick wie eine schlichte Verkennung aussieht, daf§
das ,Alphabet der Mystik® (die archetypische Innnenerfahrung des Mandala)
der ,Aussage der Mystik“ (der dreifaltige Gott) vorgezogen wird, kann sich als
eine Verkiirzung der christlichen Heilsbotschaft entpuppen: Gott ist nicht mehr
der, der ,mich* frei anspricht, anruft und Gemeinschaft mit sich anbietet, sondern
»das Unerklarbare, dafl die Mitte des Menschen als ein unbekannt Schépferisches
in ihm lebt...“, ein ,Unbekanntes, das am Ursprung steht und das {iber das
Erléschen des Ich (im Tod) hinausreicht®.

Zuriick zum Mandala aus dem Scivias-Kodex der hl. Hildegardé. Die in der
heutigen Meditationsliteratur aufgezeigte Akzentverlagerung kann in gefdhr-
licher Weise in die Nihe einer Mystik-Deutung geraten, die das Christentum
aufldst. Ob nicht mancher Impuls einer in sich guten Meditationsbemithung dhn-
lichen MifRdeutungen des Christentums Vorschub leistet? Dariiber soll in einigen
Fortsetzungen gehandelt werden. Josef Sudbrack S]

4 Emmanuel Jungclausen, Der Meister in dir. Entdeckung der inneren Welt nach Johan-
nes Tauler, Freiburg 1975; vgl. Gul 49 (1976) 178-191.

5 'Was der Autor in seinen wichtigen umfangreichen Forschungen: ,Ursprungsgeschichte
des Bewufitseins“, Miinchen 21974 und: ,Die grofle Mutter, Ziirich 1956, gesammelt hat,
wird in dem Aufsatz ,Der mystische Mensch, in Kulturentwicklung und Religion®, Frank-
furt 1978, auf die Frage des religiésen Menschen hin kondensiert. S. 122; 134 {; 143 f.

% Die Schriften der hl. Hildegard, die z. T. in mustergiiltigen Ubersetzungen vorliegen,
sind fiir den modernen Menschen nicht leicht zu lesen. Um so mehr mufl man dankbar
sein, dafl eben, ein Jahr vor der 800-]Jahr-Feier ihres Todestages, eine vorzigliche Aus-
wahl aus ihren Schriften auf den Markt gekommen ist: Hildegard von Bingen, Mystische
Texte der Gotteserfahrung; hgg. u. eing. von Heinrich Schipperges. Olten — Freiburg,
Walter-Verlag 1978. 216 S., Ln. DM etwa 28,~. Eine Einleitung fiihrt ein in die Eigen-
art ihrer Mystik, die ganz auf das Objektive gerichtet ist. Auch die Texte selbst — von
Gott ausgehend, auf den Menschen zugehend, und ihn zuriickfithrend zu Gott — sind
feinsinnig ausgewihlt und werden gut eingefithrt; nur manchmal iiberwiegt das poetisch-
kosmologische Element vor dem personal-dogmatischen. Nicht nur Verehrern Hildegards,
auch denen, die echte christliche Mystik suchen und nicht bei Mifideutungen stehen bleiben
maochten, sei das Buch warm empfohlen.





