
Der Turm der Sprachlosigkeit und das Jerusalem 
des Mitsammen 
Hinführung zu einem Gedicht von Paul Celan 

Gerhard Glaser, Tübingen 

Jeder von uns sitzt auf irgendeine Weise •im Turm" - sprachlos und allein. 
Wir brauchen dies nicht zu leugnen. Daß wir unsere Einsamkeit nicht leug- 
nen müssen, auch deswegen spricht das Gedicht P. Celans zu uns. 

DU SEI WIE DU, immer. 

Stant vp Jherosalem inde 
erheyff dich 

Auch wer das Band zerschnitt zu dir hin, 

inde wirt 
erluchtet 

knüpfte es neu, in der Gehugnis, 

Schlammbrocken schluckt ich, im Turm, 

Sprache, Finster-Lisene, 

kumi 
ori. 

I. 

Wenn wir Menschen von heute überhaupt noch einen Zugang zur Dichtung 
haben, dann ist der Weg zur sogenannten modernen Dichtung oft versperrt 
und unbegangen. Wegweiser dorthin gibt es nur wenige, und auch diese 
Hinführungen sind oftmals unverständlich. 

Nehmen wir aber dennoch - gegen unsere ganze Gewohnheit - ein mo- 
dernes Gedicht zur Hand, dann ist es uns fremd; und das ist gut so. Denn in 
dieser Fremdheit begegnen wir, falls wir sie nicht einfach übergehen, unse- 



Gerhard Glaser 242 

rer eigenen Sprachlosigkeit und Einsamkeit inmitten dieser lärmendenWelt, 
in der jeder das entscheidende Wort haben will, aber keiner mehr etwas 
zu sagen hat. Auch solche Einführungen in ein Gedicht unterliegen dieser 
Gefahr, zu reden, ohne im Ernst etwas zu sagen; zumal ja ein gutes Ge- 
dicht, liest man es laut und wiederholt, für sich selbst spricht, falls wir es 
nur einigermaßen frei aufnehmen. 

Wenn wir vorab zugeben, daß uns diese modernen Gedichte nicht viel 
sagen, so zeigen sie uns doch wenigstens dies: daß wir selbst nur noch we- 
nig Wirkliches zu sagen haben; sie sind dann sprachliche Gestaltungen 
unserer eigenen Fremdheit, unseres Schweigenmüssens und sogar unserer 
Verstummung; sie sind Hinweise auf unsere Ausweglosigkeit. 

•Im Turm" sitzt auch der Dichter. Er, der nur mit den Worten beschäf- 
tigt ist, Worte ruft und stiftet, der alles durchs Wort sieht. Auch in seinen 
Turm fällt oft kein Licht. Der Dichter ist wie wir alle allein. •Im Turm" 
wird jeder Mensch sprachlos. Und weil der Dichter an der Welt, an den ihn 
nicht verstehenden oder nicht hörenden Menschen und an vielen Umstän- 
den erstickt, deswegen schreibt er für uns alle: •Schlammbrocken schluckt 
ich, im Turm". 

Die Sprache, die einzelnen Worte sind dann zu nichts mehr zu gebrau- 
chen. Unsere Worte ver-sagen an der bedrohlichen Wirklichkeit. Die Spra- 
che entdeckt nicht mehr; wo normalerweise ein Wort weiterhilft, dort ist 
jedes Wort zuviel; die Sprache selbst ist verdunkelt. Paul Celan nennt sie 
daher eine •Finster-Lisene"*, also ein dunkles Band und ein dunkler Strei- 
fen. Dunkel ist es, weil uns die Menschen und die Dinge darin nicht mehr 
näher kommen. Ein Band ist die Sprache, weil sie uns Menschen normaler- 
weise miteinander und unter uns verbindet. Erst im Sprachgebinde werden 
alle menschlichen Begegnungen und alle uns umgebenden Dinge mitteilbar, 
sagbar und zu einer Erfahrung. Die Sprache als Band ermöglicht uns das 
Miteinander-Sprechen. 

Wenn das Band zerrissen ist und wir - wie eine Sprachwendung es aus- 
drückt • den Faden verloren haben? Wenn wir selbst die Sprache als Ver- 
bindung zueinander zerstört haben, indem wir sie nur noch informativ 
benutzen? Wenn wir also allein und im Turm sind? Der Dichter weiß ge- 
rade auch um diese heutige Situation: •auch wer das Band zerschnitt", sagt 
er, •knüpfte es neu". Immer wieder neu anzufangen mit dem Gespräch 
und mit dem Brauchen der Sprache, das ist scheinbar der einzigste Ausweg, 
den wir sprechende Menschen haben. 

* Lisene ist der Name des senkrechten, schmalen Mauerstreifens, der sich wie ein Band 
von der Wand abhebt und durch den die Wand gegliedert wird. (Schriftleitung) 



Hinführung zu einem Gedicht 243 

II. 

Lesen wir noch einmal das Gedicht von P. Celan, dann ist jetzt schon eine 
gewisse Vertrautheit entstanden. Allein die meisten Verse bleiben noch un- 
verständlich. Seine Dichtung gilt als hermetisch. Er selbst fordert, daß der 
Leser einen guten Schlüssel findet, um in seine Sprachwelt hineinzugelan- 
gen. Dies soll zunächst vorbereitet werden durch eine Übersetzung der 
nicht-hochdeutschen Worte, die Celan in diesem Gedicht verwendet. Er 
hat die Verse zwischen die neuhochdeutschen Zeilen eingefügt, um so auch 
sprachlich die Sprachlosigkeit anzuzeigen. 

Übersetzen wir also: 

Steh auf Jerusalem und 
erhebe dich 

Stant vp Jherosalem inde 
erheyff dich 

und werde 
erleuchtet 

inde wirt 
erluchtet 

Auf 
werde Licht 

kumi 
ori. 

Während die beiden ersten Sätze im Gedicht mittelhochdeutsch geschrie- 
ben sind, ist der letzte hebräisch. Alle stammen aber aus dem Buch Jesaja, 
Kap. 60. v. 1. Die ersten Sätze sind aus der Predigt Meister Eckharts über 
diese Bibelstelle genommen, der letzte ist der Wortlaut des hebräischen 
Urtextes. 

Aber warum erschwert denn der Dichter das Verständnis des Gedichtes 
mit diesen uns so fremden Sprachbrocken? Wird hier nicht dem Leser zu- 
viel zugemutet? Haben nicht doch jene Menchen recht, die von der mo- 
dernen Dichtung sagen, sie sei unverstehbar? 

Celan benutzt aber diese Erschwerung, um zu zeigen, daß unsere Spra- 
che nicht mehr unser Eigentum ist, weil wir ihre Geschichte nicht mehr ken- 
nen; dann zeigt er die Verschlingung der Sprache durch das Ineinander- 
schieben der verschiedenen Sprachen an; drittens sucht der Dichter aus 
seiner eigenen, trostlosen Gegenwart dadurch herauszukommen, daß er 
ein Gespräch über die Zeiten hinweg führt; er sucht Rettung, nicht in fremd- 
ländischen Gewohnheiten, sondern dort, woher er kommt. 

Der Leser darf dieser Erschwerung nicht ins Komfortable der alltäglichen 
Sprachfloskeln ausweichen. Er muß vielmehr die Rettung erblicken, die ihm 
der Dichter freigibt, um so dann selbst einen Weg aus dem Turm zu fin- 
den. Der Dichter findet den Ausweg, indem er in die Geschichte der Men- 



Gerhard Glaser 244 

sehen zurückgeht, die selbst gegen die Bindungslosigkeit und Vereinsa- 
mung angingen. Der Dichter Celan findet jenes Rettende im Gespräch mit 
dem mittelalterlichen Mystiker und mit dem Propheten Jesaja. Er vermag 
in seiner Vereinsamung noch das Notwendende: sich rückbinden, sich erin- 
nern. Deswegen steht da das merkwürdige Wort: Gehugnis. Es stammt 
aus dem Mittelhochdeutschen und heißt soviel wie •Andenken". Im An- 
denken und im Gedächtnis kann er jenes Band neu knüpfen, das ihm wie- 
der Gemeinschaft vermittelt. Im andenkenden Gepräch sind die Zeiten 
nicht mehr nur nacheinander, sondern die Zeit selbst ist umgewendet und 
erfüllt, so daß ein Gespräch über die Zeiten hin möglich wird (Nb.: das 
Wort •Gehugnis" - selbst ja ein mittelhochdeutsches Wort - steht in einem 
neuhochdeutschen Satz und verbindet so auf einzigartige Weise Gegenwart 
und Vergangenheit.) 

III. 

Unsere Gegenwart ist für den Dichter durch Sprachlosigkeit und Vereinsa- 
mung gekennzeichnet. Die Rettung aus dem Turm wäre eine Strickleiter 
aus echten Mit-Worten. Heute versagt aber die Sprache allzuoft; das heißt 
für einen Dichter: genau das, was den Menschen überhaupt ausmacht, näm- 
lich, daß er sprechen kann, ist in Gefahr. Die Rettung kommt von woanders 
her. Diese andere Richtung, die andere Sicht der Sprache ist das lichtvolle 
Du. Unser sprachloses und einsames Ich wird nur durch das Du gerettet. 
Wie geschieht diese Rettung: Durch welches Du? Das Gedicht Celans ist 
nicht nur eine Verflechtung aus drei Sprachen, es ist auch eine sprachliche 
Bewegung zwischen ich und Du. Die erste Zeile redet gleich zweimal da- 
von: es ist ein Du, das immer und zu allen Zeiten da ist, - nein, da sein 
sollte, denn sicher ist sich der Dichter ja auch nicht. 

Celan hat aus diesem Gespräch mit dem Mystiker und dem Propheten 
Bilder in seine aussichtslose Gegenwart mitgebracht. Eines davon ist •Je- 
rusalem" . Jerusalem ist der Ort, an dem die Menschen wieder frei zusam- 
men wohnen. In einem anderen Gedicht schreibt P. Celan einmal: •das 
frei-werdende Zeltwort: Mitsammen". Dort kann der Turm-Mensch un- 
serer Tage wieder ein wohnliches Zelt finden; dort wird er aus seiner 
•Eigensucht" (so hat Meister Eckhart diese einsame Turmexistenz genannt) 
erlöst und erhält ein neues Zelt, eine neue Beheimatung und Einbergung, 
die Eckhart •Burgstädtchen" nennt. 

Der andere rettende Hinweis ist das Wort: •kumi ori". Lautmalend 
wird hier der Weg vom Dunkel zum Licht ausgedrückt. Hier wird die ver- 
sagende Sprache einer Wende zugeführt. In seinem Gedichtband •Atem- 
wende" steht der Satz: •Licht war. Rettung". 



Die Gnadengaben in der Kirche 245 

Das lichtvolle Jerusalem ist freilich die Rettung. P. Celan, der sich vor- 
sichtig, aber doch zentral auch der Botschaft des Neuen Testamentes genä- 
hert hat, kannte sicher die Ankündigung des Neuen Jerusalem, wie es in 
der Apokalypse beschrieben und verkündigt wird. Dort, in jenem lichten 
Jerusalem geschieht für alle Rettung, die vereinsamt sind, statt unter dem 
Zelt •Mitsammen" frei; die statt Brot des Lebens Schlammbrocken schluk- 
ken müssen; die statt Licht nur noch das Dunkel ihres eigenen Turmbodens 
sehen; dort und stets, wenn das Band der Sprache geknüpft wird, geschieht 
Rettung für alle, die in Finsternis und Todesschatten sitzen. 

Die Gnadengaben in der Kirche 

Ihre Bedeutung für das Leben des Einzelnen und der Gemeinde 

Norbert Baumert S J, Berlin 

Menschsein heißt, bewußt und mit innerer Zustimmung zu vollziehen, was 
man ist. Zunächst ist der Mensch Geschöpf und als Christ eine •neue 
Schöpfung"; er ist Kind der Liebe des Vaters. Darum findet er nur in dem 
Maße zu sich, wie er diese Grund-Tatsache seines Wesens, alles empfangen 
zu haben und stets neu zu empfangen, bewußt und gern mitvollzieht. Sich 
annehmen aus der Zuwendung ewiger Liebe und ihr •mit seinem ganzen 
Herzen und mit allen Kräften" antworten, ist die Wurzel eines erlösten 
Lebens. Den Geschenkcharakter christlicher Existenz nennt Paulus •lieben- 
de Zuwendung", auf griechisch •Charisma". 

1. Charismatische Kirche 

In der katholischen Theologie der letzten Jahrzehnte erlebte das Wort 
•Charisma" eine Renaissance, deren Höhepunkt wohl noch nicht über- 
schritten ist. Von neuem wurde uns die Gottunmittelbarkeit jedes einzel- 
nen bewußt, der sich mit der ihm persönlich verliehenen •Gnadengabe" 
in das Leben der Kirche und der Welt einbringen darf und soll. •Laien- 
apostolat", •Liturgische, Biblische und ökumenische Bewegung", •Volk 
Gottes", •allgemeines Priestertum", •Verantwortung und Sendung der 




