Der Turm der Sprachlosigkeit und das Jerusalem
des Mitsammen

Hinfithrung zu einem Gedicht von Paul Celan

Gerhard Glaser, Tubingen

Jeder von uns sitzt auf irgendeine Weise ,,im Turm* — sprachlos und allein.
Wir brauchen dies nicht zu leugnen. Daf} wir unsere Einsamkeit nicht leug-
nen miissen, auch deswegen spricht das Gedicht P. Celans zu uns.

DU SEI WIE DU, immer.

Stant vp Jherosalem inde
erheyff dich

Auch wer das Band zerschnitt zu dir hin,

inde wirt
erluchtet

kniipfte es neu, in der Gehugnis,
Schlammbrocken schludkt ich, im Turm,
Sprache, Finster-Lisene,

kumi
ori.

L.

Wenn wir Menschen von heute iberhaupt noch einen Zugang zur Dichtung
haben, dann ist der Weg zur sogenannten modernen Dichtung oft versperrt
und unbegangen. Wegweiser dorthin gibt es nur wenige, und auch diese
Hinfihrungen sind oftmals unverstiandlich.

Nehmen wir aber dennoch — gegen unsere ganze Gewohnheit — ein mo-
dernes Gedicht zur Hand, dann ist es uns fremd; und das ist gut so. Denn in
dieser Fremdheit begegnen wir, falls wir sie nicht einfach iibergehen, unse-



Gerhard Glaser 242

rer eigenen Sprachlosigkeit und Einsamkeit inmitten dieser JarmendenWelt,
in der jeder das entscheidende Wort haben will, aber keiner mehr etwas
zu sagen hat. Auch solche Einfuhrungen in ein Gedicht unterliegen dieser
Gefahr, zu reden, ohne im Ernst etwas zu sagen; zumal ja ein gutes Ge-
dicht, liest man es laut und wiederholt, fiir sich selbst spricht, falls wir es
nur einigermafen frei aufnehmen.

Wenn wir vorab zugeben, dafl uns diese modernen Gedichte nicht viel
sagen, so zeigen sie uns doch wenigstens dies: dafl wir selbst nur noch we-
nig Wirkliches zu sagen haben; sie sind dann sprachliche Gestaltungen
unserer eigenen Fremdheit, unseres Schweigenmiissens und sogar unserer
Verstummung; sie sind Hinweise auf unsere Ausweglosigkeit.

LIm Turm® sitzt auch der Dichter. Er, der nur mit den Worten beschaf-
tigt ist, Worte ruft und stiftet, der alles durchs Wort sieht. Auch in seinen
Turm fallt oft kein Licht. Der Dichter ist wie wir alle allein. ,Im Turm®
wird jeder Mensch sprachlos. Und weil der Dichter an der Welt, an den ihn
nicht verstehenden oder nicht horenden Menschen und an vielen Umstan-
den erstickt, deswegen schreibt er fir uns alle: ,Schlammbrocken schluckt
ich, im Turm®.

Die Sprache, die einzelnen Worte sind dann zu nichts mehr zu gebrau-
chen. Unsere Worte ver-sagen an der bedrohlichen Wirklichkeit. Die Spra-
che entdeckt nicht mehr; wo normalerweise ein Wort weiterhilft, dort ist
jedes Wort zuviel; die Sprache selbst ist verdunkelt. Paul Celan nennt sie
daher eine , Finster-Lisene“*, also ein dunkles Band und ein dunkler Strei-
fen. Dunkel ist es, weil uns die Menschen und die Dinge darin nicht mehr
naher kommen. Ein Band ist die Sprache, weil sie uns Menschen normaler-
weise miteinander und unter uns verbindet. Erst im Sprachgebinde werden
alle menschlichen Begegnungen und alle uns umgebenden Dinge mitteilbar,
sagbar und zu einer Erfahrung. Die Sprache als Band erméglicht uns das
Miteinander-Sprechen.

Wenn das Band zerrissen ist und wir — wie eine Sprachwendung es aus-
driickt — den Faden verloren haben? Wenn wir selbst die Sprache als Ver-
bindung zueinander zerstort haben, indem wir sie nur noch informativ
benutzen? Wenn wir also allein und im Turm sind? Der Dichter weil} ge-
rade auch um diese heutige Situation: ,auch wer das Band zerschnitt“, sagt
er, ,kniipfte es neu“. Immer wieder neu anzufangen mit dem Gespréach
und mit dem Brauchen der Sprache, das ist scheinbar der einzigste Ausweg,
den wir sprechende Menschen haben.

* Lisene ist der Name des senkrechten, schmalen Mauerstreifens, der sich wie ein Band
von der Wand abhebt und durch den die Wand gegliedert wird. (Schriftleitung)



Hinfihrung zu einem Gedicht 243
IL

Lesen wir noch einmal das Gedicht von P. Celan, dann ist jetzt schon eine
gewisse Vertrautheit entstanden. Allein die meisten Verse bleiben noch un-
verstandlich. Seine Dichtung gilt als hermetisch. Er selbst fordert, daf§ der
Leser einen guten Schliissel findet, um in seine Sprachwelt hineinzugelan-
gen. Dies soll zunachst vorbereitet werden durch eine Ubersetzung der
nicht-hochdeutschen Worte, die Celan in diesem Gedicht verwendet. Er
hat die Verse zwischen die neuhochdeutschen Zeilen eingefiigt, um so auch
sprachlich die Sprachlosigkeit anzuzeigen.
Ubersetzen wir also:

Steh auf Jerusalem und Stant vp Jherosalem inde
erhebe dich erheyff dich

und werde inde wirt

erleuchtet erluchtet

Auf kumi

werde Licht ori.

Wihrend die beiden ersten Séatze im Gedicht mittelhochdeutsch geschrie-
ben sind, ist der letzte hebriisch. Alle stammen aber aus dem Buch Jesaja,
Kap. 60. v. 1. Die ersten Sétze sind aus der Predigt Meister Eckharts fiber
diese Bibelstelle genommen, der letzte ist der Wortlaut des hebraischen
Urtextes.

Aber warum erschwert denn der Dichter das Verstandnis des Gedichtes
mit diesen uns so fremden Sprachbrocken? Wird hier nicht dem Leser zu-
viel zugemutet? Haben nicht doch jene Menchen recht, die von der mo-
dernen Dichtung sagen, sie sei unverstehbar?

Celan benutzt aber diese Erschwerung, um zu zeigen, dafl unsere Spra-
che nicht mehr unser Eigentum ist, weil wir ihre Geschichte nicht mehr ken-
nen; dann zeigt er die Verschlingung der Sprache durch das Ineinander-
Schieben der verschiedenen Sprachen an; drittens sucht der Dichter aus
seiner eigenen, trostlosen Gegenwart dadurch herauszukommen, daf er
ein Gesprach iiber die Zeiten hinweg fiihrt; er sucht Rettung, nicht infremd-
landischen Gewohnheiten, sondern dort, woher er kommt.

Der Leser darf dieser Erschwerung nicht ins Komfortable der alltaglichen
Sprachfloskeln ausweichen. Er muf} vielmehr die Rettung erblicken, die ihm
der Dichter freigibt, um so dann selbst einen Weg aus dem Turm zu fin-
den. Der Dichter findet den Ausweg, indem er in die Geschichte der Men-



Gerhard Glaser 244

schen zuriickgeht, die selbst gegen die Bindungslosigkeit und Vereinsa-
mung angingen. Der Dichter Celan findet jenes Rettende im Gespréch mit
dem mittelalterlichen Mystiker und mit dem Propheten Jesaja. Er vermag
in seiner Vereinsamung noch das Notwendende: sich riickbinden, sich erin-
nern. Deswegen steht da das merkwiirdige Wort: Gehugnis. Es stammt
aus dem Mittelhochdeutschen und heifit soviel wie ,Andenken“. Im An-
denken und im Gedichtnis kann er jenes Band neu kniipfen, das ihm wie-
der Gemeinschaft vermittelt. Im andenkenden Geprich sind die Zeiten
nicht mehr nur nacheinander, sondern die Zeit selbst ist umgewendet und
erfiillt, so dafl ein Gesprich iiber die Zeiten hin moglich wird (Nb.: das
Wort ,,Gehugnis* — selbst ja ein mittelhochdeutsches Wort —steht in einem
neuhochdeutschen Satz und verbindet so auf einzigartige Weise Gegenwart
und Vergangenheit.)

I1I1.

Unsere Gegenwart ist fiir den Dichter durch Sprachlosigkeit und Vereinsa-
mung gekennzeichnet. Die Rettung aus dem Turm wére eine Strickleiter
aus echten Mit-Worten. Heute versagt aber die Sprache allzuoft; das heifit
fiir einen Dichter: genau das, was den Menschen iiberhaupt ausmacht, nim-
lich, daf er sprechen kann, ist in Gefahr. Die Rettung kommt von woanders
her. Diese andere Richtung, die andere Sicht der Sprache ist das lichtvolle
Du. Unser sprachloses und einsames Ich wird nur durch das Du gerettet.
Wie geschieht diese Rettung: Durch welches Du? Das Gedicht Celans ist
nicht nur eine Verflechtung aus drei Sprachen, es ist auch eine sprachliche
Bewegung zwischen ich und Du. Die erste Zeile redet gleich zweimal da-
von: es ist ein Du, das immer und zu allen Zeiten da ist, — nein, da sein
sollte, denn sicher ist sich der Dichter ja auch nicht.

Celan hat aus diesem Gesprich mit dem Mystiker und dem Propheten
Bilder in seine aussichtslose Gegenwart mitgebracht. Eines davon ist ,, Je-
rusalem®. Jerusalem ist der Ort, an dem die Menschen wieder frei zusam-
men wohnen. In einem anderen Gedicht schreibt P. Celan einmal: ,das
frei-werdende Zeltwort: Mitsammen®. Dort kann der Turm-Mensch un-
serer Tage wieder ein wohnliches Zelt finden; dort wird er aus seiner
»Figensucht® (so hat Meister Eckhart diese einsame Turmexistenz genannt)
erlést und erhilt ein neues Zelt, eine neue Beheimatung und Einbergung,
die Eckhart ,Burgstadtchen® nennt.

Der andere rettende Hinweis ist das Wort: ,kumi ori“. Lautmalend
wird hier der Weg vom Dunkel zum Licht ausgedriickt. Hier wird die ver-
sagende Sprache einer Wende zugefiihrt. In seinem Gedichtband ,, Atem-
wende® steht der Satz: ,Licht war. Rettung®.



Die Gnadengaben in der Kirche 245

Das lichtvolle Jerusalem ist freilich die Rettung. P. Celan, der sich vor-
sichtig, aber doch zentral auch der Botschaft des Neuen Testamentes gena-
hert hat, kannte sicher die Ankiindigung des Neuen Jerusalem, wie es in
der Apokalypse beschricben und verkiindigt wird. Dort, in jenem lichten
Jerusalem geschieht fiir alle Rettung, die vereinsamt sind, statt unter dem
Zelt ,Mitsammen® frei; die statt Brot des Lebens Schlammbrocken schluk-
ken miissen; die statt Licht nur noch das Dunkel ihres eigenen Turmbodens
sehen; dort und stets, wenn das Band der Sprache geknupft wird, geschieht
Rettung fiir alle, die in Finsternis und Todesschatten sitzen.

Die Gnadengaben in der Kirche

Thre Bedeutung fiir das Leben des Einzelnen und der Gemeinde

Norbert Baumert S], Berlin

Menschsein heifit, bewufit und mit innerer Zustimmung zu vollziehen, was
man ist. Zunachst ist der Mensch Geschopf und als Christ eine ,neue
Schépfung®; er ist Kind der Liebe des Vaters. Darum findet er nur in dem
Mafe zu sich, wie er diese Grund-Tatsache seincs Wesens, alles empfangen
zu haben und stets neu zu empfangen, bewufit und gern mitvollzieht. Sich
annchmen aus der Zuwendung ewiger Liebe und ihr ,mit seinem ganzen
Herzen und mit allen Kriften® antworten, ist die Wurzel eines erlésten
Lebens. Den Geschenkcharakter christlicher Existenz nennt Paulus ,lieben-
de Zuwendung®, auf griechisch ,,Charisma“.

1. Charismatische Kirche

In der katholischen Theologie der letzten Jahrzehnte erlebte das Wort
»Charisma“ eine Renaissance, deren Hohepunkt woh! noch nicht iber-
schritten ist. Von neuem wurde uns die Gottunmittelbarkeit jedes einzel-
nen bewuflt, der sich mit der ihm personlich verliehenen ,Gnadengabe“
in das Leben der Kirche und der Welt einbringen darf und soll. ,Laien-
apostolat®, ,Liturgische, Biblische und Okumenische Bewegung®, ,Volk
Gottes“, ,allgemeines Priestertum®, ,Verantwortung und Sendung der





