Die Gnadengaben in der Kirche 245

Das lichtvolle Jerusalem ist freilich die Rettung. P. Celan, der sich vor-
sichtig, aber doch zentral auch der Botschaft des Neuen Testamentes gena-
hert hat, kannte sicher die Ankiindigung des Neuen Jerusalem, wie es in
der Apokalypse beschricben und verkiindigt wird. Dort, in jenem lichten
Jerusalem geschieht fiir alle Rettung, die vereinsamt sind, statt unter dem
Zelt ,Mitsammen® frei; die statt Brot des Lebens Schlammbrocken schluk-
ken miissen; die statt Licht nur noch das Dunkel ihres eigenen Turmbodens
sehen; dort und stets, wenn das Band der Sprache geknupft wird, geschieht
Rettung fiir alle, die in Finsternis und Todesschatten sitzen.

Die Gnadengaben in der Kirche

Thre Bedeutung fiir das Leben des Einzelnen und der Gemeinde

Norbert Baumert S], Berlin

Menschsein heifit, bewufit und mit innerer Zustimmung zu vollziehen, was
man ist. Zunachst ist der Mensch Geschopf und als Christ eine ,neue
Schépfung®; er ist Kind der Liebe des Vaters. Darum findet er nur in dem
Mafe zu sich, wie er diese Grund-Tatsache seincs Wesens, alles empfangen
zu haben und stets neu zu empfangen, bewufit und gern mitvollzieht. Sich
annchmen aus der Zuwendung ewiger Liebe und ihr ,mit seinem ganzen
Herzen und mit allen Kriften® antworten, ist die Wurzel eines erlésten
Lebens. Den Geschenkcharakter christlicher Existenz nennt Paulus ,lieben-
de Zuwendung®, auf griechisch ,,Charisma“.

1. Charismatische Kirche

In der katholischen Theologie der letzten Jahrzehnte erlebte das Wort
»Charisma“ eine Renaissance, deren Hohepunkt woh! noch nicht iber-
schritten ist. Von neuem wurde uns die Gottunmittelbarkeit jedes einzel-
nen bewuflt, der sich mit der ihm personlich verliehenen ,Gnadengabe“
in das Leben der Kirche und der Welt einbringen darf und soll. ,Laien-
apostolat®, ,Liturgische, Biblische und Okumenische Bewegung®, ,Volk
Gottes“, ,allgemeines Priestertum®, ,Verantwortung und Sendung der



Norbert Baumert 246

Laien in der Gemeinde und in der Welt“ sind nur einige Stichworte, die
immer wieder neu auf das Charisma des Einzelnen hinweisen.

In jiingster Zeit hort man ofter von ,charismatischer® Erneuverung, die
quer durch alle Konfessionen geschieht. Dabei mag gelegentlich der Ein-
druck entstehen, als ob hier eine ,Bewegung® das ,Charismatische“ fiir
sich allein beanspruche. Die Betreffenden wollen dies aber ebensowenig,
wie okumenische Gruppen das Anliegen der Einheit oder Bibelkreise das
Lesen der Heiligen Schrift als ihr Eigengut betrachten; sie wissen sich nur
gerufen, neu auf etwas hinzuweisen, was zum Wesen des Christseins ge-
héort. Wenn am Anfang unseres Jahrhunderts Christen mit pfingstlichen
Erfahrungen sich allmahlich aus den evangelischen Kirchen aussonderten,
dann nicht so sehr, weil sie fiir Korrektur nicht offen gewesen wiren, son-
dern deshalb, weil ihrem Anliegen in den Grofikirchen nicht geniigend
Raum gegeben wurde und wohl auch deshalb, weil das protestantische Ver-
standnis offener ist fiir eine selbstdndige Gemeindebildung auflerhalb der
Kirche.

Die geschichtlichen Wurzeln der heutigen charismatischen ,, Erweckung “?
aber liegen nicht nur bei den klassischen Pfingstgemeinden, sondern ebenso
in immer neuen, selbstindigen Berufungen und Entwicklungen im jewei-
ligen innerkirchlichen Raum. Das Charismatische gehdrt nun einmal zum
Mutterboden kirchlichen Lebens. Auch wenn dem Wort ,,Charisma“ gegen-
iiber noch nicht alle Ressentiments geschwunden sind, hat doch die Einsicht
heute mehr Raum gewonnen, daf} der Geist Gottes jedem Christen unmit-
telbar Fahigkeiten schenkt und durch diese verschiedenen Gaben die Ge-
meinde aufbaut. Dabei soll das Charisma des Amtes nicht etwa die anderen
Gaben ersetzen oder aus eigener Befugnis austeilen, sondern es soll jenes
Instrument des Geistes sein, durch welches Er selbst fiir das rechte Zuein-
ander der iibrigen Charismen Sorge tréagt.

»Charisma“ ist in besonderer Weise dem Heiligen Geist zugeordnet (1
Kor 12, 4. 9. 11). Uber das Zusammenwirken Christi und des Geistes im
Heilswerk sagt das II. Vaticanum?®: ,Der Sohn Gottes hat die Wege wirk-
licher Fleischwerdung beschritten, um die Menschen der géttlichen Natur
teilhaft zu machen“ und hat ,die Sendung des Heiligen Geistes verheifen,
daB beide sich darin zusammenfinden, das Werk des Heiles immer und
tiberall zur Fruchtbarkeit zu bringen“. Immer sind beide gemeinsam am
Werk, aber doch so, dafl wir dem Sohn Gottes in besonderer Weise die
1 Dieser aus dem Protestantismus stammende Begriff wird von F. Wulf mit Recht zur
Bezeichnung eines allgemeinen kirchlichen Phinomens gebraucht. Vgl. F. Wulf, ,Die im-
mer neue Erweckung”, in: F. X. Arnold ~ F. Klostermann u. a., Handbuch der Pastoral-
theologie 111 535. Der Artikel bringt wichtige geschichtliche und pastorale Aspekte fiir

unsere Fragestellung.
2 Ad gentes 3 und 4.



Die Gnadengaben in der Kirche 247

sichtbare Ordnung zueignen (Wort, Sakrament, Amt = Wege der Fleisch-
werdung), wahrend der Heilige Geist ,die kirchlichen Einrichtungen
gleichsam als Seele belebt“. Seine Eigenart ist also die Bewegung von in-
nen her, das ungreifbare ,Wehen“ (Joh 3, 8) und die ,Anregung“ zum
Lob und zur Liebe. So formt der Geist die Kirche von innen. Er wirkt nichts
anderes als der Sohn, so dafl das Konzil auch sagen kann: ,Der Heilige
Geist stattet die Kirche mit den verschiedenen hierarchischen und charisma-
tischen Gaben aus“. Sowenig es eine Rivalitét gibt zwischen Jesus und dem
Geist, sowenig kann man die von Jesus gefiigte Ordnung ausspielen gegen
das innere Wirken des Geistes. Dennoch darf die Frage gestellt werden, ob
in der Romischen Kirche das Wirken des Geistes bisher geniigend beachtet
wurde®. Gnadengaben sind also von ihrer Wurzel her Konkretisierungen
des Geistes, die somit von innen her Kirche als das Zusammenspiel vieler
Geistwirkungen konstituieren®.

Eine so verstandene charismatische Kirche will gelebt, nicht nur begriffen
sein. So sind wir heute zu einem Lernprozef aufgerufen, auf neue Weise
Kirche zu werden, indem wir das urspriingliche Leben des Geistes in uns je
neu, ,original“ Gestalt werden lassen. Dabei ist nicht eine theoretische
Kenntnis der vielen Gnadengaben entscheidend, sondern das Bemiihen um
die angemessene Einstellung und innere Haltung ihnen gegeniiber. Wie
ereignet sich Charisma im Leben des Christen und der Gemeinde und wie
gehen wir damit um?

2. Charismatische Grundhaltung

Ausgangspunkt ist jener anfangs beschriebene Akt des Empfangens. Hier
muf} der einzelne nicht auf irgendeine ,Erfahrung” warten, sondern darf
sich im Glauben dessen bewufit werden, was bereits Wirklichkeit ist: Daf}
Gott da ist, sich bedingungslos schenkt und dadurch den Menschen trégt.
Wer sich so auf seine Abhdngigkeit von Gott einlaflt, gerat vielleicht bald
an die bange Frage, ob Gott es wirklich gut mit ihm meint, vor allem, wenn
die Lebensumstdnde nicht dafiir zu sprechen scheinen. Soweit es auf den
Menschen ankommt, kann er dann nur den Glauben an Gottes Verheifiun-
gen dagegenstellen und darf Jesus die Antwort nicht verweigern, die er so
oft im Evangelium erfragt: , Traust du mir?“ Es ist die persénlichste Frage;

3 F. Wulf, a. a. O. 546: ,Auf dem II. Vaticanum ist darauf hingewiesen worden, daf} die
stark verrechtlichte und institutionalisierte Kirche der Neuzeit dem Charismatischen zu
wenig Beachtung geschenkt und es nicht geniigend geférdert babe.“ Ahnlich K. Rahner,
Schriflen zur Theologie VI1I, Einsiedeln 1966, S. 77, ,Léscht den Geist nicht aus®.

4 Vgl. R. Laurentin, ,,Zur Klirung des Begriffs Charisma®, in: Concilium 18 (1977) Heft
11, S. 554. ,Die Charismen sind Gnadengaben des Geistes zum Aufbau der Kirche des
Leibes Christi“. Das ganze Heft 11 ist dem Thema ,,Charismen® gewidmet.



Norbert Baumert 248

sie kann nur persdnlich beantwortet werden. Wenn es geschieht, beginnt
ein Geben und Nehmen zwischen Gott und dem Menschen. Der Kreislauf
des Lebens fiangt zu flieBen an und lockt zu immer neuen Schritten der
Liebe.

Dabei wird deutlich, dafl Gott schon lingst den ersten Schritt getan und
nur auf diesen unseren zweiten Schritt gewartet hatte, um uns mehr und
mehr zu beschenken — nach dem Mafl Seiner freien Entscheidung. Viel-
leicht mufl mancher hier eine Schrecksekunde durchstehen, in der ihm plétz-
lich deutlich wird, daf er nichts ,,in der Hand hat“ und sich in keiner Weise
absichern kann. Aber indem er nun alles von Seiner Liebe erwartet, wird
die Gottesbezichung zu ihrem wahren Wesen befreit.

Die rechte Vorbereitung auf die je neue Begegnung mit Gott und seinen
Gaben ist der bescheidene und sorgféltige Umgang mit dem bereits Emp-
fangenen. , Weil du iiber weniges getreu gewesen, will ich dich iiber vieles
setzen“ (Mt 25, 21). Darum ist alles unruhige Dringen stérend. Die Initia-
tive allen geistlichen Lebens liegt bei Gott, und sein Charisma entfaltet
sich am besten durch unsere offene und entschiedene Mit-Arbeit mit seinen
Gaben. ,Der Sohn kann nichts aus sich selbst tun, sondern nur, was er den
Vater tun sieht“, und ,ich rede, wie der Vater mich gelehrt hat“ (Joh 5, 19;
8, 28).

Paulus bezeichnet deshalb gelegentlich die neue Heilsordnung schlecht-
hin mit ,Charisma“ (Rém 5, 15; 6, 23) und hebt den Begriff damit hinaus
Uber einzelne, begrenzte Befdhigungen. Er meint dann den Grundakt
christlichen Lebens — Glaube, Hoffnung und Liebe. Der Apostel liest diese
Bezeichnung, wie viele seiner theologischen Aussagen, an der eigenen Er-
fahrung ab und trifft damit genau die Art, wie der Mensch aller Zeiten
den Geist erfdhrt. Er hat dann die innere Klarheit, dafl jene Bewegung
nicht aus ihm selbst stammt, sondern geschenkhaft — , charismatisch® ist.

Mit ,Erfahrung® ist ein entscheidendes Stichwort gefallen. Seit Karl
Rahner ,iiber die Erfahrung der Gnade“ schrieb®, ist es allmahlich wieder
moglich geworden, von ,,Glaubens-Erfahrung® zu sprechen und somit zwei
Begriffe zusammenzubringen, die lange Zeit eher als Gegensitze galten.
Von da ist es nur ein Schritt, von ,charismatischer Erfahrung® zu spre-
chen, also einer Wahrnehmung des géttlichen Wirkens, die gerade diesen
Geschenkcharakter zum Bewufltsein bringt. Dies gibt es auf vielfache
Weise und in verschiedener Intensitdt. Charismatische Erfahrung besteht
ihrem Wesen nach darin, dall Grundwahrheiten des Glaubens dem Men-
schen aufleuchten und fiir ihn Wirklichkeit werden: Ein neues ,Du” zum
Vater oder zu Christus, das Wissen um Seine Gréfie und Seine Nahe sowie

5 K. Rahner, Schriflen zur Theologie 111, Einsiedeln 1956, S. 105.



Die Gnadengaben in der Kirche 249

die daraus resultierende Betroffenheit und Freude, eine Bewegung von
innen her, die zu Anbetung, Dank, Bitte fithrt oder zur Liebe zu Gott und
zum Nichsten befihigt, eine neue Beziehung zur Heiligen Schrift, eine Be-
rufung, die den Menschen zugleich trigt und einfordert.

Diese betroffen machende Freude kann so stark werden, dafl man von
einem regelrechten Durchbruch sprechen muff. Die Liebe Gottes ist dann
buchstiblich ,ausgegossen in unsere Herzen“ (Rém 5, 5). Paulus beschreibt
damit offenbar eine innere Empfindung. Die Tradition spricht von ,Er-
leuchtung®, ,Berufung®, ,Bewegung“, ,Erweckung“ oder auch von
,zweiter Bekehrung®, einer ,von liebendem Verlangen getragenen Hin-
wendung zum Gott der Gnade“s. Sie ist eine Hinwendung, die ,in der
Seele verursacht wird“? und nicht das Produkt intensiver Bemiihung, ,eine
personale Betroffenheit, ein Aufwachen und Aufhorchen aufgrund einer
erkenntnismafigen, antriebshaften oder affektiven Erfahrung, deren Ur-
sprung wegen ihrer Unerwartetheit und wegen ihrer umwandelnden Wir-
kung als transzendental, d. h. tibersinnlich, jenseits der nachpriifbaren
Welt liegend, und als gottlich aufgewiesen und empfunden wird“s. Man-
che Erweckungsbewegungen sprechen von ,Heiligung®, die Pfingstge-
meinden von , Geist-taufe“ und katholische Kreise von ,,Geisterfahrung®
oder ,AusgieBung des Geistes“. Es ist erstaunlich, wie viele Menschen
heute darin iibereinstimmen, etwas derartiges erfahren zu haben. Gewif§
gab es Geistwirkungen zu allen Zeiten der Kirchengeschichte, sie scheinen
aber in dieser Art im Augenblick die Kirche wie ein ,Wind“ zu durch-
wehen.

Hier sollte jeder darauf aufmerksam werden, was ihm im eigenen Le-
ben und bei anderen begegnet. Vor allem wird man den Nachdruck auf die
innere Qualitdt solcher Wahrnehmungen legen und sich bewufit bleiben,
daB sie nicht nur durch plétzliche Erlebnisse, sondern auch durch langsames
Wachstum ausgelost werden kénnen. F. Wulf nennt vier typische Wei-
sen, wodurch Erweckung geschieht: ,durch die gewdhnlichen Vorkomm-
nisse des Lebens®, ,durch ein als wunderbares Eingreifen Gottes empfun-
denes Geschehen®, , durch gnadenhafte Erleuchtungen und Antriebe“ und
~durch Menschen“%. Man kann nur dankbar sein, dafl dies immer wieder
geschieht.

Dariber hinaus scheint ,charismatische Erfahrung, wie sie uns heute be-
gegnet, einen neuen Akzent zu setzen in der Geschichte der Frommigkeit.

F. Wulf, a. a. O. 544.
Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, 316.
F. Wulf, a. a. O. 537.
F. Wulf, a. a. O. 540-542.

© ® N >



Norbert Baumert 250
3. Geistliche Kommunikation

Wihrend die klassische Mystik sich — wenigstens dem Anschein nach — in
einer individuellen Innerlichkeit vollzog und die Berufungen der Neuzeit
meist starke Einzelpersonlichkeiten hervorbrachten — auch wenn diese eine
Ordensgemeinschaft um sich sammelten —, fithrt diese heutige Geist-Erfah-
rung, die im engeren Sinn des Wortes ,charismatisch® genannt werden
kann, mehr zu Verleiblichung und Gemeinschaftserfahrung der Gnade.
Auch die Mystik miindete selbstverstdndlich immer wieder in Aktion und
Mitteilung — nach dem mystischen Erlebnis —, aber hier dréngt die geistliche
Erfahrung selbst stirker zu Ausdruck und Gestalt, und die Nahe des Herrn
wird nicht nur im privaten Gebet, sondern immer wieder auch in Gemein-
schaft erlebt. Viele diirfen aktuell teilhaben an dem Geschenk eines Einzel-
nen, in gemeinsamem Gebet wird zuweilen eine grofie Tiefe und Einheit
erfahren und im Zueinander und Miteinander der verschiedenen Gnaden-
gaben wird deutlich, dafl der Herr ,unter uns® ist. — Diese Vorgdnge na-
bern sich wieder stirker dem pfingstlichen Geschchen der Urkirche und er-
halten darum auch hiufig von dorther ihren Namen®. Wie, wenn die Bitte
um ein ,neues Plingsten® nun tatsdchlich und auch in dieser Weise erhért
wiirde?

Wiederum ist es unerlafilich, das Ganze der Kirche im Auge zu behal-
ten, um die ,Zeiterscheinungen® richtig einzuordnen. Sind wir nicht all-
gemein auf dem Wege zu einer groferen Sozialisation? Die jeweilige
Eigenart einer Vergemeinschaftung entsteht nun gerade und nur durch
Kommunikation des ihr Eigentiimlichen. So kommt ,Kirche“ nur dadurch
zustande, daf} in menschlichem Miteinander gottliches Leben bezeugt und
mitgeteilt wird. Wie aber geschieht das? Nur in der verhaltenen, liturgi-
schen Form der Sakramente oder auf der Einbahnstrafle sonntiglicher
» Verkiindigung® und klerikaler Leitung? Am Beispiel einer guten Predigt
freilich erlebt man es gelegentlich, wie stark eine Gemeinschaft durch das
Zeugnis eines Einzelnen belebt werden kann. Aber viele andere Schitze
bleiben ungehoben, weil es so selten einen Raum gibt, in dem der Einzelne
sein Charisma einbringen kann. Predigtgespriche, Bibelkurse, geistliche
Gespriche zu zweit oder in Gruppen, situationsbezogene, von einer Ge-
meinschaft gestaltete Gottesdienste und freie Gebetsgemeinschaften sind
Anfinge, die nicht menschlicher Aktivitit und menschlichem Mitteilungs-
drang, sondern dem Wirken des Geistes neuen Raum schaffen sollen. Die
Botschaft ziindet anders, wenn sie nicht nur von Ereignissen der Vergan-

10 Zur Geschichte der ,pfingstlichen Frommigkeit“ seit Beginn unseres Jahrhunderts und
ihrer Vorgeschichte vgl. C. Gérest, ,Die Stunde der Charismen®, in: Concilium 13 (1977)
11, S. 556.



Die Gradengaben in der Kirche 251

genheit berichtet, sondern durch die Personlichkeit gegenwartiger Men-
schen hindurch zum Leuchten kommt.

Weiterhin entdeckt man — in neuer Weise — das Goéttliche auch mitten im
Alltag, in einem freundlichen Blick, einer stillen Geste der Hilfsbereitschaft
oder in der Kraft des Durchhaltens bei Schwierigkeiten. Ein Funke springt
iiber und 148t den anderen ahnen, dafl Gott anwesend ist. Nichts ,,Beson-
deres“ also, und doch die Besonderheit der je einmaligen Zuwendung Got-
tes! Was so im Alltag geschieht, darf gelegentlich zum gesprochenen Wort
werden. Paulus rechnet damit, dafl in der korinthischen Gemeinde jeder
zum Gottesdienst etwas beitrdgt (vgl. 1 Kor 14, 26), und ermahnt die Thes-
salonicher: ,Loschet den Geist nicht aus (1 Thess 5, 19). Das heifit auch:
Habt den Mut, der inneren Anregung zu folgen und, wenn ,das Herz
brennt“, zu reden oder zu handeln.

Die Hemmungen, die wir haben, sind zahlreich. Sie beginnen schon bei
der Unfihigkeit, in uns selbst die personliche Zuwendung Gottes anzuneh-
men. Gott erleuchtet ja nicht allein unseren Verstand und kréftigt unse-
ren Willen, sondern bestimmt auch unsere Gefiithlswelt. Warum wehren
wir uns gegen neuartige Erfahrungen der Liebe Gottes? Wieviel geistli-
chesLeben kann sich nicht entfalten, weil wir zu unbeweglich oder zu dngst-
lich sind? Und doch haben wir eine stille Sehnsucht, den lebendigen Gott zu
erfahren, der sich nicht akademisch gebdrdet, sondern ganz einfach , mensch-
lich“ ist und Freude daran hat, bei den Menschen zu sein (Spr 8, 31; Mt
11, 25). Welche Hilfen geben wir uns gegenseitig, um frei zu werden zu
einem geisterfiillten Leben?

Mancher tut es ganz einfach durch das stille Zeugnis eines verwandelten
Lebens im Alltag. Andererseits gibt es die mifigliickten Versuche, Gottes-
erfahrungen zu propagieren und gewissermafien an die grofle Glocke zu
hingen. Solchen Leuten wiirde Jesus den Mund verbieten (vgl. Mk 1, 44 1.).
Der Zuhorer oder Gesprichspartner fiihlt das Unangemessene solcher
Uberrumpelung und wird eber skeptisch. Und doch sind wir zu personli-
chem Zeugnis aufgerufen. Ein gutes und reifes Wortzeugnis wird stets von
einer Uberzeugenden Atmosphare begleitet sein, die Vertrauen weckt und
so in die Entscheidung ruft. Die Tatsache, dafl in die Apostelgeschichte
dreimal eine ausfiihrliche Schilderung der Bekehrung des Apostels Paulus
aufgenommen ist, zeigt zumindest, dafl in der Urkirche das personliche
Zeugnis einen wichtigen Platz hatte. Letztlich ist die ganze Heilige Schrift
nichts anderes als ein Bezeugen dessen, was einzelne Menschen oder Ge-
meinschaften mit Gott erlebt haben. Gott ist heute lebendig in seiner Kir-
che, lebendiger als viele ahnen. Sollten wir nicht seine Gaben unbefan-
gener weitergeben, statt sie hinter abgestandenen und abgesicherten For-
meln zu verbergen? Das bedeutet nicht, sie marktschreierisch anzupreisen,



Norbert Baumert 252

als wiren sie unser Verdienst oder Eigentum. Es ist nicht so leicht, der Be-
schenkte zu sein; aber es ist menschlich und christlich, seine Freude iber das
Geschenk weiterzutragen.

Geistlicher Austausch schafft Gemeinschaft und bildet so immer neue
Keimzellen kirchlichen Lebens, sei es durch Verlebendigung bestehender
Gemeinschaften, sei es durch Neubildungen, ob diese sich nun ,charisma-
tisch“ nennen oder nicht. Man erkennt sie nicht am Namen, sondern an der
Art. Man wird sich aber anderseits bewufit bleiben, dafl wir alle noch Ler-
nende sind. Das bewirkt Demut und Offenheit. Menschen haben das ,,Ge-
schenk® Gottes neu erfahren und versuchen nun ihrerseits zu antworten. Sie
wagen, in kindlichem Vertrauen ihr Leben zu Gott zu bringen und trauen
ihm mehr und mehr zu — auch , Wunder® personlicher Fiihrung, seelische
Gesundung und korperliche Heilung. Und Gott antwortet auf das Gebet:
Er erzieht Menschen und formt sie um. Manchen nimmt er ~ oft nach lan-
gem Ringen — einen Fehler einfach weg. Er schenkt Mut zur tdglichen Ar-
beit, Treue im Kleinen, Freiheit, auf andere zuzugehen, die Kraft, schwie-
rige Menschen zu lieben, und weckt auch iiberraschend neue Féhigkeiten.
Die Forderungen der Bergpredigt werden auf einmal vollziehbar, weil sie
nicht als formaler Anspruch von auflen an den Menschen herantreten, son-
dern weil ihre Erfiillung aus der inneren Befdhigung herauswachst wie die
Frucht an einem Baum (Mt 7,17 £.).

Um es deutlich zu sagen: Es geht nicht darum, daf} sich einige als die
,besseren“ Christen verstehen oder so von anderen abschitzend beurteilt
werden, sondern darum, dafl Gott das entscheidend Christliche auch heute
in seiner Kirche wirkt, manchmal wieder in einer erstaunlichen Kraft und
Frische. Dann diirfen die so Beschenkten, wie die Apostel, ,,nicht schweigen
von dem, was sie gesehen und gehort haben® (Apg 4, 20). Das fiihrt nicht
notwendig zur Bildung eigener ,charismatischer Kreise“, aber zu der auf
vielfache Weise sich ereignenden charismatischen Erneuerung der Kirche
iiberhaupt, zu der dann gewifl manche bestehende und neue Gruppierun-
gen einen Beitrag leisten sollen.

4. Vielfalt der Gnadengaben

Es ist nicht von ungefihr, dafl Paulus beide Male, wo er das Bild vom Leib
Christi erwdhnt, es im Zusammenhang mit den Gnadengaben nennt; er
macht deutlich, daf} sie stets aufeinander verwiesen sind. So ist die geist-
liche Kommunikation des Grundmusters aller Charismen. Die paulini-
schen Aufzihlungen einzelner Gaben aber (Rom 12, 6-8; 1 Kor 12, 8-10;
12, 28-30; 13, 1-8 und Eph 4, 11) liefen sich beliebig erweitern und ver-
stehen sich keineswegs als vollstindige Kataloge. Sie zeigen eine breite



Die Gnadengaben in der Kirche 253

Skala von der Gastfreundschaft bis zum ,,Glauben, der Berge versetzt®, von
der Gabe der Prophetie bis zum schlichten Gebet des Alltags und iber
allem die Liebe. Es handelt sich hierbei um Antriebe und Befdhigungen,
die der Mensch — manchmal staunend — in sich wahrnimmt!!. Darum kann
alles Tun des Menschen ,charismatisch werden, getragen und durch-
drungen von der Kraft des Geistes, wenn er nur bereit ist, sich alle ,, Taten®
von Gott schenken zu lassen (Eph 2, 10). ,,Thr mdget essen oder trinken oder
irgendetwas tun, tut alles so, daff Gottes Herrlichkeit darin aufscheint®
(1 Kor 10, 31).

Das I1. Vaticanum nennt dieses tagliche Handeln aus dem Geist Christi
»die schlichteren Gnadengaben, die allgemeiner verbreitet sind“, zum Un-
terschied von den ,leuchtenderen und auffallenderen Gnadengaben® (Lu-
men gentium 12). Der Unterschied sagt nichts iiber den héheren Wert der
Fahigkeiten; in ihnen wird nur ,deutlicher, dafl der Mensch nicht allein
aus sich handelt, sondern aus einem von Gott verliechenen Beschenktsein
heraus. Selbstverstandlich konnen die ,,schlichteren“ Gaben die wertvolle-
ren sein. Selbst Weissagen und Wunderwirken im Namen Jesu sind noch
keine Bestatigung fiir personliche Heiligkeit (Mt 7, 22; vgl. aber auch Mk
16, 17-20; Apg 14, 3; Joh 3, 2; 10, 38; 14, 11).

Alle Gnadengaben haben also grundsatzlich die gleiche Struktur. Ihr
Unterschied liegt mehr im Bereich der Manifestation, des Zeichens. So

11 Meist wird betont, dafl dies immer Dienstfunktionen fiir andere seien. R. Laurentin
bringt hier eine wichtige Korrektur, in: Concilium 18 (1977) 11, S. 554: ,Die charismati-
schen Gaben haben (im Unterschied zu den mystischen Gaben) den Aufbau der Gemeinde
zum Ziel. In Uberbetonung dieses Sachverhaltes behauptete die klassische Theologie. die
Charismen seien zum Nutzen der Kirche und nicht des Charismatikers bestimmt. In Wirk-
lichkeit aber steht der Aufbau der Gemeinde in einem unauflésbaren lebendigen Zusam-
menhang mit dem Heil des Charismatikers. Gewiff hat das Charisma einen uneigen-
niitzigen Charakter, der manchmal bis zur Hingabe des Lebens im Dienst an den ande-
ren geht. Doch selbst noch in diesem Fall erscheint es als Uberschufl und Uberfluf} der
Uberfiille dessen, was den Charismatiker selbst eben zur lebendigen Zelle, zum leben-
digen Organ der Kirche aufbaut. In diesem Sinn entsprechen die Charismen Rollen,
Funktionen und Diensten. Tiefer gesehen sind sie die Betitigung der Agape in dem
einen Geist (1 Kor 12). Das Allzuenge der klassischen Auffassung 1afit sich durch die
Autoritit des Paulus selbst berichtigen, stellt er doch die Glossolalie als eine Geistes-
gabe dar, die der Erbauung des in Zungen Redenden dient. ,Wer in Zungen redet, niitzt
sich selbst* (1 Kor 14, 5), was die heutige Erfahrung erst recht bestatigt.”

Dem sei noch eine zweite ,Berichtigung® hinzugefiigt. Ein Ansatzpunkt fir die Ein-
seitigkeit der klassischen Auffassung, die iibrigens auch in Pfingstgemeinden hiufig an-
zutreffen ist, liegt in der Deutung von 1 Kor 12, 7. Luther iibersetzt: ,In cinem jeglichen
erzeigen sich die Gaben des Geistes zum gemeinen Nutz®, dic Zircher Bibel: ,Zum Nut-
zen (der Gemeinde)“ und die neue Einheitsiibersetzung: , Jedem aber wird die Offenba-
rung des Geistes geschenkt, damit sic amnderen niitzt“. Das selbstverstindlich auch, aber
nicht nur; denn das griechische ,sympheron® heifit einfach ,Hilfc, Nutzen® -- ,utilitatem*®
(Vulgata). Damit bleibt offen, wem sie nutzen soll, dem Triger selbst oder der Gemeinde;
selbstverstindlich immer irgendwie beiden.



Norbert Baumert 254

vollzieht sich ein ,, Wort der Erkenntnis® (1 Kor 12, 8) in den gleichen Bah-
nen und auf dem gleichen Wege, wie wir auch sonst im geistlichen Leben
Einsicht gewinnen; und doch ist diese Einsicht von einer Leucht- und Durch-
schlagskraft, daBl ,deutlicher” wird, woher sie kommt. Die Gabe der Un-
terscheidung ist im Grunde nichts spezifisch anderes als jede Gewissens-
erkenntnis, aber sie kommt mit einer Unmittelbarkeit und Klarheit, daf sie
sich in jhrer deutlicheren Form von dem sonst iiblichen Gewissensurteil ab-
hebt.

Das Sprachengebet wiederum setzt die Fahigkeit des Menschen voraus,
Laute zu formulieren, aber die Steuerung liegt nicht mehr im Bewuftsein,
sondern tiefer — obwohl er jederzeit frei ist, damit zu beginnen und aufzu-
horen. Dieses Sprechen, das weder eine ,verziickte Rede“ noch ein unkon-
trolliertes Lallen ist, sondern ein oft sehr ruhiges, gesammeltes Spre-
chen, wird in dem Mafle zu Gebet, als es aus dem ,Empfangen® heraus-
wichst und Ausdruck der Gottesverehrung ist. Es ist also nicht schon als
Phinomen in sich selbst geistlich bedeutsam, sondern ist, wie jedes Beten,
an der Echtheit des Glaubens und der inneren Haltung zu messen. Es ist
von seinem Ursprung her Sprache der Liebe und mufl das immer bleiben.
Vielen, die dazu gefunden haben, half es in ihrem Gebetsleben.

Das furbittende Gebet schliefilich, ob es nun kérperliche oder seelische
Heilung, Ordnung duflerer Verhiltnisse oder das Gelingen einer Unter-
nehmung zum Gegenstand hat, ist nichts anderes, als die Fahigkeit jedes
Menschen, sich an Gott zu wenden; aber es erhilt durch die deutlichere An-
regung des Geistes, der einen aktuellen Glauben schenkt, eine tiefere
Kraft. Und manchmal bekommt jemand eine Gewiflheit dariiber, wie Gott
antworten will. Dann —~ und nur dann — darf er es aussprechen, etwa eine
Heilung zusagen und schon im voraus dafiir danken.

Die Gabe der Prophetie, die heute wieder haufiger auftritt, setzt an der
Fahigkeit einer inneren Schau oder eines inneren Horens an. Thre Quali-
tit erkennt man u. a. an dem, was sie im Horer bewirkt, ob sie z. B. zum
Instrument Gottes geworden ist, durch das Er Menschen ,trifft“ und sie
zur Umkehr und Heiligung fiihrt. In dhnlicher Weise spricht in der Schrift
auch Gott im Traum. Die prophetische Dimension spielt ja in allen Religio-
nen eine Rolle, wie sollte sie in der Kirche fehlen, die ,aufgebaut ist auf
dem Fundament der Apostel und Propheten® (Eph 2, 20)? Gemeint sind
hier nicht die Propheten des Alten, sondern des Neuen Bundes.

5. Besondere und allgemeine Gnadengaben

So konnte man fortfahren und das ganze christliche Leben ,charisma-
tisch® durchleuchten, in seinen schlichteren und leuchtenderen Formen. Ge-



Die Gnadengaben in der Kirche 255

wil empfangen nicht alle solche leuchtenderen Gaben, aber dafl sie in der
Gemeinde vorkommen, ist fir die Kirche wesensnotwendig, und wenn sie
wieder reichlicher geschenkt werden, ist dies ein Grund zum Danken. Fast
unauffillig wird die Anwesenheit Gottes, die in allen Bereichen die eigent-
liche und letzte Realitdt ist, wieder neu erkennbar; Gott wird auf einmal
konkret und hautnah — oder eben ,,deutlicher®. Das Ziel seines Wirkens ist,
uns ganz und gar zu erlésen und Gestalt anzunehmen in unserem Leben.
Wir aber miissen wieder lernen, mit der breiten Skala von Gnadengaben
zu rechnen, wie ja auch das Leben breit und vielfaltig ist. Gnadengaben
dienen nicht der Sensation, sondern werden geschenkt zum Aufbau des
Leibes Christi und zur Rettung der Welt. Paulus mahnt: ,Seid eifrig be-
miiht um die grofleren Gnadengaben®, wie etwa Prophetie und allen voran
die Liebe (I Kor 12, 31 {.). Wer die einzelnen Gaben dankbar gebraucht,
wird darin eine grofle Stiitze fir diese wichtigste Gnadengabe, nimlich die
Befdhigung zur Liebe erfahren. Wer dagegen meint, solche Stiitzen (, Hil-
fen“ 1 Kor 12, 7) nicht zu brauchen, muf sich fragen lassen, ob er sich fir
jene kostbarste Gabe schon geniigend bereit gemacht hat oder ob er die
Licbe gar als Eigenleistung mifiversteht.

Esist deutlich geworden, dafl auch die leuchtenderen Charismen (aktuel-
le oder habituelle) Fahigkeiten sind, die im Menschen geweckt und somit
in seine Freiheit gelegt werden. Damit wird eine Grenze relativiert, die
héufig zwischen sogenannten ordentlichen und aulerordentlichen Gnaden-
gaben gezogen wird. Einerseits sind auch die schlichteren Gaben ,iiber-
natiirlicher® Art, weil sie der Heilsordnung angehéren und darin freie Zu-
wendungen Gottes sind; sie sind insofern ,,wunderbar®, weil sie als Gna-
den uber die ,naturhaften” Fahigkeiten des Menschen hinausgehen; der
aus der Liebe Christi geleistete Krankendienst ist eine Gnadengabe, auch
wenn es dem, der ihn tut, nicht bewuf}t ist. Leben aus der Gnade ist ein-
fach die Grundstruktur jedes erlasten Lebens! Anderseits sind aber auch
die auffallenden Gaben, wie etwa Heilung eines Kranken durch Fiirbitte
oder Zusage, nichts grundsatzlich anderes, da sie wie jene von der freien
Zuwendung Gottes gewirkt sind und nur geschehen, wenn der Betreffende
Ja dazu sagt.

Die Feststellung dieses gottlichen Wirkprinzips (des ,, Wunder®-Cha-
rakters) geschieht aber nicht dadurch, dafl wir von unten her die Grenze
menschlicher Méglichkeiten bestimmen — und dann wegen des Wachsens
der menschlichen Méglichkeiten immer weiter hinausschieben miissen —,
sondern dafl wir vom Geist, also von oben her das Fluidum und die Atmo-
sphare erkennen, in der etwas geschieht, indem wir auf die ,Friichte des
Geistes“ achten als auf die typischen Merkmale Gottes (Gal 5, 22). Dies ist
zwar fiir dritte meist schwerer zu beurteilen, wird aber dem jeweils Betrof-



Norbert Baumert 256

fenen doch bewuflt, wenn er sich auf Gott hin 6ffnet. Vom Geist her also
,sieht“ man die gottliche Ursachlichkeit und freut sich der Wunder Gottes,
der groflen und der kleinen, wihrend man von der unerldsten Natur her
das Geheimnis nicht liften kann (1 Kor 2, 12-15) und sich stindig daran
reibt. Denn die Natur kann sich gegen die Gnade nicht absichern und kann
das Wunder nicht ,fassen“ oder ,abgrenzen® (de-finieren).

Weil wir also stindig mit dem , Wunder®, d. h. mit dem personlichen
freien Entgegenkommen Gottes rechnen, sind auch die auffallendsten Gna-
dengaben nichts Besonderes mehr, sondern die ,normale“ Welt des Chri-
sten. Um so leichter fillt es dann, anderseits auch die natiirliche Basis zu
sehen, selbst bei jenen Gnadengaben, bei denen der normale menschliche
Aktionsradius ganz offensichtlich iiberschritten wird, etwa bei der Hei-
lungsgabe oder der Prophetie. Liegen hier vielleicht libersinnliche Fahig-
keiten zugrunde?

Wir kennen die Tiefe des Menschen nicht, wir wissen nur, dafl Gott
alle Bereiche des Menschen erlésen will und gebrauchen kann; warum nicht
auch tiefere seelische Begabungen, ebenso wie unsere rationalen und prak-
tischen Fahigkeiten? Tatsache ist, dafl jene tieferen Bereiche, von denen
gewifl manche auch durch psychische Techniken oder meditative Ubungen
aktiviert werden konnen, sich oft mit grofer Leichtigkeit erschlieflen, wenn
der Mensch sich mit seinem ganzen Wesen zu seinem Ursprung hin 6ffnet.
Erklart sind solche Gnadengaben dadurch freilich noch nicht, sondern nur
durch die freie Gnadenwah] Gottes. Der Unterschied zwischen Hellsehen
und Prophetie ist dhnlich etwa wie der zwischen einem rein natiirlichen
Denken und geistlicher Erkenntnis. Wie alles menschliche Handeln be-
kommen also auch auflergewohnliche Befdhigungen nur insoweit Heils-
funktion, als sie vom Heiligen Geist gebraucht werden. Thre religiose
Bedeutung liegt demnach nicht schon darin, dafl sie auflerordentlich, son-
dern daf sie geistlich sind.

Damit werden auch die tieferen Schichten von dem ,magischen Rest®
befreit und ihre dunklen Krifte entddmonisiert. Gott erweist sich von
neuem als der Erléser des ganzen Menschen, von Leib und Seele, Bewufi-
tem und Unbewufitem, von Individuum und Gemeinschaft, von Gegenwart
und Zukunft. Er ist Herr auch aller aufiersinnlichen Wahrnehmungen und
Krifte, der Materie, des Lebens und der Psyche und weifl alles souveran
zu nutzen fiir seine einmalige Zuwendung zum Menschen. Die Welt, die
durch naturwissenschaftliche und psychologische Forschungen unheimlich
zu werden droht, wird von neuem zur Heimat des Menschen, in der er
voll Freude seinem Gott begegnet. Wie wollen wir uns fiir die Weisung
Gottes bereiten, wenn wir es nicht im Kleinen lernen, auf sie zu achten?



Die Gnadengaben in der Kirche 257

6. Kriterien des Charismas

Alle geistlichen Lehrer wissen es: Der Weg des Geistes ist voller Gefah-
ren. Neben dem Echten gibt es die Imitation, neben der Sendung religidse
Scharlatanerie und gewiR alle moglichen Mischformen. Dafl bei dem Wei-
zen zunichst manches Unkraut mit aufwichst, zeigt nur, wieviel unniitzer
Same in unserem menschlichen Boden iiberwintert, der mit aufkeimt, so-
bald das Leben geweckt wird. Auch hier gilt wieder: Wer meint, mit
natiirlicher Logik oder mit Mafinahmen diesem Problem beizukommen,
vertut sich griindlich, denn es ist nur durch die Gabe der Unterscheidung
zu lésen, also durch die aktuelle Fithrung des Heiligen Geistes selbst (1
Kor 2, 18). Darum hilft es auch wenig, alle méglichen Mafstiabe aufzustel-
len, solange man diese von auflen wie einen Normstab anlegt. Man muf§
schon selbst in den ProzeR des Geistes eintreten, mit allen Kampfen, die
diese Kldrung mit sich bringt.

Dann freilich gibt es einige inhaltliche und formale Hilfen. Zunachst muf}
eine Sache in sich gut sein; sie darf also nicht der wohlverstandenen Offen-
barung Gottes widersprechen, wie sie uns in der Heiligen Schrift und in der
Kirche gegeben ist. Aber nicht alles, was in sich gut ist, ist auch schon fir
mich gut und zu meinem geistlichen Wachstum dienlich. Hier helfen die
formalen Kriterien weiter, die darum in der Praxis meist einen breiteren
Raum einnehmen. Kénnen wir es einem Antrieb in sich ansehen, dafl er
von Gott kommt? Eine erste Priifung kann darin bestehen, dafl wir
schauen, ob er ,mit uns betet“, d. h. ob er sich in der Begegnung mit Gott
bestitigt. Paulus weist darauf hin, dafl der Geist immer unsere Bezichung
zu Jesus Christus vertieft (1 Kor 12, 3), und nennt die ,Fruchte des Gei-
stes“, an denen die Tendenz eines Impulses zu erkennen ist (Gal 5, 22f.).
Hierbei ist nicht an einen vielleicht missionarischen ,Erfolg“ gedacht,
sondern an die Auswirkung jener Anregung zunichst in dem Betreffenden
selbst: Liebe, Freude usw. ,An ihren Friichten also werdet ihr sie
erkennen® (Mt 7, 20).

Die ignatianischen Regeln zur Unterscheidung'® sind hochaktuell, wo
Gnadengaben deutlicher spirbar werden, denn ,Geistliches wird nur
durch Geistliches erkannt“ (1 Kor 2, 18). Als ersten Hinweis kann man
sagen: Vergleiche die augenblidkliche Anregung mit der Atmosphire jener
Stunden, in denen dir Gott unabweislich nahe war, und halte sie in jenes
Licht, dessen Herkunft dir nicht zweifelhaft ist. Achte darauf, ob es sich
damit vertrigt oder reibt. Freilich ist es damit noch nicht getan; es sind

12 Vgl, A, Keller, ,Unterscheidung der Geister in den Ignatianischen Exerzitien®, in:
Geist und Leben 51 (1978) 1, S. 38-54; L. Boros, ,Scheidung des Geistes®, in: Concilium
18 (1977) 11, S. 594-598.



Norbert Baumert 258

viele Dinge zu beachten, etwa Gesprich und Priifung in Gemeinschaft.
Letztlich gibt es kein rational anwendbares Rezept, denn die Pridfung ist
geistliches Geschehen und nur méglich, wenn man sich bemitht, im Vor-
gang der Priifung selbst ,,im Geiste“ zu sein, also die Phinomene gleich-
sam mit den Augen Gottes zu sehen. Und das ist Gnade — Charisma. Wir
glauben, dafl die Kirche als ganze dieses Charisma hat und es letzt-
lich durch jene ausiibt, ,die in der Kirche die Leitung haben“ (Lumen
gentium 12).

Auf drei spezifische Gefahren sei noch besonders hingewiesen: die emo-
tionale, die aktivistische und die soziale Versuchung. Da unser geistliches
Leben weithin affektiv verarmt ist, ist eine gesunde Heimholung des
religidsen Gefiihlslebens eine Notwendigkeit heutiger Spiritualitit. Man-
cher, der sich seiner ,Niichternheit® riihmt, verteidigt damit keine Tu-
gend. Die wahre Niichternheit liegt ja nicht im Mangel an Gefithlsbewe-
gungen, sondern im ausgewogenen Verhiltnis der seelischen Grund-
kréfte. Aber warum gerit das Charismatische so schnell unter den Verdacht
von Schwirmerei und religioser Erlebnissucht? Gibt es auf diesem Gebiet
tatsichlich so viel Unechtes, dal man von vornherein am besten sich nicht
darauf einlafit? Ist es vielleicht nur das Ungewohnte und Fremde, das
diesen Eindruck hervorruft? Oder bleiben Beobachter zu schnell an be-
stimmten Phinomenen héingen, ohne den inneren Schwerpunkt wahrzu-
nehmen, aus dem gelegentliche starke Erlebnisse aufsteigen!3?

Gewifl gibt es die Gefahr der Ubertreibung. F. Wulf warnt mit Recht vor
diesem ,hdufig beobachteten unheilvollen Irrweg* mancher , Erweckten“14,
Dies sagt selbstverstindlich nichts gegen die Erweckung in sich, enthilt
aber wohl eine Aufforderung an die jeweils Verantwortlichen, Ortspfarrer
wie missionarische Menschen, fiir die , Erwedkten® Sorge zu tragen. Diese
diirfen dann freilich nicht an dem normalen Maf des sonst Ublichen ge-

3 Wenn B. Grom etwa bei katholischen charismatischen Gruppen das ,Ziel der Anfangs-
phase” in einer ,charismatischen Umstimmung*® sieht, die zu einem »religiés-enthusiasti-
schen Erfiillungserlebnis fithren solle, ist er in Gefahr, Auswirkung und Ziel zu verwech-
seln, wobei ich noch das Wort ,enthusiastisch® streichen mochte. Er tut den vielen unrecht,
die dort Gott suchen und nicht ein Erlebnis. Vgl. Stimmen der Zeit 191 (1973) 10, S. 651-
671. ~ Damit soll nicht geleugnet werden, dafl man sehr darauf achten mufl, die Akzente
richtig zu setzen. Formulierungen wie ,Ein Tabu muf} gebrochen werden® (vgl. Heribert
Miihlen in: Erneuerung in Kirche und Gesellschaft, Heft 1, S. 5, Paderborn 1977) sind
nicht sehr gliicklich, weil sie zu schr von aufien her an das geistliche Geschehen heran-
gehen. Das Problem der Uberwindung seelischer Hemmungen muf sich von innen her
lésen, durch das Ergriffenwerden des Menschen.

" F. Wulf a.a.0. 540: ,Sie steigern sich in bestimmte Formen der Religiositdt hinein,
rufen das fromme Gefiihl in sich wach und suchen aus einem neuen Sendungsbewufitsein
heraus auch andere . .. zu ihren Einsichten zu bekehren. Sie zeigen cine Vorliebe fiir wun-
derbare Ereignisse, dic ihnen das Bewuftsein der Realitit und Nihe des Ubernatiirlichen,

Géttlichen vermitteln.“ Dies , fiihrt zu einer Pseudoreligiositit, in der der Mensch nicht
Gott, sondern sich selbst findet.“



Die Gnadengaben in der Kirche 259

messen werden, sondern — was viel schwieriger ist — an ihrem je eigenen
inneren Maf der Gnade und des Friedens und an den natiirlichen Voraus-
setzungen. Ob ein Geschehen also schwirmerisch oder geistgewirkt ist, kann
man nicht an der Stirke des Erlebens oder an bestimmten Auflerungsfor-
men ,objektiv® ablesen, sondern erfordert ein geistliches Ermessensurteil
iiber die rechten Proportionen. Brauchen wir hier nicht eine grofie Tole-
ranzbereitschaft, um ,,den Geist nicht auszuloschen®, bevor er sich — selbst-
verstandlich durch die menschlichen Schwéchen hindurch — richtig entfalten
konnte?

Die zweite Versuchung liegt in einem falschen menschlichen Aktivismus.
Charisma ist von seiner Natur her fir den Menschen unverfiigbar. Wir
konnen und miissen uns disponieren und einander dazu auffordern. Aber
dann kommt der Moment, in dem wir alles wieder in die Hande Gottes
zurlck loslassen miissen und es keineswegs etwa ,manipulieren® diirfen.
Mancher wird hier auf eine harte Glaubensprobe gestellt. Darum muf die
Verkiindigung zu einer Haltung des Vertrauens hinfiihren, die sich nicht
an bestimmte Erwartungen bindet. Wie weit kann man Vertrauenserfah-
rung methodisch vorbereiten, also durch ,Einfithrungsseminare® hinfih-
ren zu charismatischer Erfahrung? Selbstverstindlich nur zu einer neuen
Bereitschaft und Hingabe, wihrend die Geisterfahrung selbst unver-
fugbar bleibt. Nicht immer wird dieser Unterschied in der Praxis geniigend
betont, so dafl seelische Erlebnisse, die mit einem offentlichen Schritt der
Hingabe verbunden sind und — legitimerweise — methodisch vorbereitet
wurden, gelegentlich zu undifferenziert mit Geistwirkungen gleichgesetzt
werden. Alles, was hier zu sehr in der Methode hdngen bleibt, ist bedenk-
lich, weil das Charismatische sich solcher Normierung entziehts. Es ist so

15 Wie soll man es z. B. verstchen, wenn Heribert Miihlen ,Leitlinien“ vorlegt und in
ihnen charismatische ,Gemeindeerneverung® als ,stindige Gemeindemission“ vorstellt,
wobei er von ,Zielen® spricht und Idealvorstellungen formuliert, wic man methodisch
vorgehen solle? (Vgl. Erncuerung in Kirche und Gesellschaft, Heft 1, Paderborn 1977, S.
2.5.6.). Schon der Name ,Gemeindeerneuerung®, der in Deutschland hiufig gebraucht
wird, ist miflverstindlich. Ist damit jeder, der eine Geisterfahrung macht, schon zur ,Er-
neuerung seiner Gemeinde“ aufgerufen? Besteht hier nicht die Gefahr, sich selbst inner-
lich zu iiberfordern oder ein falsches Sendungsbewufltsein zu entwickeln? Es kdnnte
daher rithren, weil der Aufruf nicht so sehr aus dem inneren Impuls, sondern — durch
einen solchen Namen - zu sehr von auflen her an den betreffenden herantritt. Es ist aber
nicht leicht zu sagen, welches die nichsten Schritte sind, durch die Gott seine Kirche an
diesem Ort ernevern will. Der in der Weltkirche iibliche Name ist ,,charismatische Erneu-
erung (in der katholischen Kirche)“. Gewifl konnen viele Anregungen, wie etwa zu ge-
meinsamem freiem Gebet, fir die Seelsorge in den Gemeinden fruchtbar gemacht werden,
in der Art pastoraltheologischer Bemithungen. Charisma als freie Zuwendung Gottes
aber ist auf diese Weise nicht zu vermitteln. Man muf} sich also bewufit bleiben, wo die
Grenzen einer Methode liegen.

Selbstverstandlich enthilt Charisma wesensgemif eine Hinordnung auf Gemeinde und
somit auf die konkrete Ortskirche; aber wie sich ein bestimmtes Charisma dann in diesem



Norbert Baumert 260

vielgestaltig wie das Leben selbst und tritt in immer neuer Weise auf. Hier
gelten Beispiele, nicht Programme.

SchlieRlich ist eben dort, wo die Kraft der Gnadengaben fur heute liegt,
auch auf eine Gefahrenstelle aufmerksam zu machen. Die Erfahrung
menschlicher Gemeinschaft kann ein solches Ubergewicht bekommen, daf}
sie das Wirken Gottes eher stort als fordert. Und auch in der Theorie kann
der soziale Aspekt zu stark betont werden. Das Wesentliche aller Gnaden-
gaben ist nicht eine menschliche , Wir-Erfahrung®, sondern die Erfahrung
des gottlichen ,Du” und das Geschenk des Lebens aus der Kraft seines
Geistes. Durch dieses erst wird ja eine neue, tiefere Gemeinsamkeit mit
Menschen méglich. Gefahrdungen sind auch ein Hinweis auf den hohen
Wert einer Sache. Sie mahnen uns hier, die Gnadengaben in Ehrfurcht und
Diskretion zu gebrauchen. Alle Gotteserfahrung mufl irgendwann hinfiih-
ren zum Dienst am Menschen, aber wird dort nicht stehenbleiben, sondern
dariiberhinaus zuriickfithren zu dem letzten Sinn und Ziel. Man lasse sich
also nicht beirren durch das vorwurfsvolle Driangen nach sichtbaren Aus-
wirkungen in die Gesellschaft hinein. Dem hat Jesus schon widerstehen
miissen. Wenn Menschen in der Mitte ihrer Person verandert werden — ist
das keine Weltverdnderung? Das wird weitere Auswirkungen haben — zu
seiner Zeit.

Auffallende Gnadengaben sind gewiff in der Gefahr, zu sehr die Auf-
merksamkeit auf sich zu lenken. Aber sie stehen auch unter der Last, Mifi-
trauen und Neid zu wecken. Wir brauchen eine grofie Lauterkeit, ohne
Voreingenommenheit ,alles zu prifen und das Gute anzunehmen® (1
Thess 5, 21). Denn es handelt sich um Gaben, ob auffallend oder schlicht,
die Gott seiner Kirche anvertraut hat. Warum wéhlte er den Weg, der
schon an Pfingsten Anstof} erregte: ,Sie sind betrunken“? Geht er nicht
oft bewuf}t den Weg der Einfachheit und wahlt das Geringe aus, um das
Starke und Kluge zu beschdamen (1 Kor 1, 27)? Es ist woh! deutlich gewor-

Rahmen entfaltet, wann z. B. in pfarrlichen Strukturen und wann in anderen kirchlichen
oder familidren Gruppierungen, das ist nur aus der jeweiligen Berufung selbst abzule-
sen und 148t sich nicht von vorn herein festlegen. So berichtete z. B. der lutherische Pastor
Larry Christenson, dafl von allen lutherischen Pfarreien in den USA in den letzten 15
Jahren nur etwa 20 Gemeinden als Gemeinden ausdricklich von charismatischer Er-
neuerung geprigt wurden, obwohl in den meisten Pfarreien Angehorige charismatischer
Gebetsgruppen sind. Auof katholischer Seite siebt es dhnlich aus. Haben diese anderen
Leute versagt? Man wird sich gerade hier vor allem Dirigismus hiiten miissen. Wir sehen
mit Dankbarkeit, dafl hier und da ein grofierer Teil einer Pfarrgemeinde ergriffen wird
und woh! {iberall Auswirkungen in die Ortsgemeinden zu spiren sind, wo Menschen vom
Geist beriihrt werden. Individuelle Seelsorgsgespriche miissen dem einzelnen und Grup-
pen helfen, den ibnen bestimmten Weg zu finden. Die Frage kann also nicht heiflen, ob
entweder der Erneuverung in bestehenden Pfarrstrukturen oder in freien Zusammenschlis-
sen der Vorrang zu geben sei, sondern nur, was Gott unter den jeweiligen Umstinden
zeigt. Eine programmatische Festlegung widerspriche dem charismatischen Grundansatz.



Konturen ignatianischer Spiritualitdt 261

den, wie sehr die einzelnen Charismen auf die Gemeinde hingeordnet
sind und nur im Ganzen des Leibes ihr Maf} und ihre Funktion finden (1
Kor 12, 12 ff). Sie brauchen also den Riickhalt und die Korrektur der Ge-
samtkirche, wie diese umgekehrt von jenen her lebt. Das kann nur frucht-
bar werden, wenn die Charismen in allen ihren Auspragungen in Ehrfurcht
und in Lernbereitschaft aufgenommen werden. In diesem Sinne haben alle
Christen Verantwortung fir eine charismatische Erneuerung der Kirche,
die nicht etwa einige Gruppen als ihr Vorrecht betrachten. Eine solche Er-
neuerung geschieht in der Kirche in vielfacher Weise und ist ein Anruf an
jeden, das Geschenk Gottes aufzunehmen — ,,damit die Welt glaube®.

Konturen ignatianischer Spiritualitit

Zur Exerzitienbetrachtung ,,um Liebe zu erlangen®

Werner Loser SJ, Frankfurt am Main

Im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola sind verschiedenste Texte zu-
sammengestellt: Anweisungen fiir den Exerzitienbegleiter, Meditations-
vorlagen, Regeln fir das Verhalten wahrend der Ubungen usw. Oft hat
man sich gefragt, wo der zentrale, die Vielfalt zusammenhaltende Gedanke
des Ignatius zur Sprache komme. Die Antworten sind zahlreich. Manche
meinen, die Betrachtung vom Ruf des Konigs (91-100)! bilde das Zen-
trum; andere behaupten, die Aussagen iiber die drei Zeiten der Wahl
(175-177), insbesondere iiber die zweite Wahlzeit, seien von besonderer
Bedeutung. Diese und manche andere Antworten stellen entscheidende
Punkte zutreffend heraus. Auffallenderweise wird eine ausgefithrte Be-
trachtung des Exerzitienbuches zwar fast immer als ein wichtiger, aber
selten als der grundlegende, umfassende, den Kern der ignatianischen
Spiritualitit ausdriickende Text angesehen: die Contemplatio ad amorem
obtinendum, die Betrachtung um Liebe zu erlangen (230-237). Diese Be-
trachtung 143 jedoch trotz ihrer duflersten Kiirze und Dichte das Profil der
ignatianischen Spiritualitdt besonders deutlich erkennbar werden.

Man hat dieser Betrachtung wohl deshalb nicht die Bedeutung einer

1 Die Nummern beziehen sich auf die ldngst iiblich gewordene Aufteilung des Exerzitien-
biichleins in kleine Sinnabschnitte.





