
Die Gnadengaben in der Kirche 245 

Das lichtvolle Jerusalem ist freilich die Rettung. P. Celan, der sich vor- 
sichtig, aber doch zentral auch der Botschaft des Neuen Testamentes genä- 
hert hat, kannte sicher die Ankündigung des Neuen Jerusalem, wie es in 
der Apokalypse beschrieben und verkündigt wird. Dort, in jenem lichten 
Jerusalem geschieht für alle Rettung, die vereinsamt sind, statt unter dem 
Zelt •Mitsammen" frei; die statt Brot des Lebens Schlammbrocken schluk- 
ken müssen; die statt Licht nur noch das Dunkel ihres eigenen Turmbodens 
sehen; dort und stets, wenn das Band der Sprache geknüpft wird, geschieht 
Rettung für alle, die in Finsternis und Todesschatten sitzen. 

Die Gnadengaben in der Kirche 

Ihre Bedeutung für das Leben des Einzelnen und der Gemeinde 

Norbert Baumert S J, Berlin 

Menschsein heißt, bewußt und mit innerer Zustimmung zu vollziehen, was 
man ist. Zunächst ist der Mensch Geschöpf und als Christ eine •neue 
Schöpfung"; er ist Kind der Liebe des Vaters. Darum findet er nur in dem 
Maße zu sich, wie er diese Grund-Tatsache seines Wesens, alles empfangen 
zu haben und stets neu zu empfangen, bewußt und gern mitvollzieht. Sich 
annehmen aus der Zuwendung ewiger Liebe und ihr •mit seinem ganzen 
Herzen und mit allen Kräften" antworten, ist die Wurzel eines erlösten 
Lebens. Den Geschenkcharakter christlicher Existenz nennt Paulus •lieben- 
de Zuwendung", auf griechisch •Charisma". 

1. Charismatische Kirche 

In der katholischen Theologie der letzten Jahrzehnte erlebte das Wort 
•Charisma" eine Renaissance, deren Höhepunkt wohl noch nicht über- 
schritten ist. Von neuem wurde uns die Gottunmittelbarkeit jedes einzel- 
nen bewußt, der sich mit der ihm persönlich verliehenen •Gnadengabe" 
in das Leben der Kirche und der Welt einbringen darf und soll. •Laien- 
apostolat", •Liturgische, Biblische und ökumenische Bewegung", •Volk 
Gottes", •allgemeines Priestertum", •Verantwortung und Sendung der 



Norbert Baumert 246 

Laien in der Gemeinde und in der Welt" sind nur einige Stichworte, die 
immer wieder neu auf das Charisma des Einzelnen hinweisen. 

In jüngster Zeit hört man öfter von •charismatischer" Erneuerung, die 
quer durch alle Konfessionen geschieht. Dabei mag gelegentlich der Ein- 
druck entstehen, als ob hier eine •Bewegung" das •Charismatische" für 
sich allein beanspruche. Die Betreffenden wollen dies aber ebensowenig, 
wie ökumenische Gruppen das Anliegen der Einheit oder Bibelkreise das 
Lesen der Heiligen Schrift als ihr Eigengut betrachten; sie wissen sich nur 
gerufen, neu auf etwas hinzuweisen, was zum Wesen des Christseins ge- 
hört. Wenn am Anfang unseres Jahrhunderts Christen mit pfingstlichen 
Erfahrungen sich allmählich aus den evangelischen Kirchen aussonderten, 
dann nicht so sehr, weil sie für Korrektur nicht offen gewesen wären, son- 
dern deshalb, weil ihrem Anliegen in den Großkirchen nicht genügend 
Raum gegeben wurde und wohl auch deshalb, weil das protestantische Ver- 
ständnis offener ist für eine selbständige Gemeindebildung außerhalb der 
Kirche. 

Die geschichtlichen Wurzeln der heutigen charismatischen •Erweckung"1 

aber liegen nicht nur bei den klassischen Pfingstgemeinden, sondern ebenso 
in immer neuen, selbständigen Berufungen und Entwicklungen im jewei- 
ligen innerkirchlichen Raum. Das Charismatische gehört nun einmal zum 
Mutterboden kirchlichen Lebens. Auch wenn dem Wort •Charisma" gegen- 
über noch nicht alle Ressentiments geschwunden sind, hat doch die Einsicht 
heute mehr Raum gewonnen, daß der Geist Gottes jedem Christen unmit- 
telbar Fähigkeiten schenkt und durch diese verschiedenen Gaben die Ge- 
meinde aufbaut. Dabei soll das Charisma des Amtes nicht etwa die anderen 
Gaben ersetzen oder aus eigener Befugnis austeilen, sondern es soll jenes 
Instrument des Geistes sein, durch welches Er selbst für das rechte Zuein- 
ander der übrigen Charismen Sorge trägt. 

•Charisma" ist in besonderer Weise dem Heiligen Geist zugeordnet (1 
Kor 12, 4. 9. 11). Über das Zusammenwirken Christi und des Geistes im 
Heilswerk sagt das II. Vaticanum2: •Der Sohn Gottes hat die Wege wirk- 
licher Fleischwerdung beschatten, um die Menschen der göttlichen Natur 
teilhaft zu machen" und hat •die Sendung des Heiligen Geistes verheißen, 
daß beide sich darin zusammenfinden, das Werk des Heiles immer und 
überall zur Fruchtbarkeit zu bringen". Immer sind beide gemeinsam am 
Werk, aber doch so, daß wir dem Sohn Gottes in besonderer Weise die 
1 Dieser aus dem Protestantismus stammende Begriff wird von F. Wulf mit Recht zur 
Bezeichnung eines allgemeinen kirchlichen Phänomens gebraucht. Vgl. F. Wulf, •Die im- 
mer neue Erweckung", in: F. X. Arnold - F. Klostermann u. a., Handbuch der Pastoral- 
theologie III 535. Der Artikel bringt wichtige geschichtliche und pastorale Aspekte für 
unsere Fragestellung. 
2 Ad gentes 3 und 4. 



Die Gnadengaben in der Kirche 247 

sichtbare Ordnung zueignen (Wort, Sakrament, Amt = Wege der Fleisch- 
werdung), während der Heilige Geist •die kirchlichen Einrichtungen 
gleichsam als Seele belebt". Seine Eigenart ist also die Bewegung von in- 
nen her, das ungreifbare •Wehen" (Joh 3, 8) und die •Anregung" zum 
Lob und zur Liebe. So formt der Geist die Kirche von innen. Er wirkt nichts 
anderes als der Sohn, so daß das Konzil auch sagen kann: •Der Heilige 
Geist stattet die Kirche mit den verschiedenen hierarchischen und charisma- 
tischen Gaben aus". Sowenig es eine Rivalität gibt zwischen Jesus und dem 
Geist, sowenig kann man die von Jesus gefügte Ordnung ausspielen gegen 
das innere Wirken des Geistes. Dennoch darf die Frage gestellt werden, ob 
in der Römischen Kirche das Wirken des Geistes bisher genügend beachtet 
wurde3. Gnadengaben sind also von ihrer Wurzel her Konkretisierungen 
des Geistes, die somit von innen her Kirche als das Zusammenspiel vieler 
Geistwirkungen konstituieren4. 

Eine so verstandene charismatische Kirche will gelebt, nicht nur begriffen 
sein. So sind wir heute zu einem Lernprozeß aufgerufen, auf neue Weise 
Kirche zu werden, indem wir das ursprüngliche Leben des Geistes in uns je 
neu, •original" Gestalt werden lassen. Dabei ist nicht eine theoretische 
Kenntnis der vielen Gnadengaben entscheidend, sondern das Bemühen um 
die angemessene Einstellung und innere Haltung ihnen gegenüber. Wie 
ereignet sich Charisma im Leben des Christen und der Gemeinde und wie 
gehen wir damit um? 

2. Charismatische Grundhaltung 

Ausgangspunkt ist jener anfangs beschriebene Akt des Empfangens. Hier 
muß der einzelne nicht auf irgendeine •Erfahrung" warten, sondern darf 
sich im Glauben dessen bewußt werden, was bereits Wirklichkeit ist: Daß 
Gott da ist, sich bedingungslos schenkt und dadurch den Menschen trägt. 
Wer sich so auf seine Abhängigkeit von Gott einläßt, gerät vielleicht bald 
an die bange Frage, ob Gott es wirklich gut mit ihm meint, vor allem, wenn 
die Lebensumstände nicht dafür zu sprechen scheinen. Soweit es auf den 
Menschen ankommt, kann er dann nur den Glauben an Gottes Verheißun- 
gen dagegenstellen und darf Jesus die Antwort nicht verweigern, die er so 
oft im Evangelium erfragt: •Traust du mir?" Es ist die persönlichste Frage; 

3 F. Wulf, a. a. O. 546: •Auf dem II. Vaticanum ist darauf hingewiesen worden, daß die 
stark verrechtlichte und institutionalisierte Kirche der Neuzeit dem Charismatischen zu 
wenig Beachtung geschenkt und es nicht genügend gefördert habe." Ähnlich K. Rahner, 
Schriften zur Theologie VII, Einsiedeln 1966, S. 77, •Löscht den Geist nicht aus". 
4 Vgl. R. Laurentin, •Zur Klärung des Begriffs Charisma", in: Concilium 13 (1977) Heft 
11, S. 554. •Die Charismen sind Gnadengaben des Geistes zum Aufbau der Kirche des 
Leibes Christi". Das ganze Heft 11 ist dem Thema •Charismen" gewidmet. 



Norbert Baumert 248 

sie kann nur persönlich beantwortet werden. Wenn es geschieht, beginnt 
ein Geben und Nehmen zwischen Gott und dem Menschen. Der Kreislauf 
des Lebens fängt zu fließen an und lockt zu immer neuen Schritten der 
Liebe. 

Dabei wird deutlich, daß Gott schon längst den ersten Schritt getan und 
nur auf diesen unseren zweiten Schritt gewartet hatte, um uns mehr und 
mehr zu beschenken - nach dem Maß Seiner freien Entscheidung. Viel- 
leicht muß mancher hier eine Schrecksekunde durchstehen, in der ihm plötz- 
lich deutlich wird, daß er nichts •in der Hand hat" und sich in keiner Weise 
absichern kann. Aber indem er nun alles von Seiner Liebe erwartet, wird 
die Gottesbeziehung zu ihrem wahren Wesen befreit. 

Die rechte Vorbereitung auf die je neue Begegnung mit Gott und seinen 
Gaben ist der bescheidene und sorgfältige Umgang mit dem bereits Emp- 
fangenen. •Weil du über weniges getreu gewesen, will ich dich über vieles 
setzen" (Mt 25, 21). Darum ist alles unruhige Drängen störend. Die Initia- 
tive allen geistlichen Lebens liegt bei Gott, und sein Charisma entfaltet 
sich am besten durch unsere offene und entschiedene Mit-Arbeit mit seinen 
Gaben. •Der Sohn kann nichts aus sich selbst tun, sondern nur, was er den 
Vater tun sieht", und •ich rede, wie der Vater mich gelehrt hat" (Joh 5, 19; 
8, 28). 

Paulus bezeichnet deshalb gelegentlich die neue Heilsordnung schlecht- 
hin mit •Charisma" (Rom 5, 15; 6, 23) und hebt den Begriff damit hinaus 
über einzelne, begrenzte Befähigungen. Er meint dann den Grundakt 
christlichen Lebens - Glaube, Hoffnung und Liebe. Der Apostel liest diese 
Bezeichnung, wie viele seiner theologischen Aussagen, an der eigenen Er- 
fahrung ab und trifft damit genau die Art, wie der Mensch aller Zeiten 
den Geist erfährt. Er hat dann die innere Klarheit, daß jene Bewegung 
nicht aus ihm selbst stammt, sondern geschenkhaft- •charismatisch" ist. 

Mit •Erfahrung" ist ein entscheidendes Stichwort gefallen. Seit Karl 
Rahner •über die Erfahrung der Gnade" schrieb5, ist es allmählich wieder 
möglich geworden, von •Glaubens-Erfahrung" zu sprechen und somit zwei 
Begriffe zusammenzubringen, die lange Zeit eher als Gegensätze galten. 
Von da ist es nur ein Schritt, von •charismatischer Erfahrung" zu spre- 
chen, also einer Wahrnehmung des göttlichen Wirkens, die gerade diesen 
Geschenkcharakter zum Bewußtsein bringt. Dies gibt es auf vielfache 
Weise und in verschiedener Intensität. Charismatische Erfahrung besteht 
ihrem Wesen nach darin, daß Grundwahrheiten des Glaubens dem Men- 
schen aufleuchten und für ihn Wirklichkeit werden: Ein neues •Du" zum 
Vater oder zu Christus, das Wissen um Seine Größe und Seine Nähe sowie 

5 K. Rahner, Schriften zur Theologie HI, Einsiedeln 1956, S.   105. 



Die Gnadengaben in der Kirche 249 

die daraus resultierende Betroffenheit und Freude, eine Bewegung von 
innen her, die zu Anbetung, Dank, Bitte führt oder zur Liebe zu Gott und 
zum Nächsten befähigt, eine neue Beziehung zur Heiligen Schrift, eine Be- 
rufung, die den Menschen zugleich trägt und einfordert. 

Diese betroffen machende Freude kann so stark werden, daß man von 
einem regelrechten Durchbruch sprechen muß. Die Liebe Gottes ist dann 
buchstäblich •ausgegossen in unsere Herzen" (Rom 5, 5). Paulus beschreibt 
damit offenbar eine innere Empfindung. Die Tradition spricht von •Er- 
leuchtung", •Berufung", •Bewegung", •Erweckung" oder auch von 
•zweiter Bekehrung", einer •von liebendem Verlangen getragenen Hin- 
wendung zum Gott der Gnade"6. Sie ist eine Hinwendung, die •in der 
Seele verursacht wird"7 und nicht das Produkt intensiver Bemühung, •eine 
personale Betroffenheit, ein Aufwachen und Aufhorchen aufgrund einer 
erkenntnismäßigen, antriebshaften oder affektiven Erfahrung, deren Ur- 
sprung wegen ihrer Unerwartetheit und wegen ihrer umwandelnden Wir- 
kung als transzendental, d. h. übersinnlich, jenseits der nachprüfbaren 
Welt liegend, und als göttlich aufgewiesen und empfunden wird"8. Man- 
che Erweckungsbewegungen sprechen von •Heiligung", die Pfingstge- 
meinden von •Geist-taufe" und katholische Kreise von •Geisterfahrung' 
oder •Ausgießung des Geistes". Es ist erstaunlich, wie viele Menschen 
heute darin übereinstimmen, etwas derartiges erfahren zu haben. Gewiß 
gab es Geistwirkungen zu allen Zeiten der Kirchengeschichte, sie scheinen 
aber in dieser Art im Augenblick die Kirche wie ein •Wind" zu durch- 
wehen. 

Hier sollte jeder darauf aufmerksam werden, was ihm im eigenen Le- 
ben und bei anderen begegnet. Vor allem wird man den Nachdruck auf die 
innere Qualität solcher Wahrnehmungen legen und sich bewußt bleiben, 
daß sie nicht nur durch plötzliche Erlebnisse, sondern auch durch langsames 
Wachstum ausgelöst werden können. F. Wulf nennt vier typische Wei- 
sen, wodurch Erweckung geschieht: •durch die gewöhnlichen Vorkomm- 
nisse des Lebens", •durch ein als wunderbares Eingreifen Gottes empfun- 
denes Geschehen", •durch gnadenhafte Erleuchtungen und Antriebe" und 
•durch Menschen"9. Man kann nur dankbar sein, daß dies immer wieder 
geschieht. 

Darüber hinaus scheint •charismatische" Erfahrung, wie sie uns heute be- 
gegnet, einen neuen Akzent zu setzen in der Geschichte der Frömmigkeit. 

6 F. Wulf, a. a. O. 544. 
7 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, 316. 
8 F. Wulf, a. a. 0. 537. 
9 F. Wulf, a. a. O. 540-542. 



Norbert Baumert 250 

3. Geistliche Kommunikation 

Während die klassische Mystik sich - wenigstens dem Anschein nach - in 
einer individuellen Innerlichkeit vollzog und die Berufungen der Neuzeit 
meist starke Einzelpersönlichkeiten hervorbrachten - auch wenn diese eine 
Ordensgemeinschaft um sich sammelten -, führt diese heutige Geist-Erfah- 
rung, die im engeren Sinn des Wortes •charismatisch" genannt werden 
kann, mehr zu Verleiblichung und Gemeinschaftserfahrung der Gnade. 
Auch die Mystik mündete selbstverständlich immer wieder in Aktion und 
Mitteilung - nach dem mystischen Erlebnis -, aber hier drängt die geistliche 
Erfahrung selbst stärker zu Ausdruck und Gestalt, und die Nähe des Herrn 
wird nicht nur im privaten Gebet, sondern immer wieder auch in Gemein- 
schaft erlebt. Viele dürfen aktuell teilhaben an dem Geschenk eines Einzel- 
nen, in gemeinsamem Gebet wird zuweilen eine große Tiefe und Einheit 
erfahren und im Zueinander und Miteinander der verschiedenen Gnaden- 
gaben wird deutlich, daß der Herr •unter uns" ist. - Diese Vorgänge nä- 
hern sich wieder stärker dem pfingstlichen Geschehen der Urkirche und er- 
halten darum auch häufig von dorther ihren Namen10. Wie, wenn die Bitte 
um ein •neues Pfingsten" nun tatsächlich und auch in dieser Weise erhört 
würde? 

Wiederum ist es unerläßlich, das Ganze der Kirche im Auge zu behal- 
ten, um die •Zeiterscheinungen" richtig einzuordnen. Sind wir nicht all- 
gemein auf dem Wege zu einer größeren Sozialisation? Die jeweilige 
Eigenart einer Vergemeinschaftung entsteht nun gerade und nur durch 
Kommunikation des ihr Eigentümlichen. So kommt •Kirche" nur dadurch 
zustande, daß in menschlichem Miteinander göttliches Leben bezeugt und 
mitgeteilt wird. Wie aber geschieht das? Nur in der verhaltenen, liturgi- 
schen Form der Sakramente oder auf der Einbahnstraße sonntäglicher 
•Verkündigung" und klerikaler Leitung? Am Beispiel einer guten Predigt 
freilich erlebt man es gelegentlich, wie stark eine Gemeinschaft durch das 
Zeugnis eines Einzelnen belebt werden kann. Aber viele andere Schätze 
bleiben ungehoben, weil es so selten einen Raum gibt, in dem der Einzelne 
sein Charisma einbringen kann. Predigtgespräche, Bibelkurse, geistliche 
Gespräche zu zweit oder in Gruppen, situationsbezogene, von einer Ge- 
meinschaft gestaltete Gottesdienste und freie Gebetsgemeinschaften sind 
Anfänge, die nicht menschlicher Aktivität und menschlichem Mitteilungs- 
drang, sondern dem Wirken des Geistes neuen Raum schaffen sollen. Die 
Botschaft zündet anders, wenn sie nicht nur von Ereignissen der Vergan- 

10 Zur Geschichte der •pfingstlichen Frömmigkeit" seit Beginn unseres Jahrhunderts und 
ihrer Vorgeschichte vgl. C. Gerest, •Die Stunde der Charismen", in: Concilium 13 (1977) 
11, S. 556. 



Die Gnadengaben in der Kir die 251 

genheit berichtet, sondern durch die Persönlichkeit gegenwärtiger Men- 
schen hindurch zum Leuchten kommt. 

Weiterhin entdeckt man - in neuer Weise - das Göttliche auch mitten im 
Alltag, in einem freundlichen Blick, einer stillen Geste der Hilf sbereitschaft 
oder in der Kraft des Durchhaltens bei Schwierigkeiten. Ein Funke springt 
über und läßt den anderen ahnen, daß Gott anwesend ist. Nichts •Beson- 
deres" also, und doch die Besonderheit der je einmaligen Zuwendung Got- 
tes! Was so im Alltag geschieht, darf gelegentlich zum gesprochenen Wort 
werden. Paulus rechnet damit, daß in der korinthischen Gemeinde jeder 
zum Gottesdienst etwas beiträgt (vgl. 1 Kor 14, 26), und ermahnt dieThes- 
salonicher: •Löschet den Geist nicht aus" (1 Thess 5, 19). Das heißt auch: 
Habt den Mut, der inneren Anregung zu folgen und, wenn •das Herz 
brennt", zu reden oder zu handeln. 

Die Hemmungen, die wir haben, sind zahlreich. Sie beginnen schon bei 
der Unfähigkeit, in uns selbst die persönliche Zuwendung Gottes anzuneh- 
men. Gott erleuchtet ja nicht allein unseren Verstand und kräftigt unse- 
ren Willen, sondern bestimmt auch unsere Gefühlswelt. Warum wehren 
wir uns gegen neuartige Erfahrungen der Liebe Gottes? Wieviel geistli- 
ches Leben kann sich nicht entfalten, weil wir zu unbeweglich oder zu ängst- 
lich sind? Und doch haben wir eine stille Sehnsucht, den lebendigen Gott zu 
erfahren, der sich nicht akademisch gebärdet, sondern ganz einfach •mensch- 
lich" ist und Freude daran hat, bei den Menschen zu sein (Spr 8, 31; Mt 
11, 25). Welche Hilfen geben wir uns gegenseitig, um frei zu werden zu 
einem geisterfüllten Leben? 

Mancher tut es ganz einfach durch das stille Zeugnis eines verwandelten 
Lebens im Alltag. Andererseits gibt es die mißglückten Versuche, Gottes- 
erfahrungen zu propagieren und gewissermaßen an die große Glocke zu 
hängen. Solchen Leuten würde Jesus den Mund verbieten (vgl. Mk 1, 44 f.). 
Der Zuhörer oder Gesprächspartner fühlt das Unangemessene solcher 
Überrumpelung und wird eher skeptisch. Und doch sind wir zu persönli- 
chem Zeugnis aufgerufen. Ein gutes und reifes Woi tzeugnis wird stets von 
einer überzeugenden Atmosphäre begleitet sein, die Vertrauen weckt und 
so in die Entscheidung ruft. Die Tatsache, daß in die Apostelgeschichte 
dreimal eine ausführliche Schilderung der Bekehrung des Apostels Paulus 
aufgenommen ist, zeigt zumindest, daß in der Urkirche das persönliche 
Zeugnis einen wichtigen Platz hatte. Letztlich ist die ganze Heilige Schrift 
nichts anderes als ein Bezeugen dessen, was einzelne Menschen oder Ge- 
meinschaften mit Gott erlebt haben. Gott ist heute lebendig in seiner Kir- 
che, lebendiger als viele ahnen. Sollten wir nicht seine Gaben unbefan- 
gener weitergeben, statt sie hinter abgestandenen und abgesicherten For- 
meln zu verbergen? Das bedeutet nicht, sie marktschreierisch anzupreisen, 



Norbert Baumert 252 

als wären sie unser Verdienst oder Eigentum. Es ist nicht so leicht, der Be- 
schenkte zu sein; aber es ist menschlich und christlich, seine Freude über das 
Geschenk weiterzutragen. 

Geistlicher Austausch schafft Gemeinschaft und bildet so immer neue 
Keimzellen kirchlichen Lebens, sei es durch Verlebendigung bestehender 
Gemeinschaften, sei es durch Neubildungen, ob diese sich nun •charisma- 
tisch" nennen oder nicht. Man erkennt sie nicht am Namen, sondern an der 
Art. Man wird sich aber anderseits bewußt bleiben, daß wir alle noch Ler- 
nende sind. Das bewirkt Demut und Offenheit. Menschen haben das •Ge- 
schenk" Gottes neu erfahren und versuchen nun ihrerseits zu antworten. Sie 
wagen, in kindlichem Vertrauen ihr Leben zu Gott zu bringen und trauen 
ihm mehr und mehr zu - auch •Wunder" persönlicher Führung, seelische 
Gesundung und körperliche Heilung. Und Gott antwortet auf das Gebet: 
Er erzieht Menschen und formt sie um. Manchen nimmt er - oft nach lan- 
gem Ringen - einen Fehler einfach weg. Er schenkt Mut zur täglichen Ar- 
beit, Treue im Kleinen, Freiheit, auf andere zuzugehen, die Kraft, schwie- 
rige Menschen zu lieben, und weckt auch überraschend neue Fähigkeiten. 
Die Forderungen der Bergpredigt werden auf einmal vollziehbar, weil sie 
nicht als formaler Anspruch von außen an den Menschen herantreten, son- 
dern weil ihre Erfüllung aus der inneren Befähigung herauswächst wie die 
Frucht an einem Baum (Mt 7, 17 f.). 

Um es deutlich zu sagen: Es geht nicht darum, daß sich einige als die 
•besseren" Christen verstehen oder so von anderen abschätzend beurteilt 
werden, sondern darum, daß Gott das entscheidend Christliche auch heute 
in seiner Kirche wirkt, manchmal wieder in einer erstaunlichen Kraft und 
Frische. Dann dürfen die so Beschenkten, wie die Apostel, •nicht schweigen 
von dem, was sie gesehen und gehört haben" (Apg 4, 20). Das führt nicht 
notwendig zur Bildung eigener •charismatischer Kreise", aber zu der auf 
vielfache Weise sich ereignenden charismatischen Erneuerung der Kirche 
überhaupt, zu der dann gewiß manche bestehende und neue Gruppierun- 
gen einen Beitrag leisten sollen. 

4. Vielfalt der Gnadengaben 

Es ist nicht von ungefähr, daß Paulus beide Male, wo er das Bild vom Leib 
Christi erwähnt, es im Zusammenhang mit den Gnadengaben nennt; er 
macht deutlich, daß sie stets aufeinander verwiesen sind. So ist die geist- 
liche Kommunikation des Grundmusters aller Charismen. Die paulini- 
schen Aufzählungen einzelner Gaben aber (Rom 12, 6-8; 1 Kor 12, 8-10; 
12, 28-30; 13, 1-8 und Eph 4, 11) ließen sich beliebig erweitern und ver- 
stehen sich keineswegs als vollständige Kataloge. Sie zeigen eine breite 



Die Gnadengaben in der Kirche 253 

Skala von der Gastfreundschaft bis zum •Glauben, der Berge versetzt", von 
der Gabe der Prophetie bis zum schlichten Gebet des Alltags und über 
allem die Liebe. Es handelt sich hierbei um Antriebe und Befähigungen, 
die der Mensch - manchmal staunend - in sich wahrnimmt11. Darum kann 
alles Tun des Menschen •charismatisch" werden, getragen und durch- 
drungen von der Kraft des Geistes, wenn er nur bereit ist, sich alle •Taten" 
von Gott schenken zu lassen (Eph 2, 10). •Ihr möget essen oder trinken oder 
irgendetwas tun, tut alles so, daß Gottes Herrlichkeit darin aufscheint" 
(1 Kor 10, 31). 

Das II. Vaticanum nennt dieses tägliche Handeln aus dem Geist Christi 
•die schlichteren Gnadengaben, die allgemeiner verbreitet sind", zum Un- 
terschied von den •leuchtenderen und auffallenderen Gnadengaben" (Lu- 
men gentium 12). Der Unterschied sagt nichts über den höheren Wert der 
Fähigkeiten; in ihnen wird nur •deutlicher", daß der Mensch nicht allein 
aus sich handelt, sondern aus einem von Gott verliehenen Beschenktsein 
heraus. Selbstverständlich können die •schlichteren" Gaben die wertvolle- 
ren sein. Selbst Weissagen und Wunderwirken im Namen Jesu sind noch 
keine Bestätigung für persönliche Heiligkeit (Mt 7, 22; vgl. aber auch Mk 
16, 17-20; Apg 14, 3; Joh 3, 2; 10, 38; 14, 11). 

Alle Gnadengaben haben also grundsätzlich die gleiche Struktur. Ihr 
Unterschied liegt mehr im Bereich der Manifestation, des Zeichens. So 

11 Meist wird betont, daß dies immer Dienstfunktionen für andere seien. R. Laurentin 
bringt hier eine wichtige Korrektur, in: Concilium 13 (1977) 11, S. 554: •Die charismati- 
schen Gaben haben (im Unterschied zu den mystischen Gaben) den Aufbau der Gemeinde 
zum Ziel. In Überbetonung dieses Sachverhaltes behauptete die klassische Theologie, die 
Charismen seien zum Nutzen der Kirche und nicht des Charismatikers bestimmt. In Wirk- 
lichkeit aber steht der Aufbau der Gemeinde in einem unauflösbaren lebendigen Zusam- 
menhang mit dem Heil des Charismatikers. Gewiß hat das Charisma einen uneigen- 
nützigen Charakter, der manchmal bis zur Hingabe des Lebens im Dienst an den ande- 
ren geht. Doch selbst noch in diesem Fall erscheint es als Überschuß und Überfluß der 
Überfülle dessen, was den Charismatiker selbst eben zur lebendigen Zelle, zum leben- 
digen Organ der Kirche aufbaut. In diesem Sinn entsprechen die Charismen Rollen, 
Funktionen und Diensten. Tiefer gesehen sind sie die Betätigung der Agape in dem 
einen Geist (1 Kor 12). Das Allzuenge der klassischen Auffassung läßt sich durch die 
Autorität des Paulus selbst berichtigen, stellt er doch die Glossolalie als eine Geistes- 
gabe dar, die der Erbauung des in Zungen Redenden dient. ,Wer in Zungen redet, nützt 
sich selbst' (1 Kor 14,5), was die heutige Erfahrung erst recht bestätigt." 

Dem sei noch eine zweite •Berichtigung" hinzugefügt. Ein Ansatzpunkt für die Ein- 
seitigkeit der klassischen Auffassung, die übrigens auch in Pfingstgemeinden häufig an- 
zutreffen ist, liegt in der Deutung von 1 Kor 12, 7. Luther übersetzt: •In einem jeglichen 
erzeigen sich die Gaben des Geistes zum gemeinen Nutz", die Zürcher Bibel: •Zum Nut- 
zen (der Gemeinde)" und die neue Einheitsübersetzung: •Jedem aber wird die Offenba- 
rung des Geistes geschenkt, damit sie anderen nützt". Das selbstverständlich auch, aber 
nicht nur; denn das griechische •sympheron" heißt einfach •Hilfe, Nutzen" -- •utilitatem" 
(Vulgata). Damit bleibt offen, wem sie nutzen soll, dem Träger selbst oder der Gemeinde: 
selbstverständlich immer irgendwie beiden. 



Norbert Baumert 25-1 

vollzieht sich ein •Wort der Erkenntnis" (1 Kor 12, 8) in den gleichen Bah- 
nen und auf dem gleichen Wege, wie wir auch sonst im geistlichen Leben 
Einsicht gewinnen; und doch ist diese Einsicht von einer Leuclit- und Durch- 
schlagskraft, daß •deutlicher" wird, woher sie kommt. Die Gabe der Un- 
terscheidung ist im Grunde nichts spezifisch anderes als jede Gewissens- 
erkenntnis, aber sie kommt mit einer Unmittelbarkeit und Klarheit, daß sie 
sich in ihrer deutlicheren Form von dem sonst üblichen Gewissensurteil ab- 
hebt. 

Das Sprachengebet wiederum setzt die Fähigkeit des Menschen voraus, 
Laute zu formulieren, aber die Steuerung liegt nicht mehr im Bewußtsein, 
sondern tiefer - obwohl er jederzeit frei ist, damit zu beginnen und aufzu- 
hören. Dieses Sprechen, das weder eine •verzückte Rede" noch ein unkon- 
trolliertes Lallen ist, sondern ein oft sehr ruhiges, gesammeltes Spre- 
chen, wird in dem Maße zu Gebet, als es aus dem •Empfangen" heraus- 
wächst und Ausdruck der Gottesverehrung ist. Es ist also nicht schon als 
Phänomen in sich selbst geistlich bedeutsam, sondern ist, wie jedes Beten, 
an der Echtheit des Glaubens und der inneren Haltung zu messen. Es ist 
von seinem Ursprung her Sprache der Liebe und muß das immer bleiben. 
Vielen, die dazu gefunden haben, half es in ihrem Gebetsleben. 

Das fürbittende Gebet schließlich, ob es nun körperliche oder seelische 
Heilung, Ordnung äußerer Verhältnisse oder das Gelingen einer Unter- 
nehmung zum Gegenstand hat, ist nichts anderes, als die Fähigkeit jedes 
Menschen, sich an Gott zu wenden; aber es erhält durch die deutlichere An- 
regung des Geistes, der einen aktuellen Glauben schenkt, eine tiefere 
Kraft. Und manchmal bekommt jemand eine Gewißheit darüber, wie Gott 
antworten will. Dann • und nur dann • darf er es aussprechen, etwa eine 
Heilung zusagen und schon im voraus dafür danken. 

Die Gabe der Prophetie, die heute wieder häufiger auftritt, setzt an der 
Fähigkeit einer inneren Schau oder eines inneren Hörens an. Ihre Quali- 
tät erkennt man u. a. an dem, was sie im Hörer bewirkt, ob sie z. B. zum 
Instrument Gottes geworden ist, durch das Er Menschen •trifft" und sie 
zur Umkehr und Heiligung führt. In ähnlicher Weise spricht in der Schrift 
auch Gott im Traum. Die prophetische Dimension spielt ja in allen Religio- 
nen eine Rolle, wie sollte sie in der Kirche fehlen, die •aufgebaut ist auf 
dem Fundament der Apostel und Propheten" (Eph 2, 20)? Gemeint sind 
hier nicht die Propheten des Alten, sondern des Neuen Bundes. 

5. Besondere und allgemeine Gnadengaben 

So könnte man fortfahren und das ganze christliche Leben •charisma- 
tisch" durchleuchten, in seinen schlichteren und leuchtenderen Formen. Ge- 



Die Gnadengaben in der Kirche 255 

wiß empfangen nicht alle solche leuchtenderen Gaben, aber daß sie in der 
Gemeinde vorkommen, ist für die Kirche wesensnotwendig, und wenn sie 
wieder reichlicher geschenkt werden, ist dies ein Grund zum Danken. Fast 
unauffällig wird die Anwesenheit Gottes, die in allen Bereichen die eigent- 
liche und letzte Realität ist, wieder neu erkennbar; Gott wird auf einmal 
konkret und hautnah - oder eben •deutlicher". Das Ziel seines Wirkens ist, 
uns ganz und gar zu erlösen und Gestalt anzunehmen in unserem Leben. 
Wir aber müssen wieder lernen, mit der breiten Skala von Gnadengaben 
zu rechnen, wie ja auch das Leben breit und vielfältig ist. Gnadengaben 
dienen nicht der Sensation, sondern werden geschenkt zum Aufbau des 
Leibes Christi und zur Rettung der Welt. Paulus mahnt: •Seid eifrig be- 
müht um die größeren Gnadengaben", wie etwa Prophetie und allen voran 
die Liebe (1 Kor 12, 31 f.). Wer die einzelnen Gaben dankbar gebraucht, 
wird darin eine große Stütze für diese wichtigste Gnadengabe, nämlich die 
Befähigung zur Liebe erfahren. Wer dagegen meint, solche Stützen (•Hil- 
fen" 1 Kor 12, 7) nicht zu brauchen, muß sich fragen lassen, ob er sich für 
jene kostbarste Gabe schon genügend bereit gemacht hat oder ob er die 
Liebe gar als Eigenleistung mißversteht. 

Es ist deutlich geworden, daß auch die leuchtenderen Charismen (aktuel- 
le oder habituelle) Fähigkeiten sind, die im Menschen geweckt und somit 
in seine Freiheit gelegt werden. Damit wird eine Grenze relativiert, die 
häufig zwischen sogenannten ordentlichen und außerordentlichen Gnaden- 
gaben gezogen wird. Einerseits sind auch die schlichteren Gaben •über- 
natürlicher" Art, weil sie der Heilsordnung angehören und darin freie Zu- 
wendungen Gottes sind; sie sind insofern •wunderbar", weil sie als Gna- 
den über die •naturhaften" Fähigkeiten des Menschen hinausgehen; der 
aus der Liebe Christi geleistete Krankendienst ist eine Gnadengabe, auch 
wenn es dem, der ihn tut, nicht bewußt ist. Leben aus der Gnade ist ein- 
fach die Grundstruktur jedes erlösten Lebens! Anderseits sind aber auch 
die auffallenden Gaben, wie etwa Heilung eines Kranken durch Fürbitte 
oder Zusage, nichts grundsätzlich anderes, da sie wie jene von der freien 
Zuwendung Gottes gewirkt sind und nur geschehen, wenn der Betreffende 
Ja dazu sagt. 

Die Feststellung dieses göttlichen Wirkprinzips (des •Wunder"-Cha- 
rakters) geschieht aber nicht dadurch, daß wir von unten her die Grenze 
menschlicher Möglichkeiten bestimmen - und dann wegen des Wachsens 
der menschlichen Möglichkeiten immer weiter hinausschieben müssen -, 
sondern daß wir vom Geist, also von oben her das Fluidum und die Atmo- 
sphäre erkennen, in der etwas geschieht, indem wir auf die •Früchte des 
Geistes" achten als auf die typischen Merkmale Gottes (Gal 5, 22). Dies ist 
zwar für dritte meist schwerer zu beurteilen, wird aber dem jeweils Betrof- 



Norbert Baumert "56 

fenen doch bewußt, wenn er sich auf Gott hin öffnet. Vom Geist her also 
•sieht" man die göttliche Ursächlichkeit und freut sich der Wunder Gottes, 
der großen und der kleinen, während man von der unerlösten Natur her 
das Geheimnis nicht lüften kann (1 Kor 2, 12-15) und sich ständig daran 
reibt. Denn die Natur kann sich gegen die Gnade nicht absichern und kann 
das Wunder nicht •fassen" oder •abgrenzen" (de-fmieren). 

Weil wir also ständig mit dem •Wunder", d. h. mit dem persönlichen 
freien Entgegenkommen Gottes rechnen, sind auch die auffallendsten Gna- 
dengaben nichts Besonderes mehr, sondern die •normale" Welt des Chri- 
sten. Um so leichter fällt es dann, anderseits auch die natürliche Basis zu 
sehen, selbst bei jenen Gnadengaben, bei denen der normale menschliche 
Aktionsradius ganz offensichtlich überschritten wird, etwa bei der Hei- 
lungsgabe oder der Prophetic Liegen hier vielleicht übersinnliche Fähig- 

keiten zugrunde? 
Wir kennen die Tiefe des Menschen nicht, wir wissen nur, daß Gott 

alle Bereiche des Menschen erlösen will und gebrauchen kann; warum nicht 
auch tiefere seelische Begabungen, ebenso wie unsere rationalen und prak- 
tischen Fähigkeiten? Tatsache ist, daß jene tieferen Bereiche, von denen 
gewiß manche auch durch psychische Techniken oder meditative Übungen 
aktiviert werden können, sich oft mit großer Leichtigkeit erschließen, wenn 
der Mensch sich mit seinem ganzen Wesen zu seinem Ursprung hin öffnet. 
Erklärt sind solche Gnadengaben dadurch freilich noch nicht, sondern nur 
durch die freie Gnadenwahl Gottes. Der Unterschied zwischen Hellsehen 
und Prophetie ist ähnlich etwa wie der zwischen einem rein natürlichen 
Denken und geistlicher Erkenntnis. Wie alles menschliche Handeln be- 
kommen also auch außergewöhnliche Befähigungen nur insoweit Heils- 
funktion, als sie vom Heiligen Geist gebraucht werden. Ihre religiöse 
Bedeutung liegt demnach nicht schon darin, daß sie außerordentlich, son- 
dern daß sie geistlich sind. 

Damit werden auch die tieferen Schichten von dem •magischen Rest" 
befreit und ihre dunklen Kräfte entdämonisiert. Gott erweist sich von 
neuem als der Erlöser des ganzen Menschen, von Leib und Seele, Bewuß- 
tem und Unbewußtem, von Individuum und Gemeinschaft, von Gegenwart 
und Zukunft. Er ist Herr auch aller außersinnlichen Wahrnehmungen und 
Kräfte, der Materie, des Lebens und der Psyche und weiß alles souverän 
zu nutzen für seine einmalige Zuwendung zum Menschen. Die Welt, die 
durch naturwissenschaftliche und psychologische Forschungen unheimlich 
zu werden droht, wird von neuem zur Heimat des Menschen, in der er 
voll Freude seinem Gott begegnet. Wie wollen wir uns für die Weisung 
Gottes bereiten, wenn wir es nicht im Kleinen lernen, auf sie zu achten? 



Die Gnadengaben in der Kirche 

6. Kriterien des Charismas 

Alle geistlichen Lehrer wissen es: Der Weg des Geistes ist voller Gefah- 
ren. Neben dem Echten gibt es die Imitation, neben der Sendung religiöse 
Scharlatanerie und gewiß alle möglichen Mischformen. Daß bei dem Wei- 
zen zunächst manches Unkraut mit aufwächst, zeigt nur, wieviel unnützer 
Same in unserem menschlichen Boden überwintert, der mit aufkeimt, so- 
bald das Leben geweckt wird. Auch hier gilt wieder: Wer meint, mit 
natürlicher Logik oder mit Maßnahmen diesem Problem beizukommen, 
vertut sich gründlich, denn es ist nur durch die Gabe der Unterscheidung 
zu lösen, also durch die aktuelle Führung des Heiligen Geistes selbst (1 
Kor 2, 13). Darum hilft es auch wenig, alle möglichen Maßstäbe aufzustel- 
len, solange man diese von außen wie einen Normstab anlegt. Man muß 
schon selbst in den Prozeß des Geistes eintreten, mit allen Kämpfen, die 

diese Klärung mit sich bringt. 
Dann freilich gibt es einige inhaltliche und formale Hilfen. Zunächst muß 

eine Sache in sich gut sein; sie darf also nicht der wohlverstandenen Offen- 
barung Gottes widersprechen, wie sie uns in der Heiligen Schrift und in der 
Kirche gegeben ist. Aber nicht alles, was in sich gut ist, ist auch schon für 
mich gut und zu meinem geistlichen Wachstum dienlich. Hier helfen die 
formalen Kriterien weiter, die darum in der Praxis meist einen breiteren 
Raum einnehmen. Können wir es einem Antrieb in sich ansehen, daß er 
von Gott kommt? Eine erste Prüfung kann darin bestehen, daß wir 
schauen, ob er •mit uns betet", d. h. ob er sich in der Begegnung mit Gott 
bestätigt. Paulus weist darauf hin, daß der Geist immer unsere Beziehung 
zu Jesus Christus vertieft (1 Kor 12, 3), und nennt die •Früchte des Gei- 
stes", an denen die Tendenz eines Impulses zu erkennen ist (Gal 5, 22f.). 
Hierbei ist nicht an einen vielleicht missionarischen •Erfolg" gedacht, 
sondern an die Auswirkung jener Anregung zunächst in dem Betreffenden 
selbst: Liebe, Freude usw. •An ihren Früchten also werdet ihr sie 
erkennen" (Mt 7, 20). 

Die ignatianischen Regeln zur Unterscheidung12 sind hochaktuell, wo 
Gnadengaben deutlicher spürbar werden, denn •Geistliches wird nur 
durch Geistliches erkannt" (1 Kor 2, 13). Als ersten Hinweis kann man 
sagen: Vergleiche die augenblickliche Anregung mit der Atmosphäre jener 
Stunden, in denen dir Gott unabweislich nahe war, und halte sie in jenes 
Licht, dessen Herkunft dir nicht zweifelhaft ist. Achte darauf, ob es sich 
damit verträgt oder reibt. Freilich ist es damit noch nicht getan; es sind 

12 Vgl. A. Keller, •Unterscheidung der Geister in den Ignatianischen Exerzitien", in: 
Geist und Leben 51 (1978) 1, S. 38-54; L. Boros, •Scheidung des Geistes", in: Concilium 
13 (1977) 11, S. 594-598. 



Norbert Baumert 258 

viele Dinge zu beachten, etwa Gespräch und Prüfung in Gemeinschaft. 
Letztlich gibt es kein rational anwendbares Rezept, denn die Prüfung ist 
geistliches Geschehen und nur möglich, wenn man sich bemüht, im Vor- 
gang der Prüfung selbst •im Geiste" zu sein, also die Phänomene gleich- 
sam mit den Augen Gottes zu sehen. Und das ist Gnade - Charisma. Wir 
glauben, daß die Kirche als ganze dieses Charisma hat und es letzt- 
lich durch jene ausübt, •die in der Kirche die Leitung haben" (Lumen 
gentium 12). 

Auf drei spezifische Gefahren sei noch besonders hingewiesen: die emo- 
tionale, die aktivistische und die soziale Versuchung. Da unser geistliches 
Leben weithin affektiv verarmt ist, ist eine gesunde Heimholung des 
religiösen Gefühlslebens eine Notwendigkeit heutiger Spiritualität. Man- 
cher, der sich seiner •Nüchternheit" rühmt, verteidigt damit keine Tu- 
gend. Die wahre Nüchternheit liegt ja nicht im Mangel an Gefühlsbewe- 
gungen, sondern im ausgewogenen Verhältnis der seelischen Grund- 
kräfte. Aber warum gerät das Charismatische so schnell unter den Verdacht 
von Schwärmerei und religiöser Erlebnissucht? Gibt es auf diesem Gebiet 
tatsächlich so viel Unechtes, daß man von vornherein am besten sich nicht 
darauf einläßt? Ist es vielleicht nur das Ungewohnte und Fremde, das 
diesen Eindruck hervorruft? Oder bleiben Beobachter zu schnell an be- 
stimmten Phänomenen hängen, ohne den inneren Schwerpunkt wahrzu- 
nehmen, aus dem gelegentliche starke Erlebnisse aufsteigen13? 

Gewiß gibt es die Gefahr der Übertreibung. F. Wulf warnt mit Recht vor 
diesem •häufig beobachteten unheilvollen Irrweg" mancher •Erweckten"14. 
Dies sagt selbstverständlich nichts gegen die Erweckung in sich, enthält 
aber wohl eine Aufforderung an die jeweils Verantwortlichen, Ortspfarrer 
wie missionarische Menschen, für die •Erweckten" Sorge zu tragen. Diese 
dürfen dann freilich nicht an dem normalen Maß des sonst Üblichen ge- 
13 Wenn B. Grom etwa bei katholischen charismatischen Gruppen das •Ziel der Anfangs- 
phase" in einer •charismatischen Umstimmung" sieht, die zu einem •religiös-enthusiasti- 
schen Erfüllungserlebnis" führen solle, ist er in Gefahr, Auswirkung und Ziel zu verwech- 
seln, wobei ich noch das Wort •enthusiastisch" streichen möchte. Er tut den vielen unrecht, 
die dort Gott suchen und nicht ein Erlebnis. Vgl. Stimmen der Zeit 191 (1973) 10, S. 651- 
671. - Damit soll nicht geleugnet werden, daß man sehr darauf achten muß, die Akzente 
nchhg zu setzen. Formulierungen wie •Ein Tabu muß gebrochen werden" (vgl Heribert 
Mühlen in: Erneuerung in Kirche und Gesellschaft, Heft 1, S. 5. Paderborn 1977) sind 
nicht sehr glücklich, weil sie zu sehr von außen her an das geistliche Geschehen heran- 
gehen. Das Problem der Überwindung seelischer Hemmungen muß sich von innen her 
losen, durch das Ergriffenwerden des Menschen. 
14 F. Wulf a.a.O. 540: •Sie steigern sich in bestimmte Formen der Religiosität hinein, 
rufen das fromme Gefühl in sich wach und suchen aus einem neuen Sendungsbewußtsein 
heraus auch andere ... zu ihren Einsichten zu bekehren. Sie zeigen eine Vorliebe für wun- 
derbare Ereignisse, die ihnen das Bewußtsein der Realität und Nähe des Übernatürlichen 
Göttlichen vermitteln.« Dies •führt zu einer Pseudoreligiosität, in der der Mensch nicht 
Gott, sondern sich selbst findet." 



Die Gnadengaben in der Kirche 259 

messen werden, sondern - was viel schwieriger ist - an ihrem je eigenen 
inneren Maß der Gnade und des Friedens und an den natürlichen Voraus- 
setzungen. Ob ein Geschehen also schwärmerisch oder geistgewirkt ist, kann 
man nicht an der Stärke des Erlebens oder an bestimmten Äußerungsfor- 
men •objektiv" ablesen, sondern erfordert ein geistliches Ermessensurteil 
über die rechten Proportionen. Brauchen wir hier nicht eine große Tole- 
ranzbereitschaft, um •den Geist nicht auszulöschen", bevor er sich - selbst- 
verständlich durch die menschlichen Schwächen hindurch - richtig entfalten 
konnte? 

Die zweite Versuchung liegt in einem falschen menschlichen Aktivismus. 
Charisma ist von seiner Natur her für den Menschen unverfügbar. Wir 
können und müssen uns disponieren und einander dazu auffordern. Aber 
dann kommt der Moment, in dem wir alles wieder in die Hände Gottes 
zurück loslassen müssen und es keineswegs etwa •manipulieren" dürfen. 
Mancher wird hier auf eine harte Glaubensprobe gestellt. Darum muß die 
Verkündigung zu einer Haltung des Vertrauens hinführen, die sich nicht 
an bestimmte Erwartungen bindet. Wie weit kann man Vertrauenserfah- 
rung methodisch vorbereiten, also durch •Einführungsseminare" hinfüh- 
ren zu charismatischer Erfahrung? Selbstverständlich nur zu einer neuen 
Bereitschaft und Hingabe, während die Geisterfahrung selbst unver- 
fügbar bleibt. Nicht immer wird dieser Unterschied in der Praxis genügend 
betont, so daß seelische Erlebnisse, die mit einem öffentlichen Schritt der 
Hingabe verbunden sind und - legitimerweise - methodisch vorbereitet 
wurden, gelegentlich zu undifferenziert mit Geistwirkungen gleichgesetzt 
werden. Alles, was hier zu sehr in der Methode hängen bleibt, ist bedenk- 
lich, weil das Charismatische sich solcher Normierung entzieht15. Es ist so 

is w;e soll man es z. B. verstehen, wenn Heribert Mühlen •Leitlinien" vorlegt und in 
ihnen charismatische •Gemeindeerneuerung" als •ständige Gemeindemission" vorstellt, 
wobei er von •Zielen" spricht und Idealvorstellungen formuliert, wie man methodisch 
vorgehen solle? (Vgl. Erneuerung in Kirche und Gesellschaft, Heft 1, Paderborn 1977, S. 
2.5.6.). Schon der Name •Gemeindeerneuerung", der in Deutschland häufig gebraucht 
wird, ist mißverständlich. Ist damit jeder, der eine Geisterfahrung macht, schon zur •Er- 
neuerung seiner Gemeinde" aufgerufen? Besteht hier nicht die Gefahr, sich selbst inner- 
lich zu überfordern oder ein falsches Sendungsbewußtsein zu entwickeln? Es könnte 
daher rühren, weil der Aufruf nicht so sehr aus dem inneren Impuls, sondern - durch 
einen solchen Namen - zu sehr von außen her an den betreffenden herantritt. Es ist aber 
nicht leicht zu sagen, welches die nächsten Schritte sind, durch die Gott seine Kirche an 
diesem Ort erneuern will. Der in der Weltkirche übliche Name ist •charismatische Erneu- 
erung (in der katholischen Kirche)". Gewiß können viele Anregungen, wie etwa zu ge- 
meinsamem freiem Gebet, für die Seelsorge in den Gemeinden fruchtbar gemacht werden, 
in der Art pastoraltheologischer Bemühungen. Charisma als freie Zuwendung Gottes 
aber ist auf diese Weise nicht zu vermitteln. Man muß sich also bewußt bleiben, wo die 
Grenzen einer Methode liegen. 

Selbstverständlich enthält Charisma wesensgemäß eine Hinordnung auf Gemeinde und 
somit auf die konkrete Ortskirche; aber wie sich ein bestimmtes Charisma dann in diesem 



Norbert Baumert 260 

vielgestaltig wie das Leben selbst und tritt in immer neuer Weise auf. Hier 
gelten Beispiele, nicht Programme. 

Schließlich ist eben dort, wo die Kraft der Gnadengaben für heute liegt, 
auch auf eine Gefahrenstelle aufmerksam zu machen. Die Erfahrung 
menschlicher Gemeinschaft kann ein solches Übergewicht bekommen, daß 
sie das Wirken Gottes eher stört als fördert. Und auch in der Theorie kann 
der soziale Aspekt zu stark betont werden. Das Wesentliche aller Gnaden- 
gaben ist nicht eine menschliche •Wir-Erfahrung", sondern die Erfahrung 
des göttlichen •Du" und das Geschenk des Lebens aus der Kraft seines 
Geistes. Durch dieses erst wird ja eine neue, tiefere Gemeinsamkeit mit 
Menschen möglich. Gefährdungen sind auch ein Hinweis auf den hohen 
Wert einer Sache. Sie mahnen uns hier, die Gnadengaben in Ehrfurcht und 
Diskretion zu gebrauchen. Alle Gotteserfahrung muß irgendwann hinfüh- 
ren zum Dienst am Menschen, aber wird dort nicht stehenbleiben, sondern 
darüberhinaus zurückführen zu dem letzten Sinn und Ziel. Man lasse sich 
also nicht beirren durch das vorwurfsvolle Drängen nach sichtbaren Aus- 
wirkungen in die Gesellschaft hinein. Dem hat Jesus schon widerstehen 
müssen. Wenn Menschen in der Mitte ihrer Person verändert werden - ist 
das keine Weltveränderung? Das wird weitere Auswirkungen haben - zu 
seiner Zeit. 

Auffallende Gnadengaben sind gewiß in der Gefahr, zu sehr die Auf- 
merksamkeit auf sich zu lenken. Aber sie stehen auch unter der Last, Miß- 
trauen und Neid zu wecken. Wir brauchen eine große Lauterkeit, ohne 
Voreingenommenheit •alles zu prüfen und das Gute anzunehmen" (1 
Thess 5, 21). Denn es handelt sich um Gaben, ob auffallend oder schlicht, 
die Gott seiner Kirche anvertraut hat. Warum wählte er den Weg, der 
schon an Pfingsten Anstoß erregte: •Sie sind betrunken"? Geht er nicht 
oft bewußt den Weg der Einfachheit und wählt das Geringe aus, um das 
Starke und Kluge zu beschämen (1 Kor 1, 27)? Es ist wohl deutlich gewor- 

Rahmen entfaltet, wann z. B. in pfarrlichen Strukturen und wann in anderen kirchlichen 
oder familiären Gruppierungen, das ist nur aus der jeweiligen Berufung selbst abzule- 
sen und läßt sich nicht von vorn herein festlegen. So berichtete z. B. der lutherische Pastor 
Larry Christenson, daß von allen lutherischen Pfarreien in den USA in den letzten 15 
Jahren nur etwa 20 Gemeinden als Gemeinden ausdrücklich von charismatischer Er- 
neuerung geprägt wurden, obwohl in den meisten Pfarreien Angehörige charismatischer 
Gebetsgruppen sind. Auf katholischer Seite sieht es ähnlich aus. Haben diese anderen 
Leute versagt? Man wird sich gerade hier vor allem Dirigismus hüten müssen. Wir sehen 
mit Dankbarkeit, daß hier und da ein größerer Teil einer Pfarrgemeinde ergriffen wird 
und wohl überall Auswirkungen in die Ortsgemeinden zu spüren sind, wo Menschen vom 
Geist berührt werden. Individuelle Seelsorgsgespräche müssen dem einzelnen und Grup- 
pen helfen, den ihnen bestimmten Weg zu finden. Die Frage kann also nicht heißen, ob 
entweder der Erneuerung in bestehenden Pfarrstrukturen oder in freien Zusammenschlüs- 
sen der Vorrang zu geben sei, sondern nur, was Gott unter den jeweiligen Umständen 
zeigt. Eine programmatische Festlegung widerspräche dem charismatischen Grundansatz. 



Konturen ignatianischer Spiritualität 261 

den, wie sehr die einzelnen Charismen auf die Gemeinde hingeordnet 
sind und nur im Ganzen des Leibes ihr Maß und ihre Funktion finden (1 
Kor 12, 12 ff). Sie brauchen also den Rückhalt und die Korrektur der Ge- 
samtkirche, wie diese umgekehrt von jenen her lebt. Das kann nur frucht- 
bar werden, wenn die Charismen in allen ihren Ausprägungen in Ehrfurcht 
und in Lernbereitschaft aufgenommen werden. In diesem Sinne haben alle 
Christen Verantwortung für eine charismatische Erneuerung der Kirche, 
die nicht etwa einige Gruppen als ihr Vorrecht betrachten. Eine solche Er- 
neuerung geschieht in der Kirche in vielfacher Weise und ist ein Anruf an 
jeden, das Geschenk Gottes aufzunehmen- •damit die Welt glaube". 

Konturen ignatianischer Spiritualität 

Zur Exerzitienbetrachtung •um Liebe zu erlangen" 

Werner Löser SJ, Frankfurt am Main 

Im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola sind verschiedenste Texte zu- 
sammengestellt: Anweisungen für den Exerzitienbegleiter, Meditations- 
vorlagen, Regeln für das Verhalten während der Übungen usw. Oft hat 
man sich gefragt, wo der zentrale, die Vielfalt zusammenhaltende Gedanke 
des Ignatius zur Sprache komme. Die Antworten sind zahlreich. Manche 
meinen, die Betrachtung vom Ruf des Königs (91-100)1 bilde das Zen- 
trum; andere behaupten, die Aussagen über die drei Zeiten der Wahl 
(175-177), insbesondere über die zweite Wahlzeit, seien von besonderer 
Bedeutung. Diese und manche andere Antworten stellen entscheidende 
Punkte zutreffend heraus. Auffallenderweise wird eine ausgeführte Be- 
trachtung des Exerzitienbuches zwar fast immer als ein wichtiger, aber 
selten als der grundlegende, umfassende, den Kern der ignatianischen 
Spiritualität ausdrückende Text angesehen: die Contemplatio ad amorem 
obtinendum, die Betrachtung um Liebe zu erlangen (230-237). Diese Be- 
trachtung läßt jedoch trotz ihrer äußersten Kürze und Dichte das Profil der 
ignatianischen Spiritualität besonders deutlich erkennbar werden. 

Man hat dieser Betrachtung wohl deshalb nicht die Bedeutung einer 

1 Die Nummern beziehen sich auf die längst üblich gewordene Aufteilung des Exerzitien- 
büchleins in kleine Sinnabschnitte. 




