Konturen ignatianischer Spiritualitdt 261

den, wie sehr die einzelnen Charismen auf die Gemeinde hingeordnet
sind und nur im Ganzen des Leibes ihr Maf} und ihre Funktion finden (1
Kor 12, 12 ff). Sie brauchen also den Riickhalt und die Korrektur der Ge-
samtkirche, wie diese umgekehrt von jenen her lebt. Das kann nur frucht-
bar werden, wenn die Charismen in allen ihren Auspragungen in Ehrfurcht
und in Lernbereitschaft aufgenommen werden. In diesem Sinne haben alle
Christen Verantwortung fir eine charismatische Erneuerung der Kirche,
die nicht etwa einige Gruppen als ihr Vorrecht betrachten. Eine solche Er-
neuerung geschieht in der Kirche in vielfacher Weise und ist ein Anruf an
jeden, das Geschenk Gottes aufzunehmen — ,,damit die Welt glaube®.

Konturen ignatianischer Spiritualitit

Zur Exerzitienbetrachtung ,,um Liebe zu erlangen®

Werner Loser SJ, Frankfurt am Main

Im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola sind verschiedenste Texte zu-
sammengestellt: Anweisungen fiir den Exerzitienbegleiter, Meditations-
vorlagen, Regeln fir das Verhalten wahrend der Ubungen usw. Oft hat
man sich gefragt, wo der zentrale, die Vielfalt zusammenhaltende Gedanke
des Ignatius zur Sprache komme. Die Antworten sind zahlreich. Manche
meinen, die Betrachtung vom Ruf des Konigs (91-100)! bilde das Zen-
trum; andere behaupten, die Aussagen iiber die drei Zeiten der Wahl
(175-177), insbesondere iiber die zweite Wahlzeit, seien von besonderer
Bedeutung. Diese und manche andere Antworten stellen entscheidende
Punkte zutreffend heraus. Auffallenderweise wird eine ausgefithrte Be-
trachtung des Exerzitienbuches zwar fast immer als ein wichtiger, aber
selten als der grundlegende, umfassende, den Kern der ignatianischen
Spiritualitit ausdriickende Text angesehen: die Contemplatio ad amorem
obtinendum, die Betrachtung um Liebe zu erlangen (230-237). Diese Be-
trachtung 143 jedoch trotz ihrer duflersten Kiirze und Dichte das Profil der
ignatianischen Spiritualitdt besonders deutlich erkennbar werden.

Man hat dieser Betrachtung wohl deshalb nicht die Bedeutung einer

1 Die Nummern beziehen sich auf die ldngst iiblich gewordene Aufteilung des Exerzitien-
biichleins in kleine Sinnabschnitte.



Werner Loser 262

ignatianischen Synthese zuerkannt, weil sie auflerhalb des vierwochentli-
chen Gangs der Exerzitien stehe und weil sie — dhnlich wie das sogenannte
»Fundament® — in einer spateren Zeit abgefallt worden sei. Dies erkenne
man an der eigentiimlichen theologischen Sprache, in der die Betrachtung
vorgelegt werde. Doch nach den gelehrten Forschungen von W. Baier iiber
die Abhdngigkeit der Exerzitien von dem ,Leben Christi“ Ludolfs von
Sachsen ist es moglich, dafl wenigstens das zweite Argument hinféllig wird
oder modifiziert werden miifite2.

Der Text der Betrachtung lautet:

230 Betrachtung zur Erlangung der Liebe
Bemerkung: Zunichst ist auf zwei Dinge zu achten.

Das erste ist, daf die Liebe mehr in die Werke als in die Worte
gelegt werden muf.

231 Das zweite: Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten
her; das heifit, daBl der Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was
er hat, oder von dem, was er hat oder kann, und als Erwiderung eben-
so der Geliebte dem Liebenden; hat also der eine Wissen oder Ehren
oder Reichtiimer, so teilt er sie dem mit, der sie nicht besitzt, und so
auch der andere dem einen.

Gebet: das uibliche Vorbereitungsgebet.

232 Die erste Voriibung besteht im Aufbau (des Schauplatzes); das ist hier:
schauen, wie ich stehe vor Gott unserem Herrn, vor den Engeln, vor
den Heiligen, die fiir mich Fiirbitte einlegen.

233 Die zweite: bitten um das, was ich begehre; das ist hier: bitten um eine
tiefe Erkenntnis so grofer empfangener Wohltaten, damit ich sie ganz
und gar anerkenne und so in allem Seine Gottliche Majestit lieben
und Thr dienen kann.

234 Der erste Punkt: Ins Gedachtnis rufen die empfangenen Wohltaten
der Schépfung, der Erlosung und der besonderen Gaben, indem ich
mit grofler Hingebung (afecto) abwage, wieviel Gott unser Herr fiir
mich getan hat und wieviel Er mir von dem gegeben, was Er besitzt,
und folgerichtig, wie sehr derselbe Herr danach verlangt, Sich selbst
mir zu schenken, soweit er es nur vermag gemaf seiner géttlichen An-

anen zu den Passionsbetrachtungen in der Vita Christi des Ludolf von Sadh-

sen,Bd. 1, Salzburg 1977, 1821.: ,Wieder ist hier auffallend die Nihe (des Fundaments) zur

Einleitung Ludolfs im Epilog ,Uber das Lob Gottes' ... Der Mensch, der in Freiheit dem

Lob Gottes obliegt, findet dadurch Gerechtigkeit hier und Seligkeit in der Vollendung.

Gegeniiber Ignatius baut er Lob und Liecbe Gottes stirker in die Erlosung ein. Angesichts

dieser Zusammenhinge ist es unverstindlich, wieso in der Literatur es als unwahrschein-

lich gilt, dafl Ignatius das Fundament schon in der Frithzeit seiner Bekehrung in die Exer-

zitien eingefiigt habe und warum es sich viel eher und besser nach seinem Studium in Pa-
ris erkldre.“



Konturen ignatianischer Spiritualitit 263

235

236

237

ordnung. Und dann mich zuriickbesinnen auf mich selbst, indem ich
mit vielen Griinden der Vernunft und der Gerechtigkeit erwige, was
ich von meiner Seite Seiner Gottlichen Majestat anbieten und geben
muf}, ndmlich alles, was ich habe, und mich selber damit, wie einer,
der sich mit grofler Hingebung darbringt:

Nimm hin, Herr, und empfange meine ganze Freiheit, mein Ge-
dachtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, meine ganze
Habe und meinen Besitz; Du hast es mir gegeben, Dir, Herr, gebe ich
es zuriick; alles ist Dein, verfiige nach Deinem ganzen Willen; gib mir
Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug.

Der zweite: betrachten, wie Gott in den Geschdpfen wohnt, in den
Elementen, indem er ihnen Dasein gibt, in den Pflanzen, indem er
ihnen das Leben schenkt, in den Tieren, indem er ihnen sinnenhafte
Wahrnehmung gibt, in den Menschen, indem er ihnen geistige Ein-
sicht verleiht; und so auch in mir: wie Er mir Dasein gibt, mich belebt,
mir Sinne erweckt und geistige Einsicht verleiht, wie Er gleichfalls
einen Tempel aus mir macht, da ich zum Gleichnis und Bild Seiner
Gottlichen Majestit geschaffen bin. Und abermals mich zuriickbesin-
nen auf mich selbst in der Weise, wie im ersten Punkt gesagt wurde,
oder auf eine andere, wenn ich diese als die bessere spiire. Ebenso
verfahre ich bei jedem nachfolgenden Punkt.

Der dritte: erwigen, wie Gott um meinetwillen in allen geschaffenen
Dingen auf dem Angesicht der Erde arbeitet und sich miiht, das
heifit, Er verhilt sich wie einer, der mithsame Arbeit verrichtet (ad
modum laborantis). So zum Beispiel an den Himmelskorpern, Ele-
menten, Pflanzen, Friichten, Tieren usw., indem Er Dasein gibt und
crhilt, Wachstum und Sinnesleben usw. Dann zuriickbesinnen auf
auf mich selbst.

Der vierte: schauen, wie alles Gute und alle Gabe von oben (de arriba)
herabsteigt, so wie auch die mir zugemessene Kraft (potencia) von der
héchsten und unendlichen von oben herab; und so auch Gerechtigkeit,
Giite, Pietdt, Barmherzigkeit usw., gleichwie von der Sonne absteigen
die Strahlen, von der Quelle die Wasser usw. Dann zum Schlufl mick
zurlickbesinnen auf mich selbst in der gesagten Weise.

Schlieflen mit einem Zwiegesprich und einem Vaterunser.

(Cbersetzung: A. Haas)

Dieser Text aus den ,Geistlichen Ubungen® hat ein Thema, das jedoch
vierfach variiert wird. Das Thema ist der die Liebe Gottes betrachtende,
an sich geschehen lassende und dann in der Ubergabe an Gott beantwor-
tende Mensch. Man beachte gleich hier: wenn Ignatius von der ,Liebe



Werner Léser 264

Gottes® spricht, so weif er um alles, was dieses Wort umfafit: das ganz in
Jesus Christus gipfelnde Heilstun Gottes. Aber noch ein Moment tritt
wesentlich zu diesem Thema hinzu: der Mensch, der sich Gott iibergeben
hat, erhilt sich neu zuriick als jemand, {iber den Gott ,verfiigt® hat und
immer neu ,verfiigt“. Er lebt nun in der ,Sendung®, in einem , Auftrag®.
Ignatius will in der ,Contemplatio ad amorem obtinendum® nicht ein
, Weltbild“ skizzieren und der ,theoria“, dem Betrachten des Menschen,
darbieten, sondern die Konturen einer Spiritualitit vorstellen. Dieses eine
Thema: der Gottes Liebe empfangende, sich Gott liebend zur Verfiigung
stellende und von Gott mit seiner Sendung beauftragte Mensch, wird von
Ignatius in vier Variationen durchgespielt. Sie folgen im Text der Betrach-
tung aufeinander, liegen im Lebensvollzug jedoch ineinander und machen
ein lebendiges Ganzes aus.

1. Herausstellung des Ich

In der ersten Variation (284) betont Ignatius, dafl die Liebe Gottes und
des Menschen Hingabe sowie die Sendung stets personliche Ziige tragen.
Das , Ich® tritt deutlich hervor. Ich ,soll mit grofier Hingebung (afecto) ab-
wigen, wieviel Gott unser Herr fiir mich getan hat und wieviel er mir
von dem gegeben, was Er besitzt, und folgerichtig, wie sehr derselbe Herr
danach verlangt, sich selbst mir zu schenken, . . .“. ,Und dann mich zu-
riickbesinnen auf midh selbst, indem ich mit vielen Griinden der Vernunft
und der Gerechtigkeit erwige, was ich von meiner Seile Seiner Géttlichen
Majestit anbieten und geben mufl, ndmlich alles, was ich habe, . . .“.

Der beschriebene Austausch ist kein allgemeiner, sachhafter, an dem
dann die Einzelnen partizipieren. Er ist vielmehr je konkret, individuell,
personlich. Der liebende Gott hat je ,mich® im Auge, wenn er sich in
Séhopfung und Bund mitteilt. Je ,ich muf mich persénlich betroffen und
beschenkt fithlen. Je ,ich“ habe eine personliche Antwort zu geben, mich
selbst Gott hinzugeben. Gott verfiigt dann in stets neuer, mir personlich
zugemessener Weise iiber mich, indem er mich mit einer Sendung begabt.

Man hat oft festgestellt, dal Menschen, die sich vom ignatianischen
Charisma inspirieren lassen, zu Persénlichkeiten mit stark individueller
Pragung werden, die dem ihnen zugemessenen Auftrag nachgehen. Vieles
von dem, was Ignatius befohlen und in die Wege geleitet hat, mochte ge-
rade dieses: dem Einzelnen bei der Erkenntnis und der Aneignung seiner
personlichen Sendung dienlich zu sein; man denke dabei z. B. an die Rolle
des Exerzitienbegleiters in den Geistlichen Ubungen und des Oberen in
der Gesellschaft Jesu oder auch an die von Ignatius stirkstens geforderte
tagliche ,Gewissenserforschung®, usw. Die Herausstellung des Personli-



Konturen ignatianischer Spiritualiti 265

chen durch Ignatius ist in der Geschichte der Gesellschaft Jesu und anderer
sich auf Ignatius berufender Bewegungen zwar oft im Sinne eines unguten
Individualismus verstanden und geiibt worden. Heute miifite gezeigt wer-
den, daf die Betonung der persénlichen Dimensionen der Beziehung zu
Gott keinen Einzelgang und keine Absonderung von den Briidern und
Schwestern bedeuten muf.

2. Einbeziehung der Welt

Zwar nicht genau diese soziale, wohl aber eine damit zusammenhingende
Dimension des Austausches zwischen Gott und Mensch bringt Ignatius in
der zweiten Variation des Themas zur Sprache (235): das Eingebettetsein
meines ,Ich“ in den Kosmos und die Rekapitulation des Kosmos in ,mir®,
des Makrokosmos im Mikrokosmos. Die Selbstmitteilung Gottes betrifft
nicht nur mich, sondern das Ganze der Wirklichkeit, der ich als ein Teil
zugehére. Und sie betrifft in mir nicht nur mein tiefstes Inneres, sondern
mein ganzes Sein in all seinen Schichten. Umgekehrt vollzieht sich meine
Hingabe an Gott nicht weltlos innerlich, sie umgreift vielmehr mein Selbst
in seiner vielschichtigen Ganzheit. Nichts soll zuriickbleiben. Selbst der um-
gebende Kosmos soll in die Bewegung der Hingabe einbezogen werden.
Alles erstatte ich, der Betende, Gott, meinem Herrn, zuriick: meine Frei-
heit, mein Gedichtnis, meinen Verstand, meinen Willen, meine Habe,
meinen Besitz. Ignatius lenkt den Blick (235) zunéchst auf den Stufenbau
der Welt: auf die Elemente, denen Gott Dasein gibt, auf die Pflanzen,
denen er Leben schenkt, auf die Tiere, die er mit einer sinnenhaften Wahr-
nehmungsfihigkeit ausstattet, auf die Menschen, die zu geistiger Einsicht
befahigt sind.

Sodann aber — und darauf kommt es an — 143t Ignatius wieder das eigene
Ich betrachten: ,so auch in mir: wie Er mir Dasein schenkt (wie den Ele-
menten), mich belebt (wie die Pflanzen), mir Sinne erweckt (wie den Tie-
ren) und geistige Einsicht verleiht (das ist das Unterscheidende der Wesen,
die der menschlichen Gattung angehoren)“. All dies ist im Menschen in
einer kunstvollen, organischen Einheit integriert, es gehort meinem Ich an,
ist aber noch nicht das Ich in seiner personalen Mitte. Ich bin voll und ganz
1ch, insofern ,Er einen Tempel aus mir macht, da ich zum Gleichnis und
Bild Seiner Géttlichen Majestat geschaffen bin“. Ignatius vergifit hier, wo
er das Hineinverwobensein meines Ich in den Kosmos beschreibt, keines-
wegs das in der ersten Variation Gesagte: die Personlichkeit des Menschen
stammt nicht ,von unten®, ist nicht das Resultat der je neuen Integration
der Schichten des Kosmos zu einer neuen Einheit, sondern stammt ,,von
oben®, aus dem freien schopferischen Tun Gottes, der je mich mit einem



Werner Loser 266

bestimmten Namen als Bild und Gleichnis seiner gottlichen Ansprechbar-
keit erschafft. Nicht die ,materia“, also eine doch gleichmachende Wirk-
lichkeit, wie grofle Theologen annahmen, ist das letzte ,Individuations-
prinzip“, sondern das Geschaffensein nach dem Bilde Gottes. Man darf
noch einen Schritt weitergehen: das Bild, das Gott selbst von mir hat, trigt
bereits die Konturen der ,Sendung®, der ,Rolle*, die ich im Ganzen der
Wirklichkeit zu spielen habe, und um deren Wahrnehmung und Aneig-
nung ich mich zu mihen habe.

Die zweite Variation des Themas 146t also neue Akzente hervortreten:
das Wahrnehmen und An-mir-wahr-sein-Lassen des liebenden Einsatzes
Gottes soll mich in allen meinen Schichten angehen (vgl. applicatio sen-
suum)®; die Antwort meiner Hingabe an Gott soll die Ganzheit meines Da-
seins umgreifen; die Sendung, in die hinein Gott mich verfigt, soll mich
ebenfalls in umfassender Weise in Anspruch nehmen. Der umgebende
Kosmos wie alle meine leiblichen, seelischen und geistigen Krifte sollen
bei der Ausfihrung des Auftrags frei (,tantum quantum®, 28)* eingesetzt
werden.

3. Aufwertung der Arbeit

Die dritte Variation des einen Themas (236) 148t eine weitere spezifisch
ignatianische Dimension des spirituellen Lebens nach vorn treten: die Inte-
gration von Gebet und Arbeit, Kontemplation und Aktion. In der abend-
landischen Geistesgeschichte wurde die Arbeit oft negativ bewertet. Sie
war das ,neg-otium*, das negative Gegenbild zum ,otium*, zur Mufle als
der Zeit der Sammlung, des Spiels, des Gebets. Die Heimkehr zu Gott galt
als Eintritt in seine Ruhe, in seinen ewigen Sabbat, und war deshalb der
Mafistab, an dem die menschlichen Tatigkeiten gemessen wurden.
Ignatius setzt einen neuen Akzent: er weifl, daf der Gott der Bibel nicht
einfach ein Meer der Ruhe ist, sondern ganz wesentlich auch der Gott, der

3 Am Schlufl eines Meditationstags 1aft Ignatius den Exerzitanden eine ,applicatio sen-
suum®, ,Anwendung der (aller) Sinne“ machen; man hat dariiber gestritten, ob das eine
Art Erholung am Abend sei oder sublime Mystik widerspiegele; zuerst und vor allem
aber ist es cine ganzmenschliche Betrachtungsweise, die die Totalitit der menschlichen
Maoglichkeiten wahrscheinlich umfassender einbezieht, als es in manchen von G&stlicher
Spiritualitit gepragten Ubungen geschieht.

1 ,Die andern Dinge auf der Oberfliche der Erde sind zum Menschen hin geschaffen, und
zwar damit sie ihm bei der Verfolgung des Ziels helfen, zu dem hin er geschaffen ist.
Hieraus folgt, daf der Mensch dieselben soweit zu gebrauchen hat (tantum), als sie ihm
(quantum) auf sein Ziel hin helfen...“. In diesem niiciternen Satz liegt ein optimisti-
sches Ja zur Gesamt-Schopfung (wiederum: optimistischer als die fernéstliche Spirituali-
tit) und zugleich deren typisch christliche hierarchische Beurteilung: Der Mensch ist die
Krone der Schépfung — der Mensch selbst aber ein Bild Gottes.



Konturen ignatianischer Spiritualitdt 267

sich miiht, ja arbeitet. Die Selbstmitteilung Gottes in Schépfung und Bund,
zumal in der Menschwerdung des Sohnes sowie in seinem Kreuzessterben
fiir uns, bedeutet einen dufersten Selbsteinsatz Gottes. Die Liebe Gottes
hat die Form der Arbeit und Miihe fiir uns.

Darum gibt Ignatius die Betrachtungsanweisung: ,erwigen wie Gott
um meinetwillen in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde
arbeitet und sich miiht, das heifit, Er verhilt sich wie einer, der mithsame
Arbeit verrichtet* (286). Ignatius leitet mich also an, in Gottes Liebe seine
Miihe, seinen , Arbeitseinsatz“ wahrzunehmen. Schon am Anfang der Be-
trachtung (230) klang dieses Motiv an: ,Das erste ist, dafl die Liebe mehr
in die Werke als in die Worte gelegt werden mufl.“ Die erste Schwingung
im Rhythmus des Themas umfafit das Wahrnehmen, das An-mir-wahr-
sein-Lassen der Liebe Gottes. Das hat sich bisher gezeigt: der so sich mir
zeigende, auf mich zukommende Gott ist ein sich einsetzender, keine Miihe
scheuender Gott. Die zweite Schwingung betrifft die Antwort des betrof-
fenen Menschen. Das bedeutet auch hier: ich stelle mich Gott anheim, gebe
mich ihm hin, biete mich an, dafl Er tiber mich verfiigt. Die dritte Schwin-
gung trdgt den Namen ,Sendung®. Diese enthillt sich nun als das Hin-
eingenommen-Werden in die Mit-Arbeit mit dem sich mithenden Gott.
Ich werde, nachdem Gott meine Bereitschaft, tiber mich verfiigen zu lassen,
angenommen hat, in Seinen Einsatz fiir die Welt einbezogen. Die Form
dieses Einbezogenseins ist die ,Sendung®, der ,Auftrag®. Der Einsatz in
Arbeit und Miihe ist also nicht mehr nur ein ,Neg-otium, eine Unterbre-
chung der Ruhe. Er hat Eigenwert, ist ,Dienst“ des ,instrumentum co-
niunctum®, des mit Gottes Mithe vereinten Menschen. Dies entspricht der
Bitte, die Ignatius am Anfang der Betrachtung aussprechen ldfit (233):
»bitten um eine tiefe Erkenntnis so grofler empfangener Wohltaten, da-
mit ich sie ganz und gar anerkenne und so in allem Seine Géttliche Maje-
stit lieben und Ihr dienen kann.“

Man hat schon oft festgestellt, dafl die ignatianische Spiritualitat eine
~Mystik der Tat® impliziere. Das trifft zu. Die Arbeit, die Miihe als Dienst
fir die Menschen hat in ihr einen hohen Rang. Gebet und Tat, Gottzuge-
wandtheit und Weltzugewandtheit gehéren aufs engste zusammen. Aktion
und Kontemplation sind auf eine unlésbare Weise ineinander verflochten.
Daf in dieser Bewertung der Arbeit die Gefahr einer Vergotzung der Ar-
beit und des Erfolges angelegt ist, darf nicht iibersehen werden. Dieser
Gefahr wird indes der nicht erliegen, der darum weiff, daff Gottes Einsatz
fiir die Menschen nicht in einem strahlenden Arbeitserfolg, sondern im
stummen Leiden des Gekreuzigten seinen Hohepunkt hatte. Von daher ist
damit zu rechnen, dafl Gott immer wieder solche, die sich ihm hingeben, in
das Mit-Leiden mit Jesus verfiigt und sie dadurch — unsichtbar fir die



Werner Loser 268

Augen der Welt — fruchtbar sein 148t. Ignatius wufite gerade darum sehr
genau, was sich z. B. darin zeigt, dafl er den Ubenden immer wieder um die
Angleichung an den armen, leidenden, geschmahten Jesus bitten 1483t (z. B.
167).

4. Betonung des Dienstes

Ignatius variiert sein Thema ein viertes, das letzte Mal (237). Da ich in
einen Auftrag hineingenommen, mit einer Sendung begabt, in Gottes mii-
hendes Wirken einbezogen bin, stehe ich in einer Partner-Beziechung zu
Gott. Diese Beziehung hat drei Aspekte.

Ein erster Aspekt: ich bin von Gott freigegeben in schopferische Eigen-
standigkeit. Ich bin ausgestattet mit Freiheit und Selbstverantwortlichkeit.
Ich bin keine Marionette, auch nicht lediglich ein Moment an einem unend-
lichen, allein wirkenden Subjekt. Nein, ich bin Triger einer mir zugemes-
senen und mir nun zugehorenden Kraft (potencia). Gott bejaht mich als
personalen Partner. Die Bezichungen sind — bei aller unendlichen Un-
gleichheit dieser Partner — wechselseitig, dialogisch. Es sind Beziehungen
in Freiheit, in Liebe. Das hat Ignatius deutlich herausgestellt (231): ,Die
Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten her; das heifit, dafl der
Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er
hat oder kann, und als Erwiderung ebenso der Geliebte dem Liebenden;
hat also der eine Wissen oder Ehren oder Reichtiimer, so teilt er sie dem
mit, der sie nicht besitzt, und so auch der andere dem einen.”

Die Beziehung zwischen Gott und mir und meiner Sendung hat aber noch
einen zweiten Aspekt: indem ich meinen Auftrag ausfihre, ,entspreche”
ich Gott. Ich entfalte die ,Kraft“ (potencia), die der ,Kraft“ in Gott ent-
spricht und aus ihr erfliefft. Mein Handeln ist geprigt von ,Gerechtigkeit,
Giite, Pietdt, Barmherzigkeit usw.“, — Haltungen, die in Gott Entsprechun-
gen haben. In der Durchfithrung meines Auftrages handle ich in analoger
Weise wie Gott.

Ein dritter Aspekt tritt schlieflich hinzu. Auf ihn hat Ignatius offenbar
besonderen Wert gelegt; denn in seiner Hervorhebung der Partnerschaft
wichst die Gefahr, dafl ich, der ich mit soviel Freiheit und eigenstdndiger
Verantwortlichkeit begabt bin, mir meine Auftragserfillung selbst zu-
schreibe, mich von Gott absetze und mich selbst zum Herrn und Gott aller
Dinge aufschwinge. Ignatius betont dagegen, dafl ich mich in allem Gott
verdanke, so wie die Strahlen sich der Sonne und das Wasser sich der
Quelle verdankt. Ich bleibe Geschopf in Armut und Abhéngigkeit, aber bin
eben darin reich und frei. Ich brauche mich in dem, was ich tue, nicht em-
porzuarbeiten zu der Stellung, die allein Gott innehaben kann. Den in Got-



Konturen ignatianischer Spiritualitit 269

tes Auftrag stchenden Menschen kennzeichnen nach Ignatius Demut und
Gelassenheit. Nicht zu meiner Ehre und Verherrlichung, sondern ,ad
maiorem Dei gloriam* habe ich meinen Dienst auszuiiben.

Zusammenfassend 1afit sich sagen: die Betrachtung zur Erlangung der
Liebe bietet eine Skizze der ignatianischen Spiritualitdt. Thr Thema ist der
Mensch vor der Liebe Gottes, die in Jesus offenbar wurde. Der Mensch
nimmt diese Liebe Gottes wahr und nimmt sie an (in vielfacher Weise: in
Gebet, Betrachtung, Eucharistieempfang usw.); dann beantwortet er sie in
der Hingabe, wobei die Hingabe die Bereitschaft des Menschen einschlieft,
iiber sich verfiigen zu lassen; schlieBlich wihlt er die Wahl Gottes, in der
dieser konkret iiber den Menschen verfigt, d. h. ihn mit einer Sendung,
einem Auftrag betraut. Das Thema wird von Ignatius in vierfacher Weise
variiert: das Geschehen wird als ein je individuelles, personliches, nicht
unter allgemeine Vorgegebenheiten unterzuordnendes dargestellt. Es be-
trifft den Menschen in allen Dimensionen seines Seins, ja bezieht auch dic
umgebende Welt ein. Es bedeutet die Begegnung mit Gott, nicht nur in der
Weise des Gebets und der Mufle, sondern auch der Tat, ja der Arbeit. Es
fiihrt den Menschen zur vollen Entfaltung aller seiner Krafte, sogar bis zur
Entsprechung zu Gott. Es bleibt aber nur dann menschlich, wenn es als
Dienst verstanden wird.

Eine Frage ist noch zu beantworten: Wie verhalt sich die ,,Betrachtung
zur Erlangung der Liebe® zum Ganzen der ,Geistlichen Ubungen“? Die
Antwort lautet: die Exerzitien sind der Weg in den Vollzug der geschilder-
ten Spiritualitat. Die Sendung, zu der Gott beruft, ist so konkret wie mog-
lich zu denken. Sie hat eine bestimmte Form, sie vollzieht sich an einem
bestimmten Ort, in einer bestimmten Zeit. Die Geistlichen Ubungen dienen
der Erkenntnis und der Aneignung (, Wahl“) des Auftrags, in den hinein
Gott den inzwischen (nach dem Durchlaufen der Ersten Woche) indifferen-
ten Exerzitanden verfiigt (,beruft“). Ignatius geht davon aus, dafl der
,Ort“ des Auftrags ein kirchlicher ist (vgl. die ,Regeln zum Fihlen in der
Kirche“, 852-870; auBlerdem 170), ja sogar einem konkreten kirchlichen
»otand“ zugeordnet werden kann. Dabei ist es ihm wichtig, dafl der
»otand“ gewdhlt wird, der die Erfiilllung des ,Auftrags, die ohne eine
innere Angleichung an den armen Jesus nicht mdglich ist, nicht behindert.





