
Konturen ignatianischer Spiritualität 261 

den, wie sehr die einzelnen Charismen auf die Gemeinde hingeordnet 
sind und nur im Ganzen des Leibes ihr Maß und ihre Funktion finden (1 
Kor 12, 12 ff). Sie brauchen also den Rückhalt und die Korrektur der Ge- 
samtkirche, wie diese umgekehrt von jenen her lebt. Das kann nur frucht- 
bar werden, wenn die Charismen in allen ihren Ausprägungen in Ehrfurcht 
und in Lernbereitschaft aufgenommen werden. In diesem Sinne haben alle 
Christen Verantwortung für eine charismatische Erneuerung der Kirche, 
die nicht etwa einige Gruppen als ihr Vorrecht betrachten. Eine solche Er- 
neuerung geschieht in der Kirche in vielfacher Weise und ist ein Anruf an 
jeden, das Geschenk Gottes aufzunehmen- •damit die Welt glaube". 

Konturen ignatianischer Spiritualität 

Zur Exerzitienbetrachtung •um Liebe zu erlangen" 

Werner Löser SJ, Frankfurt am Main 

Im Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola sind verschiedenste Texte zu- 
sammengestellt: Anweisungen für den Exerzitienbegleiter, Meditations- 
vorlagen, Regeln für das Verhalten während der Übungen usw. Oft hat 
man sich gefragt, wo der zentrale, die Vielfalt zusammenhaltende Gedanke 
des Ignatius zur Sprache komme. Die Antworten sind zahlreich. Manche 
meinen, die Betrachtung vom Ruf des Königs (91-100)1 bilde das Zen- 
trum; andere behaupten, die Aussagen über die drei Zeiten der Wahl 
(175-177), insbesondere über die zweite Wahlzeit, seien von besonderer 
Bedeutung. Diese und manche andere Antworten stellen entscheidende 
Punkte zutreffend heraus. Auffallenderweise wird eine ausgeführte Be- 
trachtung des Exerzitienbuches zwar fast immer als ein wichtiger, aber 
selten als der grundlegende, umfassende, den Kern der ignatianischen 
Spiritualität ausdrückende Text angesehen: die Contemplatio ad amorem 
obtinendum, die Betrachtung um Liebe zu erlangen (230-237). Diese Be- 
trachtung läßt jedoch trotz ihrer äußersten Kürze und Dichte das Profil der 
ignatianischen Spiritualität besonders deutlich erkennbar werden. 

Man hat dieser Betrachtung wohl deshalb nicht die Bedeutung einer 

1 Die Nummern beziehen sich auf die längst üblich gewordene Aufteilung des Exerzitien- 
büchleins in kleine Sinnabschnitte. 



Werner Löser 262 

ignatianisdien Synthese zuerkannt, weil sie außerhalb des vierwöchentli- 
chen Gangs der Exerzitien stehe und weil sie - ähnlich wie das sogenannte 
•Fundament" - in einer späteren Zeit abgefaßt worden sei. Dies erkenne 
man an der eigentümlichen theologischen Sprache, in der die Betrachtung 
vorgelegt werde. Doch nach den gelehrten Forschungen von W. Baier über 
die Abhängigkeit der Exerzitien von dem •Leben Christi" Ludolfs von 
Sachsen ist es möglich, daß wenigstens das zweite Argument hinfällig wird 
oder modifiziert werden müßte2. 

Der Text der Betrachtung lautet: 
230 Betrachtung zur Erlangung der Liebe 

Bemerkung: Zunächst ist auf zwei Dinge zu achten. 
Das erste ist, daß die Liebe mehr in die Werke als in die Worte 
gelegt werden muß. 

231 Das zweite: Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten 
her; das heißt, daß der Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was 
er hat, oder von dem, was er hat oder kann, und als Erwiderung eben- 
so der Geliebte dem Liebenden; hat also der eine Wissen oder Ehren 
oder Reichtümer, so teilt er sie dem mit, der sie nicht besitzt, und so 
auch der andere dem einen. 
Gebet: das übliche Vorbereitungsgebet. 

232 Die erste Vorübung besteht im Aufbau (des Schauplatzes); das ist hier: 
schauen, wie ich stehe vor Gott unserem Herrn, vor den Engeln, vor 
den Heiligen, die für mich Fürbitte einlegen. 

233 Die zweite: bitten um das, was ich begehre; das ist hier: bitten um eine 
tiefe Erkenntnis so großer empfangener Wohltaten, damit ich sie ganz 
und gar anerkenne und so in allem Seine Göttliche Majestät lieben 
und Ihr dienen kann. 

234 Der erste Punkt: Ins Gedächtnis rufen die empfangenen Wohltaten 
der Schöpfung, der Erlösung und der besonderen Gaben, indem ich 
mit großer Hingebung (afecto) abwäge, wieviel Gott unser Herr für 
mich getan hat und wieviel Er mir von dem gegeben, was Er besitzt, 
und folgerichtig, wie sehr derselbe Herr danach verlangt, Sich selbst 
mir zu schenken, soweit er es nur vermag gemäß seiner göttlichen An- 

2 Untersudtungen zu den Passionsbetrachtungen in der Vita Christi des Ludolf von Sacli- 
sen, Bd. 1, Salzburg 1977,182 f.: •Wieder ist hier auffallend die Nähe (des Fundaments) zur 
Einleitung Ludolfs im Epilog ,Über das Lob Gottes'... Der Mensch, der in Freiheit dem 
Lob Gottes obliegt, findet dadurch Gerechtigkeit hier und Seligkeit in der Vollendung. 
Gegenüber Ignatius baut er Lob und Liebe Gottes stärker in die Erlösung ein. Angesichts 
dieser Zusammenhänge ist es unverständlich, wieso in der Literatur es als unwahrschein- 
lich gilt, daß Ignatius das Fundament schon in der Frühzeit seiner Bekehrung in die Exer- 
zitien eingefügt habe und warum es sich viel eher und besser nach seinem Studium in Pa- 
ris erkläre." 



Konturen ignatianischer Spiritualität 263 

Ordnung. Und dann mich zurückbesinnen auf mich selbst, indem ich 
mit vielen Gründen der Vernunft und der Gerechtigkeit erwäge, was 
ich von meiner Seite Seiner Göttlichen Majestät anbieten und geben 
muß, nämlich alles, was ich habe, und mich selber damit, wie einer, 
der sich mit großer Hingebung darbringt: 

Nimm hin, Herr, und empfange meine ganze Freiheit, mein Ge- 
dächtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, meine ganze 
Habe und meinen Besitz; Du hast es mir gegeben, Dir, Herr, gebe ich 
es zurück; alles ist Dein, verfüge nach Deinem ganzen Willen; gib mir 
Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug. 

235 Der zweite: betrachten, wie Gott in den Geschöpfen wohnt, in den 
Elementen, indem er ihnen Dasein gibt, in den Pflanzen, indem er 
ihnen das Leben schenkt, in den Tieren, indem er ihnen sinnenhafte 
Wahrnehmung gibt, in den Menschen, indem er ihnen geistige Ein- 
sicht verleiht; und so auch in mir: wie Er mir Dasein gibt, mich belebt, 
mir Sinne erweckt und geistige Einsicht verleiht, wie Er gleichfalls 
einen Tempel aus mir macht, da ich zum Gleichnis und Bild Seiner 
Göttlichen Majestät geschaffen bin. Und abermals mich zurückbesin- 
nen auf mich selbst in der Weise, wie im ersten Punkt gesagt wurde, 
oder auf eine andere, wenn ich diese als die bessere spüre. Ebenso 
verfahre ich bei jedem nachfolgenden Punkt. 

236 Der dritte: erwägen, wie Gott um meinetwillen in allen geschaffenen 
Dingen auf dem Angesicht der Erde arbeitet und sich müht, das 
heißt, Er verhält sich wie einer, der mühsame Arbeit verrichtet (ad 
modum laborantis). So zum Beispiel an den Himmelskörpern, Ele- 
menten, Pflanzen, Früchten, Tieren usw., indem Er Dasein gibt und 
erhält, Wachstum und Sinnesleben usw. Dann zurückbesinnen auf 
auf mich selbst. 

237 Der vierte: schauen, wie alles Gute und alle Gabe von oben (de arriba) 
herabsteigt, so wie auch die mir zugemessene Kraft (potencia) von der 
höchsten und unendlichen von oben herab; und so auch Gerechtigkeit, 
Güte, Pietät, Barmherzigkeit usw., gleichwie von der Sonne absteigen 
die Strahlen, von der Quelle die Wasser usw. Dann zum Schluß mich 
zurückbesinnen auf mich selbst in der gesagten Weise. 

Schließen mit einem Zwiegespräch und einem Vaterunser. 
(Übersetzung: A. Haas) 

Dieser Text aus den •Geistlichen Übungen" hat ein Thema, das jedoch 
vierfach variiert wird. Das Thema ist der die Liebe Gottes betrachtende, 
an sich geschehen lassende und dann in der Übergabe an Gott beantwor- 
tende Mensch. Man beachte gleich hier: wenn Ignatius von der •Liebe 



Werner Löser 

Gottes" spricht, so weiß er um alles, was dieses Wort umfaßt: das ganz in 
Jesus Christus gipfelnde Heilstun Gottes. Aber noch ein Moment tritt 
wesentlich zu diesem Thema hinzu: der Mensch, der sich Gott übergeben 
hat, erhält sich neu zurück als jemand, über den Gott •verfügt" hat und 
immer neu •verfügt". Er lebt nun in der •Sendung", in einem •Auftrag". 
Ignatius will in der •Contemplatio ad amorem obtinendum" nicht ein 
•Weltbild" skizzieren und der •theoria", dem Betrachten des Menschen, 
darbieten, sondern die Konturen einer Spiritualität vorstellen. Dieses eine 
Thema: der Gottes Liebe empfangende, sich Gott liebend zur Verfügung 
stellende und von Gott mit seiner Sendung beauftragte Mensch, wird von 
Ignatius in vier Variationen durchgespielt. Sie folgen im Text der Betrach- 
tung aufeinander, liegen im Lebensvollzug jedoch ineinander und machen 

ein lebendiges Ganzes aus. 

1. Herausstellung des Ich 

In der ersten Variation (234) betont Ignatius, daß die Liebe Gottes und 
des Menschen Hingabe sowie die Sendung stets persönliche Züge tragen. 
Das •Ich" tritt deutlich hervor. Ich •soll mit großer Hingebung (afecto) ab- 
wägen, wieviel Gott unser Herr für midi getan hat und wieviel er mir 
von dem gegeben, was Er besitzt, und folgerichtig, wie sehr derselbe Herr 
danach verlangt, sich selbst mir zu schenken, . . .". •Und dann mich zu- 
rückbesinnen auf mich selbst, indem ich mit vielen Gründen der Vernunft 
und der Gerechtigkeit erwäge, was ich von meiner Seile Seiner Göttlichen 
Majestät anbieten und geben muß, nämlich alles, was ich habe, 

Der beschriebene Austausch ist kein allgemeiner, sachhafter, an dem 
dann die Einzelnen partizipieren. Er ist vielmehr je konkret, individuell, 
persönlich. Der liebende Gott hat je •mich" im Auge, wenn er sich in 
Schöpfung und Bund mitteilt. Je •ich" muß mich persönlich betroffen und 
beschenkt fühlen. Je •ich" habe eine persönliche Antwort zu geben, mich 
selbst Gott hinzugeben. Gott verfügt dann in stets neuer, mir persönlich 
zugemessener Weise über mich, indem er mich mit einer Sendung begabt. 

Man hat oft festgestellt, daß Menschen, die sich vom ignatianischen 
Charisma inspirieren lassen, zu Persönlichkeiten mit stark individueller 
Prägung werden, die dem ihnen zugemessenen Auftrag nachgehen. Vieles 
von dem, was Ignatius befohlen und in die Wege geleitet hat, möchte ge- 
rade dieses: dem Einzelnen bei der Erkenntnis und der Aneignung seiner 
persönlichen Sendung dienlich zu sein; man denke dabei z. B. an die Rolle 
des Exerzitienbegleiters in den Geistlichen Übungen und des Oberen in 
der Gesellschaft Jesu oder auch an die von Ignatius stärkstens geforderte 
tägliche •Gewissenserforschung", usw. Die Herausstellung des Persönli- 



Konturen ignatianischer Spiritualität 265 

chen durch Ignatius ist in der Geschichte der Gesellschaft Jesu und anderer 
sich auf Ignatius berufender Bewegungen zwar oft im Sinne eines unguten 
Individualismus verstanden und geübt worden. Heute müßte gezeigt wer- 
den, daß die Betonung der persönlichen Dimensionen der Beziehung zu 
Gott keinen Einzelgang und keine Absonderung von den Brüdern und 
Schwestern bedeuten muß. 

2. Einbeziehung der Welt 

Zwar nicht genau diese soziale, wohl aber eine damit zusammenhängende 
Dimension des Austausches zwischen Gott und Mensch bringt Ignatius in 
der zweiten Variation des Themas zur Sprache (235): das Eingebettetsein 
meines •Ich" in den Kosmos und die Rekapitulation des Kosmos in •mir", 
des Makrokosmos im Mikrokosmos. Die Selbstmitteilung Gottes betrifft 
nicht nur mich, sondern das Ganze der Wirklichkeit, der ich als ein Teil 
zugehöre. Und sie betrifft in mir nicht nur mein tiefstes Inneres, sondern 
mein ganzes Sein in all seinen Schichten. Umgekehrt vollzieht sich meine 
Hingabe an Gott nicht weltlos innerlich, sie umgreift vielmehr mein Selbst 
in seiner vielschichtigen Ganzheit. Nichts soll zurückbleiben. Selbst der um- 
gebende Kosmos soll in die Bewegung der Hingabe einbezogen werden. 
Alles erstatte ich, der Betende, Gott, meinem Herrn, zurück: meine Frei- 
heit, mein Gedächtnis, meinen Verstand, meinen Willen, meine Habe, 
meinen Besitz. Ignatius lenkt den Blick (235) zunächst auf den Stufenbau 
der Welt: auf die Elemente, denen Gott Dasein gibt, auf die Pflanzen, 
denen er Leben schenkt, auf die Tiere, die er mit einer sinnenhaften Wahr- 
nehmungsfähigkeit ausstattet, auf die Menschen, die zu geistiger Einsicht 
befähigt sind. 

Sodann aber - und darauf kommt es an - läßt Ignatius wieder das eigene 
Ich betrachten: •so auch in mir: wie Er mir Dasein schenkt (wie den Ele- 
menten), mich belebt (wie die Pflanzen), mir Sinne erweckt (wie den Tie- 
ren) und geistige Einsicht verleiht (das ist das Unterscheidende der Wesen, 
die der menschlichen Gattung angehören)". All dies ist im Menschen in 
einer kunstvollen, organischen Einheit integriert, es gehört meinem Ich an, 
ist aber noch nicht das Ich in seiner personalen Mitte. Ich bin voll und ganz 
Ich, insofern •Er einen Tempel aus mir macht, da ich zum Gleichnis und 
Bild Seiner Göttlichen Majestät geschaffen bin". Ignatius vergißt hier, wo 
er das Hineinverwobensein meines Ich in den Kosmos beschreibt, keines- 
wegs das in der ersten Variation Gesagte: die Persönlichkeit des Menschen 
stammt nicht •von unten", ist nicht das Resultat der je neuen Integration 
der Schichten des Kosmos zu einer neuen Einheit, sondern stammt •von 
oben", aus dem freien schöpferischen Tun Gottes, der je mich mit einem 



Werner Löser 266 

bestimmten Namen als Bild und Gleichnis seiner göttlichen Ansprechbar- 
keit erschafft. Nicht die •materia", also eine doch gleichmachende Wirk- 
lichkeit, wie große Theologen annahmen, ist das letzte •Individuations- 
prinzip", sondern das Geschaffensein nach dem Bilde Gottes. Man darf 
noch einen Schritt weitergehen: das Bild, das Gott selbst von mir hat, trägt 
bereits die Konturen der •Sendung", der •Rolle", die ich im Ganzen der 
Wirklichkeit zu spielen habe, und um deren Wahrnehmung und Aneig- 
nung ich mich zu mühen habe. 

Die zweite Variation des Themas läßt also neue Akzente hervortreten: 
das Wahrnehmen und An-mir-wahr-sein-Lassen des liebenden Einsatzes 
Gottes soll mich in allen meinen Schichten angehen (vgl. applicatio sen- 
suumf; die Antwort meiner Hingabe an Gott soll die Ganzheit meines Da- 
seins umgreifen; die Sendung, in die hinein Gott mich verfügt, soll mich 
ebenfalls in umfassender Weise in Anspruch nehmen. Der umgebende 
Kosmos wie alle meine leiblichen, seelischen und geistigen Kräfte sollen 
bei der Ausführung des Auftrags frei (•tantum quantum", 23f eingesetzt 
werden. 

3. Aufwertung der Arbeit 

Die dritte Variation des einen Themas (236) läßt eine weitere spezifisch 
ignatianische Dimension des spirituellen Lebens nach vorn treten: die Inte- 
gration von Gebet und Arbeit, Kontemplation und Aktion. In der abend- 
ländischen Geistesgeschichte wurde die Arbeit oft negativ bewertet. Sie 
war das •neg-otium", das negative Gegenbild zum •otium", zur Muße als 
der Zeit der Sammlung, des Spiels, des Gebets. Die Heimkehr zu Gott galt 
als Eintritt in seine Ruhe, in seinen ewigen Sabbat, und war deshalb der 
Maßstab, an dem die menschlichen Tätigkeiten gemessen wurden. 

Ignatius setzt einen neuen Akzent: er weiß, daß der Gott der Bibel nicht 
einfach ein Meer der Ruhe ist, sondern ganz wesentlich auch der Gott, der 

3 Am Schluß eines Meditationstags läßt Ignatius den Exerzitanden eine •applicatio sen- 
suum", •Anwendung der (aller) Sinne" machen; man hat darüber gestritten, ob das eine 
Art Erholung am Abend sei oder sublime Mystik widerspiegele; zuerst und vor allem 
aber ist es eine ganzmenschliche Betrachtungsweise, die die Totalität der menschlichen 
Möglichkeiten wahrscheinlich umfassender einbezieht, als es in manchen von östlicher 
Spiritualität geprägten Übungen geschieht. 
4 •Die andern Dinge auf der Oberfläche der Erde sind zum Menschen hin geschaffen, und 
zwar damit sie ihm bei der Verfolgung des Ziels helfen, zu dem hin er geschaffen ist. 
Hieraus folgt, daß der Mensch dieselben soweit zu gebrauchen hat (tantum), als sie ihm 
(quantum) auf sein Ziel hin helfen...". In diesem nüditernen Satz liegt ein optimisti- 
sches Ja zur Gesamt-Schöpfung (wiederum: optimistischer als die fernöstliche Spirituali- 
tät) und zugleich deren typisch christliche hierarchische Beurteilung: Der Mensch ist die 
Krone der Schöpfung - der Mensch selbst aber ein Bild Gottes. 



Konturen ignatianischer Spiritualität 267 

sich müht, ja arbeitet. Die Selbstmitteilung Gottes in Schöpfung und Bund, 
zumal in der Menschwerdung des Sohnes sowie in seinem Kreuzessterben 
für uns, bedeutet einen äußersten Selbsteinsatz Gottes. Die Liebe Gottes 
hat die Form der Arbeit und Mühe für uns. 

Darum gibt Ignatius die Betrachtungsanweisung: •erwägen wie Gott 
um meinetwillen in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde 
arbeitet und sich müht, das heißt, Er verhält sich wie einer, der mühsame 
Arbeit verrichtet" (236). Ignatius leitet mich also an, in Gottes Liebe seine 
Mühe, seinen •Arbeitseinsatz" wahrzunehmen. Schon am Anfang der Be- 
trachtung (230) klang dieses Motiv an: •Das erste ist, daß die Liebe mehr 
in die Werke als in die Worte gelegt werden muß." Die erste Schwingung 
im Rhythmus des Themas umfaßt das Wahrnehmen, das An-mir-wahr- 
sein-Lassen der Liebe Gottes. Das hat sich bisher gezeigt: der so sich mir 
zeigende, auf mich zukommende Gott ist ein sich einsetzender, keine Mühe 
scheuender Gott. Die zweite Schwingung betrifft die Antwort des betrof- 
fenen Menschen. Das bedeutet auch hier: ich stelle mich Gott anheim, gebe 
mich ihm hin, biete mich an, daß Er über mich verfügt. Die dritte Schwin- 
gung trägt den Namen •Sendung". Diese enthüllt sich nun als das Hin- 
eingenommen-Werden in die Mit-Arbeit mit dem sich mühenden Gott. 
Ich werde, nachdem Gott meine Bereitschaft, über mich verfügen zu lassen, 
angenommen hat, in Seinen Einsatz für die Welt einbezogen. Die Form 
dieses Einbezogenseins ist die •Sendung", der •Auftrag". Der Einsatz in 
Arbeit und Mühe ist also nicht mehr nur ein •Neg-otium", eine Unterbre- 
chung der Ruhe. Er hat Eigenwert, ist •Dienst" des •instrumentum co- 
niunctum", des mit Gottes Mühe vereinten Menschen. Dies entspricht der 
Bitte, die Ignatius am Anfang der Betrachtung aussprechen läßt (233): 
•bitten um eine tiefe Erkenntnis so großer empfangener Wohltaten, da- 
mit ich sie ganz und gar anerkenne und so in allem Seine Göttliche Maje- 
stät lieben und Ihr dienen kann." 

Man hat schon oft festgestellt, daß die ignatianische Spiritualität eine 
•Mystik der Tat" impliziere. Das trifft zu. Die Arbeit, die Mühe als Dienst 
für die Menschen hat in ihr einen hohen Rang. Gebet und Tat, Gottzuge- 
wandtheit und Weltzugewandtheit gehören aufs engste zusammen. Aktion 
und Kontemplation sind auf eine unlösbare Weise ineinander verflochten. 
Daß in dieser Bewertung der Arbeit die Gefahr einer Vergötzung der Ar- 
beit und des Erfolges angelegt ist, darf nicht übersehen werden. Dieser 
Gefahr wird indes der nicht erliegen, der darum weiß, daß Gottes Einsatz 
für die Menschen nicht in einem strahlenden Arbeitserfolg, sondern im 
stummen Leiden des Gekreuzigten seinen Höhepunkt hatte. Von daher ist 
damit zu rechnen, daß Gott immer wieder solche, die sich ihm hingeben, in 
das Mit-Leiden mit Jesus verfügt und sie dadurch - unsichtbar für die 



Werner Löser 268 

Augen der Welt - fruchtbar sein läßt. Ignatius wußte gerade darum sehr 
genau, was sich z. B. darin zeigt, daß er den Übenden immer wieder um die 
Angleichung an den armen, leidenden, geschmähten Jesus bitten läßt (z. B. 
167). 

4. Betonung des Dienstes 

Ignatius variiert sein Thema ein viertes, das letzte Mal (237). Da ich in 
einen Auftrag hineingenommen, mit einer Sendung begabt, in Gottes mü- 
hendes Wirken einbezogen bin, stehe ich in einer Partner-Beziehung zu 
Gott. Diese Beziehung hat drei Aspekte. 

Ein erster Aspekt: ich bin von Gott freigegeben in schöpferische Eigen- 
ständigkeit. Ich bin ausgestattet mit Freiheit und Selbstverantwortlichkeit. 
Ich bin keine Marionette, auch nicht lediglich ein Moment an einem unend- 
lichen, allein wirkenden Subjekt. Nein, ich bin Träger einer mir zugemes- 
senen und mir nun zugehörenden Kraft (potencia). Gott bejaht mich als 
personalen Partner. Die Beziehungen sind - bei aller unendlichen Un- 
gleichheit dieser Partner - wechselseitig, dialogisch. Es sind Beziehungen 
in Freiheit, in Liebe. Das hat Ignatius deutlich herausgestellt (231): •Die 
Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten her; das heißt, daß der 
Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er 
hat oder kann, und als Erwiderung ebenso der Geliebte dem Liebenden; 
hat also der eine Wissen oder Ehren oder Reichtümer, so teilt er sie dem 
mit, der sie nicht besitzt, und so auch der andere dem einen." 

Die Beziehung zwischen Gott und mir und meiner Sendung hat aber noch 
einen zweiten Aspekt: indem ich meinen Auftrag ausführe, •entspreche" 
ich Gott. Ich entfalte die •Kraft" (potencia), die der •Kraft" in Gott ent- 
spricht und aus ihr erfließt. Mein Handeln ist geprägt von •Gerechtigkeit, 
Güte, Pietät, Barmherzigkeit usw.", • Haltungen, die in Gott Entsprechun- 
gen haben. In der Durchführung meines Auftrages handle ich in analoger 
Weise wie Gott. 

Ein dritter Aspekt tritt schließlich hinzu. Auf ihn hat Ignatius offenbar 
besonderen Wert gelegt; denn in seiner Hervorhebung der Partnerschaft 
wächst die Gefahr, daß ich, der ich mit soviel Freiheit und eigenständiger 
Verantwortlichkeit begabt bin, mir meine Auftragserfüllung selbst zu- 
schreibe, mich von Gott absetze und mich selbst zum Herrn und Gott aller 
Dinge aufschwinge. Ignatius betont dagegen, daß ich mich in allem Gott 
verdanke, so wie die Strahlen sich der Sonne und das Wasser sich der 
Quelle verdankt. Ich bleibe Geschöpf in Armut und Abhängigkeit, aber bin 
eben darin reich und frei. Ich brauche mich in dem, was ich tue, nicht em- 
porzuarbeiten zu der Stellung, die allein Gott innehaben kann. Den in Got- 



Konturen ignatianisdier Spiritualität 269 

tes Auftrag stehenden Menschen kennzeichnen nach Ignatius Demut und 
Gelassenheit. Nicht zu meiner Ehre und Verherrlichung, sondern •ad 
maiorem Dei gloriam" habe ich meinen Dienst auszuüben. 

Zusammenfassend läßt sich sagen: die Betrachtung zur Erlangung der 
Liebe bietet eine Skizze der ignatianischen Spiritualität. Ihr Thema ist der 
Mensch vor der Liebe Gottes, die in Jesus offenbar wurde. Der Mensch 
nimmt diese Liebe Gottes wahr und nimmt sie an (in vielfacher Weise: in 
Gebet, Betrachtung, Eucharistieempfang usw.); dann beantwortet er sie in 
der Hingabe, wobei die Hingabe die Bereitschaft des Menschen einschließt, 
über sich verfügen zu lassen; schließlich wählt er die Wahl Gottes, in der 
dieser konkret über den Menschen verfügt, d. h. ihn mit einer Sendung, 
einem Auftrag betraut. Das Thema wird von Ignatius in vierfacher Weise 
variiert: das Geschehen wird als ein je individuelles, persönliches, nicht 
unter allgemeine Vorgegebenheiten unterzuordnendes dargestellt. Es be- 
trifft den Menschen in allen Dimensionen seines Seins, ja bezieht auch die 
umgebende Welt ein. Es bedeutet die Begegnung mit Gott, nicht nur in der 
Weise des Gebets und der Muße, sondern auch der Tat, ja der Arbeit. Es 
führt den Menschen zur vollen Entfaltung aller seiner Kräfte, sogar bis zur 
Entsprechung zu Gott. Es bleibt aber nur dann menschlich, wenn es als 
Dienst verstanden wird. 

Eine Frage ist noch zu beantworten: Wie verhält sich die •Betrachtung 
zur Erlangung der Liebe" zum Ganzen der •Geistlichen Übungen"? Die 
Antwort lautet: die Exerzitien sind der Weg in den Vollzug der geschilder- 
ten Spiritualität. Die Sendung, zu der Gott beruft, ist so konkret wie mög- 
lich zu denken. Sie hat eine bestimmte Form, sie vollzieht sich an einem 
bestimmten Ort, in einer bestimmten Zeit. Die Geistlichen Übungen dienen 
der Erkenntnis und der Aneignung (•Wahl") des Auftrags, in den hinein 
Gott den inzwischen (nach dem Durchlaufen der Ersten Woche) indifferen- 
ten Exerzitanden verfügt (•beruft"). Ignatius geht davon aus, daß der 
•Ort" des Auftrags ein kirchlicher ist (vgl. die •Regeln zum Fühlen in der 
Kirche", 352-370; außerdem 170), ja sogar einem konkreten kirchlichen 
•Stand" zugeordnet werden kann. Dabei ist es ihm wichtig, daß der 
•Stand" gewählt wird, der die Erfüllung des •Auftrags", die ohne eine 
innere Angleichung an den armen Jesus nicht möglich ist, nicht behindert. 




